Lanskut

APR 10 1933

# A COLLECTION OF ORIENTAL WORKS

## मनुस्मृति

मेधातिथिरचित-'मनुभाष्य'-समेता

### **MANU-SMRTI**

#### WITH THE 'MANUBHASYA' OF MEDHATITHI

EDITED
WITH THE HELP OF SEVERAL MANUSCRIPTS

BY

MAHĀMAHOPĀDHYĀYA GANGĀNĀTHA JHĀ, M.A., D.LITT., LL.D.

Work Number
256
Vol. I



Issue Number
1516
New Series

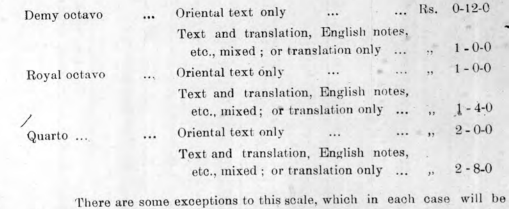
(Complete Volume)

ALLAHABAD

Printed at The Indian Press, Ltd.

Published by the Asiatic Society of Bengal, 1, Park Street, Calcutta

1932



Contents.

Per unit of 96

or 100 pages

indicated in the price-lists. For the calculation of prices, each part of a unit in excess of the 96 or 100 pages counts again as a full unit.

Single issues may be bought separately, but three years after the

completion of a work no complete sets are broken for the sale of loose component parts.

Each issue bears, besides its issue number, a fascicle number indicating its place in the work and volume to which it belongs.

With the issue of this Notice all previous prices and price-lists are cancelled.

CALCUTTA,

Size.

1st January, 1932.

The publications or information about them are obtainable from the Asiatic Society of Bengal, No. 1, Park Street, Calcutta, or from the Society's Agents:—

MESSRS. LUZAC & Co., 46, Great Russell Street, London, W.C.

M. PAUL GEUTHNER, 13, Rue Jacob, Paris, VIe-

BUCHHANDLUNG OTTO HARRASSOWITZ. 14, Querstrasse, Leipzig.

MESSRS. THACKER, SPINK & Co., LD., 3, Esplanade, East, Calcutta.

Residents of Europe should order from the Agents.

When ordering direct from the Society the following rules should be observed:-

Orders should be addressed to the Asiatic Society of Bengal and not to any Official by name or title.

All Cheques, Money Orders, etc., should be made payable to the "Treasurer, Asiatic Society of Bengal."

Orders for books should be accompanied by a full name and address, legibly written, and should be sent on a separate sheet of paper containing no other communication.

In India, books are supplied by V.-P.P.

#### NOTICE

## BIBLIOTHECA INDICA

PUBLISHED BY

#### THE ASIATIC SOCIETY OF BENGAL

THE Bibliotheca Indica is a collection of works belonging to or treating of Oriental literatures and contains original text editions as well as translations into English, and also bibliographies, dictionaries, grammars, and studies.

The publication was started in 1849, and consists of an Old and a New Series. The New Series was begun in 1860, and is still running.

The issues in the series consisted originally of fascicles of 96 or 100 pages print, though occasionally numbers were issued of double, triple or larger bulk, and in a few cases even entire works were published under a single issue number. Of late years the single issues are made as much as possible to constitute complete volumes. Several different works are always simultaneously in progress. Each issue bears a consecutive issue number. The Old Series consists of 265 issues; in the New Series, till January 1st, 1932, inclusive, 1,511 issues have been published. These 1,776 issues represent 253 different works; these works again represent the following literatures:—

Sanskrit, Prakrit. Rājasthānī, Kāshmīrī, Hindī. Tibetan. Arabic, Persian.

Several works published are partly or wholly sold out, others are still incomplete and in progress. A few works, though incomplete, have been discontinued.

Two price-lists concerning the Bibliotheca Indica are available and may be had on application. One describes the Indian and the other the Islamic works published in the series. These lists are periodically revised.

The standard sizes of the Bibliotheca Indica are three:-

Demy (or small) octavo. Royal (or large) octavo. Quarto.

The prices of the Bibliotheca Indica as revised in 1923 are based (with some exceptions) on the following scale per unit of 96 or 100 pages in a fascicle as the case may be:—

Published by the Asiatic Society of Bengal, Calcutta, and printed by K. Mittra at The Indian Press, Limited, Allahabad

BIBLIOTHECA INDICA Work No. 256

MANU-SMRTI
WITH THE 'MANUBHĀSYA' OF MEDHĀTITHI
(SANSKRIT TEXT)

# मनुस्मृतिः

मेथातिथिरचित-'मनुभाष्य'-समेता

MANU-SMRTI

WITH THE 'MANUBHASYA' OF MEDHATITHI

EDITED

WITH THE HELP OF SEVERAL MANUSCRIPTS

BY

MAHĀMAHOPĀDHYĀYA GANGĀNĀTHA JHĀ, M.A., D LITT., LL.D.

VOLUME I

PRINTED AT THE INDIAN PRESS, LTD., ALLAHABAD PUBLISHED BY THE ASIATIC SOCIETY OF BENGAL

CALCUTTA

1932

॥ श्रीः ॥ **मनुस्मृतिः** 

मेधातिथिकृतमनुभाष्यसहिता।

मनुमेकाग्रमासीनमभिगम्य महर्षयः ॥ प्रतिपूज्य यथान्यायमिदं वचनमब्रुवन् ॥ १ ॥

> वेदान्तवेद्यतत्त्वायं जगत्त्रितयहेतवे । प्रध्वस्ताशेषदेषायं परस्मै ब्रह्मणे नमः ॥ १ ॥

चतुर्भः पदश्लोकैर्विशिष्टकर्तृत्वमनन्यप्रमाणवेद्यपुरुषार्थोपदेशकत्वं चास्य शास्त्रस्य प्रतिपाद्यते प्रतिष्ठार्थम् । प्रतिष्ठिते हि शास्त्रे कर्तृभः स्वर्गयशसी प्राप्येते यावत्संसारमनपायिनी च भवतः । शास्त्रं च प्रतिष्ठां लभते यदि तत्र केचिद्दध्ययन-श्रवणचिन्तनादिषु प्रवर्तन्ते । न च बुद्धिपूर्वव्यवहारिणोऽध्ययनादिष्वनवधृतप्रयोजनाः प्रवर्तितुमर्हन्ति । स्रतः पुरुषार्थसिद्धावुपायपरिज्ञानार्थमिदं शास्त्रमारभ्यते इत्येतत्प्रतिपाद-नार्थं श्लोकचतुष्टयमाचार्यः पपाठ ।

न च वाच्यम्—''अन्तरेशैवादितः प्रयोजनवचनं वच्यमाणशास्त्रपैवापर्यपर्यान् लोचनयैवेदं पर्यवस्यामः किं तत्प्रतिपादनार्थेन यत्नेनेति । किंच । उक्तमि प्रयोजनं यावत्परस्तान्नावमृष्टं तावन्न निश्चीयते । न हि सर्वाणि पुरुषवचांस्यर्थे निश्चयनिमित्तम् । न चैष नियमः सर्वत्र प्रयोजनपरिज्ञानपूर्विकेव प्रवृत्तिः स्वाध्यायाध्ययनेऽतिन्नवन्धनायाः प्रवृत्तेर्दर्शनात् । पौरुषेयेष्विप प्रन्थेषु नैव सर्वेषु प्रयोजनामिधानमाद्रियते । तथाहि । भगवान्पाणिनिरनुक्वैव प्रयोजनम् 'अथ शब्दानुशासनिमिति' सूत्रसंदर्भमारमते" ।

अत्रोच्यते । आरम्भेऽनवधृतप्रयोजना नैव प्रथमते प्रन्थमुपाददीरन् । अनुपादा-नाच कुतः शास्त्रं कार्त्स्येन पर्यालोचयेयुः । किंच पार्वापर्यपर्यालोचनया योऽथी बुद्धि-गाचरतामावहति स एव त्वादितः संचेपेणोच्यमानः सुप्रहा भवति । तदुक्तम् ''इष्टं हि विदुषां लोके समासव्यासधारणमिति" ।

यत्तु—"उक्तमि न निश्चीयते, पौरुषेयेभ्यो वाक्येभ्योऽर्थिनिश्चयाभावात् । एव-मेवायं पुरुषो वेदेति प्रत्ययो न त्वेवमर्थ इति"—नात्र विवदामहे निश्चयोऽस्ति नास्तीति, प्रन्थगौरवप्रसंगात् । अर्थसंशयेऽपि प्रवृत्तिसिद्धौ नियतविषयसंशयो-त्पत्तिनीन्तरेख प्रयोजनवचनम् । अनुक्ते हि किमिदं धर्मशास्त्रमर्थशास्त्रं काकदन्त

PK 4031 .M25M2 1932 V.1 copo.2



Sanskrit

Lin

परीक्वादिलक्चणरूपं वेत्यपि संशयः स्यात् । अभिहिते तु प्रयोजनेऽयं तावदेवमाह नः श्रेयसः पन्थानं दर्शयामीति न च मे प्रवृत्तस्य काचित्क्वतिरस्ति । भवतु, पर्या-लोचयामीति प्रवृत्तिसिद्धिः ।

या तु स्वाध्यायाध्ययने प्रवृत्तिः साऽऽचार्यप्रयुक्तस्य, न स्वाधिकारप्रतिपत्या । निह तदानीं बालत्वात्स्वाधिकारं प्रतिपत्तुमुत्सहते । परप्रयुक्त्यैव च प्रवृत्तिसिद्धिः । नाधिकारप्रतिपादनेनापि चावेद्यते । अतस्तत्र प्रवृत्तस्य प्रयोजनमर्थाववीधोऽतश्च प्रवृत्तिः । इह तु ''योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते अममिति" गृहीतवेदस्याध्ययन्नाधिकारः । तदानीं चाभ्युत्पन्नबुद्धित्वात्प्रयोजनमन्विच्छति । भगवतः पुनः पाणिनेरतिसंत्तिप्तानि सूत्राणि । नैवार्थान्तराभिधानपरत्वाशङ्का । तत्र आकुमारं च यशः पाणिनेः प्रख्यातमिति सुप्रसिद्धप्रयोजनत्वादनुपन्यासः । अयं तु वितते। प्रन्थाऽनेकार्थवादवहुतः सर्वपुरुषार्थोपयोगो । तत्र सुखाववेधार्थे प्रयोजनाभिधाने न किंचित्परिहीणम् ।

द्वयं च प्रतिपत्तारः—न्यायप्रतिसरणाः प्रसिद्धिप्रतिसरणाश्च । तत्र "मनुर्वे यित्कंचावदत्तद्भेषजमिति"—" ऋचो यजूषि सामानि मन्त्रा द्यार्थवणाश्च ये सप्तिषिभिस्तु यत्प्रोक्तं तत्सर्वं मनुरत्रवीदि " त्यार्थ्यवादेतिहासपुराणादिभ्यः प्रख्या-तप्रभावः—लोके तत्प्रसिद्ध्यैव वा निरूपितमूलपातेन प्रजापतिनैतत्प्रणीतिमित्येता-वत्तेव—श्रोत्रियाः प्रवर्तन्त इति । तान्प्रति कर्तृविशोषसंबन्धोऽपि प्रवृत्त्यङ्गम् । अत एव च प्रश्नप्रतिवचनभङ्गपा प्रयोजनोपन्यासः । महर्षयः प्रष्टारः प्रजाप्रतिर्वक्ता, धर्मलचण्यश्चार्थो न लोकावगम्यः, शास्त्रैकगोचरोऽयम् यत्र महर्षयोऽपि संशोरत इति एवंपर आदेशोऽपि—स तैः पृष्ट इति, नाहं पृष्ट इति—तथाऽऽत्मनो त्रह्मणोऽकृत्रिमप्रतिमत्वं चेत्येवमादिः । तद्व्युत्पादनार्थो युक्तः शास्त्रारम्भ इति श्लोकचनुष्टयस्य तात्पर्यम् ।

यथा चानेन पुरुषार्थोपदेशपरता शास्त्रस्योच्यते तथा पदार्थयोजनात्प्रतिपाद-यिष्यामः ।

तत्र मनुमभिगम्य महर्षय इदं वचनमञ्जुवन् 'धर्मन्नो वक्तुमईसीति'। स पृष्टः प्रत्युवाच 'श्रूयतामिति'। एवं प्रश्नप्रतिवचने एकार्थप्रतिपादके तात्पर्येण भवतः। स्रतो धर्मा स्रत्र प्रतिपाद्यन्त इत्युक्तं भवति । धर्मशब्दश्च लोके श्रेयःसाधने प्रत्यचादि-भिलींकिकैः प्रमाणैः शब्दादितरैरविहिते प्रयुक्यते । स्रतः स श्रूयतामिति संबन्धे विशिष्टपुरुषार्थसाधनत्वमुक्तं भवति ।

मनुर्नाम कश्चित्पुरुषविशेषोऽनेकवेदशाखाध्ययनविज्ञानानुष्ठानसम्पन्नः स्मृतिपर-म्पराप्रसिद्धः । तमभिगम्याभिमुख्येन तत्समीपं गत्वा, व्यापारान्तरत्यागेन, न यदच्छया, संगम्य । अनेन चाभिगमनप्रयत्नेन पृछत्रमानवस्तुगौरवं वक्तुश्च प्रामाण्यं ख्याप्यते । न ह्यकुशलः प्रतिवचने यत्नेन पृच्छत्रते स्रागत्य ।

मनुस्मृतिः ।

एकाग्रमाचीनमेकामं स्थितमेकामं सन्तम्। न त्वत्र वृस्याद्युपवेशनमासनम् , ग्रमुपयोगात्। ग्रासनेन स्वस्थवृत्तिता लच्यते। तथाभूतः प्रतिवचनसमर्थो भवति। 'ग्रमिगम्येति' केवल एव मनुः कर्म। प्रश्नित्रयायास्त्वेकाग्रमासीनमिति विशेषणम्। कुशलप्रशानुरूपकथाप्रवृत्त्यादिनैकाग्रमविचिप्तमनस्कं ज्ञात्वा प्रश्नश्रवणे दत्तावधानमिदं वचनमश्रुवन्। एकाप्रशब्दो रूट्या निश्चलतामाद्द। प्रत्याद्दारेण परिष्टतरागादिदोषसं- सर्गस्य विकलपनिवृत्तौ तत्त्वाववोधचिन्तायां मनसः स्थैयमेकाग्रता। तथाभूत एव च संनिद्दितरूपशब्दादिविषयावधारणे योग्यो भवति, न सदसद्विकलपयुक्तः। ग्रथवा योगतोऽप्रशब्दो मनसि वर्तते, ग्रथ्यग्रद्धणे चत्तुरादिभ्योऽप्रगामित्वात्। प्रथमप्रवृत्ति- युक्तः पुरःसरो लोकोऽप्र उच्यते। एकस्मिन् ध्येये प्राह्मे वाऽप्रमस्येति विप्रदः, व्यधि- करणानामपि बहुत्रोद्दिर्गमकत्वात्। ग्रत्नापि व्यात्वेपनिवृत्तिरेवैकाग्रता।

प्रतिपूज्य यथान्यायम् । न्यायः शास्त्रविहिता मर्यादा—तामनितक्रम्य— यादृशी शास्त्रेणाभिवादनापासनादिका गुरोः प्रथमोपसर्पणे पूजा विहिता तथा पुजियत्वा, भक्त्याद्रशै दर्शयित्वा।

महर्षय: । ऋषिर्वेदः तदध्ययनिकानतदर्थानुष्ठानातिशययोगात् पुरुषे-ऽत्यृषिशब्दः । महान्तश्च ते ऋषयश्च—तेषामेव गुणानामत्यन्तातिशयेन महान्तो भवन्ति । यथा "युधिष्ठिरः श्रेष्ठतमः कुरूणामिति" । श्रयवा तपाविशेषात् पूजाख्याति-विशेषादा महान्तः ।

द्दं वचनमञ्जवन् । उच्यतेऽनेनेति वचनम्—वच्यमाणं द्वितीयश्लोकप्रश्न-वाक्यमिति । तदेव प्रत्यासन्नत्वादिदमिति प्रतिनिर्दिशति । येषामि प्रत्यचवस्तुप्रति-निर्देशक इदंशब्दस्तेषामि बुद्धिस्थत्वात् प्रश्नस्य प्रत्यचता । अथवेाच्यत इति वचनं पूच्छामानं वस्त्वन्नवन् । वाक्यपच इदं वाक्यमुचारितवन्तः । कर्मसाधने तु वचन-शब्द इदमपुच्छन् । द्विकर्मकश्च तदा न्नूच् अकथितकर्मणा मनुना । तिसृणां कियाणां मनुः कर्म ॥ १ ॥

ग्रिभगम्य प्रतिपूज्य किमन्नुवित्रत्यपेत्तायां द्वितीयः श्लोकः—

भगवन् सर्ववर्णानां यथावदनुपूर्वशः ॥ अन्तरप्रभवानां च धर्मान्नो वक्तुमर्हसि ॥ २॥

ऐश्वर्यीदार्ययशोवीर्यादौ भगशब्दः । सेाऽस्यास्तीति, मनुः । तेन संबोधनं भगवित्रिति । वर्णशब्दश्च तिसृषु ब्राह्मणादिजातिषु वर्तते । सर्वेष्रहर्णं शुद्रावरो-

ग्रध्याय:]

धार्थम् । इतरथा महर्षीणां प्रष्टृत्वात् त्रैवर्णिकविषये प्रश्नः कृतः स्यात् । स्नन्तरं तन्मध्यम् । द्वयोर्जात्योः सङ्करादेकाऽप्यपरिपूर्णा जातिः । अन्तरे प्रभव उत्पत्तिर्येषां तेऽन्तरप्रभवाः अनुलोमप्रतिलोमा मूर्घावसिक्ताम्बष्टचत्त्वैदेहकादयः। न हि ते माता-पित्रोरन्यतरयाऽपि जात्या व्यपदेष्टुं युज्यन्ते । यथा रासभाश्वसंयोगजः खरो न रासभो नाश्वो, जात्यन्तरमेव । स्रतः वर्णप्रहर्णेनाप्रहर्णात्पृथगुपादीयन्ते ।

"नन्वनुत्रोमा मातृजातीया इष्यन्ते"। नेति त्र्मः । सदृशानेव तानाहुरिति मारुजातिसदृशास्ते न तज्जातीया एव । सोऽप्येषां धर्मो वाचनिको न वस्तुस्वभाव-सिद्धः। अतः प्रमाणांतरागोचरत्वाद्धर्मपचपिततत्वे शास्त्रोपदेशार्हा एव । प्रतिलोमा-नामप्यहिं सादयो धर्मा वच्यन्ते । यत्तु धर्महीना इति तद्व्रतापवासादिधर्माभा-वाभिप्रायेख । सर्वपुरुषोपकारिता चानेन शास्त्रस्य प्रदर्श्यते ।

यथावतु । 'अर्हत्यर्थे वितः'—येन प्रकारेणानुष्ठानमर्हति । इदं नित्यमिदं काम्यमिद्मङ्गमिदं प्रधानम् । द्रव्यदेशकालकर्त्रादिनियमश्च प्रकारे। इतिर्विषयः । स्रनु-पूर्वशः । अनुपूर्वः क्रमः । येन क्रमेणानुष्टेयानि सोऽप्युच्यताम् । "जातकर्मानन्तरं चौडमी जीनिबन्धनेत्यादि" । यथावदित्यत्र पदार्थविषयं कात्स्न्येमुपात्तम् । क्रमस्तु पदार्थो न भवत्यतः पृथगनुपूर्वश इत्युपात्तम् ।

धर्मशब्दः कर्तव्याकर्तव्ययोर्विधिप्रतिषेधयोरदृष्टार्थयोस्तद्विषयायां च क्रियायां दृष्टप्रयोगः। तस्य तु किमुभयं पदार्थ उतान्यतरत्र गौग्र इति नायं विचारः क्रियते, प्रंथातरे विस्तरेण कृतत्वादिहानुपयोगाच । सर्वथा तावत् ' ग्रष्टकाः कर्तव्याः , 'न कल्ज्जं भच्चयेत्' इत्यादावष्टका विषया कर्तव्यता प्रतीयते, कल्जभचणविषयश्च प्रतिषेधः । तदष्टकाख्यं कर्म धर्मस्तद्विषया वा कर्तव्यतेति फले न विशेषः । धर्मरूपे। पदेशाच यत्तद्विपरीतमधर्मोऽसावित्यर्थात्सिध्यति । अतो धर्माधर्मावुभाविप शास्त्रस्य विषय इत्युक्तं भवति । तत्राष्टकाकरणं धर्मी ब्रह्महत्यादिवर्जनं च धर्मः, अष्टकानाम-करणमधर्मी ब्रह्महत्यायाश्च करणमधर्मः - श्रयं धर्माधर्मयोविवेकः।

स्प्रहिंचीति सामर्थ्यलचाया योग्यतया प्रवचनाधिकारमाचार्यस्याहु:-यतस्त्वं समर्थो धर्मान्वक्तुमते।ऽधिकृतः सन्नध्येष्यसे ब्रृहीति । यो यत्राधिकृतस्तत्तेन कर्तव्यमिति सामर्थ्यगम्यं त्रृहीत्यध्येषणापदमध्याहियते ॥ २ ॥

> त्वमेको ह्यस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयम्भुवः ॥ अचिन्त्यस्याप्रमेयस्य कार्यतत्त्वार्थवित्प्रभो ॥ ३ ॥

"उक्तमदृष्टार्थे व्यापारमात्रे धर्मशब्दो वर्तते । तत्र यथाऽष्टकादौ तस्य प्रयोग

एवं चैत्यवन्दनादावपीति । तत्र कतमे धर्मा अत्रोच्यन्तः इति संशये धर्मविशेषप्रति-पादनार्थमुक्तसामर्थ्यप्रतिपादनार्थं च 'त्वमेक इति'। त्वमेवेकाऽसहायोऽ-द्वितीयः । सर्वस्य विधानस्य कार्यतत्त्वार्थवित् । विधानं शास्त्रं विधीयन्तेऽनेन कर्माणीति । तस्य स्वयम्भुवो नित्यस्याकृतकस्यापौरुषेयस्य वेदाख्यस्य । मर्त्रस्य प्रत्यचाचरस्यानुमेयाचरस्य च । 'श्रप्तिहोत्रं जुहुयाद्यं सहस्रमौनव' इत्येतया ब्राह्वनीयमुपतिष्ठते इति प्रत्यच एव वेदे। प्रं होमं विधत्ते । एतयेति च तृतीयया प्रत्यत्तस्यैव मन्त्रस्याहवनीयोपस्थाने विनियोगः। 'त्रष्टकाः कर्तव्या' इसत्र तु समुसाऽनुमीयते वेद:। 'बहिंदें वसदनं दामीति' लिङ्गादनेन बहिंर्ल्नातीति' श्रुतेरनुमानम् । त्र्रयं हि मन्त्रो दर्शपूर्णमासप्रकरणे पठिता बर्हिर्लवनं च तत्राम्नातम् । त्रानेन मन्त्रेण लुनीयात् इत्येतत्तु नास्ति । मन्त्रः पुना रूपादवर्हिर्लवनप्रकाशनसमर्थः । प्रकरणात्सामान्यतः सिद्धो दर्शपूर्णमाससंबन्धः । स्वसामर्थ्येन तु बर्हिर्लवने प्रयुज्यते । एषा ह्यत्र प्रतीतिः । प्रकरणाइरीपूर्णमासावनेन मन्त्रेण क्रुर्यात् - कथमिति -यथा शक्तुयादित्यनुक्ताऽपि शक्तिः सर्वत्र सहकारिणी । किं च शक्रोति मन्त्रः कर्तुम् । बर्हिर्लवनं प्रकाशियतुम् । ततः प्रकरणात् स्वसामर्थ्याचानेन मन्त्रेण 'बर्हिर्लुनातीति' बुद्धौ शब्द आगच्छति। सविकल्पकविज्ञानैः पूर्व शब्दः प्रतीयत इति । स बुद्धिस्थः शब्दोऽनुमेयो वेद उच्यते । वेदत्वं च तस्य दर्शपूर्णमासवाक्यमन्त्रवाक्याभ्यां श्रुत्यन्तराभ्यां स्वसामर्थ्येनोत्थापितत्वादितिकुमारिलपत्तः।

ग्रयवा विधिर्विधानमनुष्ठानं प्रयोजनसंपत्तिः। तस्य स्वयम्भुवो नित्यस्यानादिपर-म्परायातस्य, स्वयम्भुवा वेदेन वा प्रतिपाद्यस्य, सर्वस्य श्रूयमागाचरप्रतिपाद्यस्य प्रति-पन्नार्थसामर्थ्यगम्यस्य च । द्विविधा हि वैदिका विधिः । कश्चित्साचाच्छब्दप्रति-पादा:। यथा 'सौर्य चरुं निर्विपेत् ब्रह्मवर्चसकामा इति सौर्यचरौ ब्रह्मवर्चसकामाऽ धिक्रियते। तस्य चरेार्ब्रह्मवर्चसं साधयत इयमितिकर्तव्यता आग्नेयवदित्यवगम्यते। उभयत्रापि चेर्ये प्रतीतिः शब्दावगममूलत्वात् शब्द एव । उभावपि शब्दादिभधानतः प्रतीयेते, तथा चाभिधेयप्रतिपत्तितः । विशेषस्तु व्यवधानादिकृतो न शब्दतां विहन्ति । यथा वापीस्थमुदकं हस्तेनाभिहतं प्रदेशान्तरमभिहन्ति तदपि हस्तसंयोगेनैवाभिहतं भवति, न तु साचात्। शर्कराणां रेचककर्मण्याद्यप्रयत्नकृता एवोत्ख्रुत्योत्ख्रुत्य पाताः। तादृशमेतत् । वैकृते कर्मीण विशिष्टेतिकर्तव्यतासम्बन्धः । एवं विश्वजिता यजे-तेत्युत्पत्तिर्नाधिकारशून्याऽस्तीति स्वर्गकाम इत्यधिकारावगतिः प्रतिपन्नार्थसामर्थ्य-गम्या । त्रातो द्वेरूप्ये विधानस्य सर्वस्येतिपदम् । सर्वस्य तात्पर्यमेवं रूपम्-वेदमूलाः स्मृतय इति ज्ञापयितुम् । द्वितीये चैतदर्शयिष्यामः ।

"ननु लिङादिप्रतिपाद्योऽर्थः कर्तव्यतारूपो विधिः। स च सर्वत्र प्रत्यचशब्द-प्रतिपाद्य एव । तत्र किमुच्यते द्विविधो हि वैदिको विधिरिति । निर्वपेदिति कर्तव्यताऽ वगम्यते । इतिकर्तव्यताऽर्थसामर्थ्यगम्या उक्तेन प्रकारेग्यः।

नैष देशः । निर्वपेद्यजेतेति न केवले धात्वर्थविषयत्वेऽवगते परिपूर्णा कर्तव्यता भवति यावदंशान्तराण्यधिकारेतिकर्तव्यताप्रयोगरूपाणि नावगतानि । एतैरंशैर्विततरूपा विधिः प्रतीयते । त्रातोऽशरूपाण्यपि विधिशब्दाभिलप्यतया न विरुद्धानि ।

एतदेवाह स्रचिन्त्यस्येति । अप्रत्यचस्येतर्थः । प्रत्यचं ह्यनुभूयत इत्युच्यते, न चिन्त्यते इति, न स्मर्थत इति । स्रप्रमेयस्य कल्प्यस्य, प्रायशः स्मृतिवाक्यमूलस्य । न हि प्रत्यचेश्व प्रमीयते । अतोऽप्रमेयस्येत्युच्यते । अथवाऽप्रमेयस्येयत्तया
परिमानुमशक्यस्यातिमहत्त्वात् । अनेकशाखाभेदिभिन्नो वेदो न शक्यते सर्वेः
प्रमानुम् । अत एवाचिन्त्यस्य । यदतिबहु तद्वप्रहत्वादिचिन्त्यमित्युच्यते । यथा च
लोके वक्तारे भवन्ति, 'अन्येषां का गतिः ? चिन्तियनुमप्येतन्न युज्यतः इति । मनः
किल सर्विविषयम्, अयं चातिमहत्त्वात्तस्यापि न विषय इति । पदद्वयेन बाह्यान्तःकरणाविषयतया महत्त्वस्य ख्यापनेनाचार्यः प्रोत्साह्यते । त्वयैव केवलेनैवंविधो वेद
स्थागमितोऽतस्तस्य यः कार्यक्रपस्तत्वार्थस्तं वेतिस जानीषे ।

कार्यमनुष्टेयमुच्यते। यत्र पुरुषोऽनुष्ठातृत्वेन विनियुज्यते—इदं त्वया कर्तव्यमिदं त्वया न कर्तव्यमिति-अप्रिहोत्रादि कर्तव्यम् कल्लाभचणादि न कर्तव्यम् । प्रतिषेधे थोऽप्यनुष्ठानमेव । यद्त्राह्मण्णवधस्याननुष्ठानं तदेव प्रतिषेधस्यानुष्ठानम् । प्रवृत्तिश्च कियानिवृत्तिश्च कियेति । न हि परिस्पन्दमानसाधनसाध्यमेवानुष्ठानमुच्यते, किं तहिं प्राप्ते तद्रूपे तित्रवृत्तिरिप । यथा 'हितसेवी चिरायुरिति' यः प्राप्ते काले मुङ्क्तेऽप्राप्ते न मुङ्क्ते । अभोजनमिप हितमेव ।

ग्रथवा कार्यशब्दः प्रदर्शनार्थो विधेः प्रतिषेधस्य च । एतावदेव वेदस्य तत्त्वरूपः पारमार्थिकोऽर्थः । यस्त्वितवृत्तसंवर्णनरूपः ''सोऽरोदीयदरोदीत्तद्वृद्गस्य रुद्रत्वमितिः' स न तत्त्वार्थः, विध्यन्तरेणैकवाक्यत्वात्प्रशंसापरत्वेन स्वार्थनिष्ठत्वाभावात् । ग्रास्ति हात्र विध्यन्तरम् 'तस्माद्वितिष रजतं न देयमितिः । 'सोऽरोदीदिः त्यादीनि 'पुराऽस्य संवत्स-राद्गृहे रोदनं भवतीः त्यन्तानि तदेकवाक्यतापन्नानि बर्हिष रजतदाननिन्दया तत्प्रति-षधं स्तुवन्ति । तदुक्तं 'साध्येऽर्थे वेदः प्रमाणं, न सिद्धरूपेः । ग्रर्थवादानां हि सिद्ध-रूपेऽर्थः । न हि तदर्थस्य कर्तव्यवा प्रतीयते । विध्युपदेशपरत्वं च प्रतीयते । यदि च स्वार्थपरा ग्रपि स्युस्तदा विधिपरत्वं व्याहन्येत । तत्रश्च प्रतीयमानैकवाक्यता बाध्येत । न च सम्भवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदे । न्याय्यः । न च साध्यस्य सिद्धार्थपरत्वेनैक-

वाक्यता घटते । तथाहि न किंचिद्वेदेनोपदिश्यते कर्तव्यम् । अतश्चाप्रमाणमेव वेदः स्यात् । विध्यर्थता चावगम्यमाना लिङादीनां त्यका स्यात् । तस्मात्कार्यरूपो वेदस्य तत्त्वार्थ इति मनुर्भगवानाइ । जैमिनिनाऽप्युक्तम् कार्येऽर्थे वेदः प्रमाणम् 'चोदना-लक्तणोऽर्थो धर्म' इति ।

अतश्च निरवशेषपदार्थपरिज्ञानातिशययोगाद्धर्मप्रवचनसामर्थ्य सिद्धवदुपादाय प्रभो इत्यामन्त्रणम्—हे प्रभो धर्माभिधानशक्त त्वमनुत्रृहि धर्मानिति। एवमनया त्रिश्लोक्या धर्मान् पृष्ट उत्तरेण श्लोकेन प्रतिज्ञे॥ ३॥

स तैः पृष्टस्तथा सम्यगमिताजा महात्मभिः ॥ प्रत्युवाचार्च्य तान्सर्वान्महर्षी ऋष्ट्रयतामिति ॥ ४ ॥

स मनुरमितीजास्तैर्महर्षिभर्महात्मभिः पृष्टस्तथा तान् प्रत्युवाच श्रयतामिति । तथा तेन प्रागुक्तेन प्रकारेख । पृच्छरमानवस्तु प्रश्नविधिश्च प्रकारवचने तथाशब्दे (न्तर्भूतः । तेनायमर्थस्तथापृष्टस्तान् धर्मान् पृष्टः प्रत्युवाच । ग्रथवा तथेति प्रकारमात्रमाचष्टे । पृष्ठ इति पूर्वश्लोकात्पृच्छथमानविशेषो बुद्धौ विपरिवर्तत एव । तेन यत्पृष्टस्तत्प्रत्युवाच 'ग्रयतामिति ' प्रश्नप्रतिवचन-योरेककर्मता सिद्धा भवति । तदा च तथाशब्दः श्लोकपूरणार्थः । आद्ये त व्याख्याने तथाशब्दोपात्तेव प्रश्नप्रतिवचनयोरेककर्मता । सम्यक्शब्दः प्रतिवचनविशेषणम् । सम्यक् प्रत्युवाच । प्रसन्नेन मनसा न कोधादियोगेन । स्प्रिमितीजा अचीयवा-ग्विभवः। श्रमितमनन्तमोजो वीर्यमभिधानसामर्थ्यमस्येति । महात्मतया महर्षीणां धर्मप्रष्टुत्वं महर्षित्वं चाविरुद्धमित्याह महर्षीनिति । 'परार्थकारी सततं महात्मे' त्युच्यते । वेन यद्यपि स्वयं विद्वांसोऽधिगतयाथातथ्याः - अन्यथा महर्षित्वानुपपत्तेः -तथाऽपि परार्थमपुच्छन् । मनुः प्रख्याततरप्रमाग्रभावः । एतेन यदुच्यते तल्लोके-नाद्रियते । प्रत्ययते। त्र्यं समुपास्यतेऽतः शास्त्रावतारार्धमुपाध्यायीकुर्मः । ग्रस्माभिश्र पृच्छथमानः प्रमाशतरीकरिष्यते जनेनेति । अत स्वाच्यं तानु सर्वानित्यर्चनम-विरुद्धम् । अन्यथा शिष्यस्योपाध्यायात्कीदृश्यर्चेति । अर्चयतेराङ् पूर्वस्य ल्यबन्तस्य रूपमार्च्येति । पाठान्तरम् 'श्रर्चियत्वा तानिति'।

श्रत्र यदुच्यते ''यदि मनुनाऽयं प्रन्थः कृतः परापदेशो न युक्तः—स तैः पृष्टः प्रत्युवाचेति । 'श्रहं पृष्टः प्रत्यत्रविमिति' न्याय्यम् । श्रथान्यतर एव प्रन्थस्य कर्ता मानवन्यपदेशः कथमिति''—तदचोद्यम् । प्रायेष प्रन्थकाराः स्वमतं परापदेशेन त्रुवते—'श्रत्राह' 'श्रत्र परिहरन्तीति' नैवम'हं तैः पृष्ट इति' । यो यः पूर्वतरः स स प्रमास्ततरे लोकोनाभ्युपगम्यते—'तत्प्रमासं वादरायसस्येति' । श्रथवा भृगुप्रोक्ता

ग्रध्याय:

## आसीदिदं तमाभूतमप्रज्ञातमलक्षणम् ॥ अप्रतक्यमिविज्ञेयं प्रसुप्तमिव सर्वतः ॥ ५ ॥

"क ग्रस्ताः क निपतिताः। शास्त्रोक्तनिपतितधर्मान् पृष्टस्तानेव वक्तव्यतया प्रतिज्ञाय जगतोऽन्याकृतावस्थावर्श्वनमप्रकृतमपुरुषार्थं च । सोऽयं सत्यो जनप्रवादः 'स्राम्नान् पृष्टः कोविदारानाचष्ट' इति । न चास्मिन् वस्तुनि प्रमाणं न च प्रयोज-नमित्यतः सर्व एवायमध्याया नाध्येतव्यः"।

उच्यते । शास्त्रस्य महाप्रयोजनत्वमनेन सर्वेग प्रतिपाद्यते । ब्रह्माद्याः स्थावर-पर्यन्ताः संसारगतयो धर्माधर्मनिमित्ता अत्र प्रतिपाद्यन्ते । 'तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्महेतुनेति' ( ऋो० ४६ )। वद्यति च-'एता दृष्ट्वा तु जीवस्य गतीः स्वेनैव चेतसा । धर्मतोऽधर्मतश्चैव धर्मे दध्यात्सदा मन' इति ( अ० १२ ऋो० २३ ) ॥ ततश्च निरतिशयैश्वर्यहेतुर्धर्मस्तद्विपरीतश्चाधर्मस्तद्रूपपरिज्ञानार्श्वमिदं शास्त्रं महाप्रयोजनमध्येत-व्यमित्यध्यायतात्पर्यम् ।

मृतं त्वत्र मन्त्रार्थवादाः सामान्यता दृष्टं च । तथा च मन्त्रः । "तम त्रासीत्त-मसा गृहमग्रेऽप्रकेतं सलिलं सर्वमा इदम् तुच्छेनाभ्विपहितं यदासीत्तपसस्तन्महिनाः ऽजायतैकम्''।(ऋग्वेद १०।१२-६। ३)। चन्द्रार्काग्न्यादिषु बाह्याध्यात्मिकेषु महाप्रलये प्रकाशकेषु नष्टेषु तम एव केवलमासीत्। तदिप तमः स्थूलरूपतमसा गूढं संवृत्तम्। न हि तदानीं कश्चिदपि ज्ञाताऽस्ति । अतो ज्ञातुरभावात्र कस्यचित् ज्ञानमस्तीति तमसा गूढमुच्यते । अप्रे भूतमृष्टेः प्राक् अप्रकेतमज्ञातं सर्वे आः आसीत् । इदं सलिलं सरणधर्मकम्, कियावत् यत्किंचिचेष्टावत्तत्सर्वे निश्चेष्टमासीत् । तुच्छेन सूच्मेणाभु स्यूलमिपिद्वतं प्रकृत्यात्मिन विशेषह्दं लीनिमत्यर्थः। एतावताऽव्याकृतावस्था जगता द्योतिता ! चतुर्थेन पादेनाद्या सृष्टथवस्थोच्यते । तपसस्तन्महिना महत्त्वेन एकं यदा-सीत्तद्जायत विशेषात्मनाऽभिन्यज्यते सा। कर्मवशात्पुनः प्रादुर्वभूवेत्यर्थः। अथवा तस्यामवस्थायां तपःकर्मणा महत्त्वेन हिरण्यगर्भ स्रात्मनाऽजायत प्रादुरासीत्। यथा वस्यति 'ततः स्वयंभूरिति' ( ऋो० ६ )।

सामान्यतो दृष्टेन महाप्रलयोऽपि संभाव्यते । यस्य ह्येकदेशे नाशो दृष्टस्तस्य सर्वस्यापि नाशो दृश्यते । यथा शालाऽपि कचिइह्यमाना दृष्टा कदाचि-त्सर्वो प्रामो दह्यते । ये च कर्तृपूर्वा भावास्ते सर्वे विनश्वरा गृहप्रासादादयः । कर्तृ-पूर्व चेदं जगत्सरित्समुद्रशैलाचात्मकम् । अतो गृहादिवन्नड्च्यतीति संभाव्यते ।

"कर्रुपूर्वतैत्र न सिद्धेति" चेत्तन्निवेशविशोषवत्त्वादिना गृहादिवत्साऽपि साध्यत इत्यादि सामान्यता दृष्टम् ।

मनुस्मृतिः ।

न च प्रमाणशुद्धौ तद्दूषणे वा प्रयतामहेऽनिदंपरत्वाच्छास्त्रस्य । एतद्धि यावन्न विचार्य निरूपितं तावन्न सम्यगवधार्यते । तथानिरूपणे च तर्कशास्त्रता स्थान्न धर्मशास्त्रता प्रनथविस्तरश्च प्रसज्यते।

प्रक्रियाबहुलं चेदं सर्वमुपन्यसिष्यते । कचित्पौराणी प्रक्रिया, कचित्सांख्यानाम् । न तया ज्ञातयाऽज्ञातया वा कश्चिद्धर्माधर्मयोविंशोष इति निपुणतया न निरूप्यते । अर्थिता चेत्तत एवान्वेष्या । पदार्थयोजनाव्याख्यानमात्रं त्वध्यायस्योपदिश्यते तदेव करिष्यामः । तात्पर्यमुपदर्शितमेव ।

स्रामीदिदं जगत्तमाभूत' तम इव । भूतशब्दोऽनेकार्थोऽह्युपमायां प्रयुक्तः । यथा 'यत्तद्भिनेष्वभिन्नं छिन्नेष्विच्छनं सामान्यभूतं स शब्द इति' सामान्यभूत इति सामान्यमिवेत्यर्थः । किं तमसा जगतः सादृश्यमत ग्राह स्रमज्ञातम् । विशेषाणां स्वभावानां विकाराणां प्रकृतावुपलयनादतः प्रत्यचेगाज्ञातम् । श्रनुमानात्तर्हि ज्ञायेत, तदपि चालग्रक्षम् । लच्यं लिङ्गं चिह्नं, तदपि तस्यामवस्थायां प्रलीनमेव, सर्वविकाराणां विशेषात्मना विनष्टत्वात् । स्प्रमतक्यं म् । यहूपमासीत्तर्कयितुमपि न तदूपतया शक्यम् । सर्वप्रकारमनुमानं निषेधति । न सामान्यता दृष्टमनुमानमस्ति । तद्रपकावेदकं न विशेषता दृष्टमतश्चाविज्ञेयम् । नैव तद्धांसीद्सदेवाजायतेति प्राप्तमेतित्रिपेधति प्रसुप्तमिव सर्वतः । नासतः सत उत्पत्तिः । उक्तं च 'सदेव सोम्येद-मय असीत् कथमसतः सज्जायते त्याद्युपनिषत्सु । अत्याविज्ञेयमवच्छेदविषयैः प्रमाशै: । भ्रागमात्तादृशादेव गम्यते । प्रसुप्तमिव जाप्रतस्वप्नवत्तां परित्यज्य संप्रसा-दावस्था सुषुप्तिर्द्धान्तत्वेनोपात्ता । यथा अयमात्मा सुषुप्त्यवस्थायां निःसंबोधक्लेश-प्रध्वस्ताशेषविकल्प ग्रास्ते, न च नास्तीति शक्यते वक्तुं, प्रबुद्धस्य सुखमस्वाप्समिति प्रत्यभिज्ञानदर्शनात्, एवं जगदागमात्सिद्धार्थरूपादाभासानुमानेभ्यश्च तार्किकाणाम-वसीयते । स्रासीदिति । वर्तमाना तु साऽवस्था न कस्यचित् विज्ञेयेत्यत उक्तमवि-च्चेयम् । सर्वता नैकदेशवलय इसर्थः ॥ ५ ॥

## ततः स्वयम्भूर्भगवानव्यक्तो व्यञ्जयन्निदम्।। महाभूतादिवृत्तौजाः पादुरासीत्तमोनुदः ॥ ६ ॥

तस्या महाराज्या अनन्तरम् । स्वयं भवतीति स्वयंभूः । स्वेच्छया कृतशरीरपरि-प्रहो, न संसार्यात्मवत्कर्मपरतन्त्रं शरीरप्रहणमस्य । ग्राठयक्ती ध्यानयोगाभ्यासभा-वनावर्जितानामप्रकाशः । ग्रथवा 'ग्रव्यक्तमिद्मि'त्येवं पठितव्यम् । इदमव्यक्तावस्थम्

व्यञ्जयन् स्थूलरूपैर्विकारैः प्रकाशमानयन् । यदिच्छ्या पुनर्जगत्प्रादुर्भवति । प्रादरा-सीत्। प्रादुःशब्दः प्राकाश्ये। तमानुदः। तमा महाप्रलयानस्था तां नुदति विनाशयति पुनर्जगत्सृजत्यतस्तमोनुदः। महाभूतानि पृथिव्यादीनि । आदिप्रहणात्तद्भृणाः शब्दा-दयो गृह्यन्ते । तेषु वृत्तं प्राप्तमोजो वीर्यं सृष्टिसामर्थ्यं यस्य स एवमुक्तः । स्वयमस-मर्थानि महाभूतानि जगन्निर्वतियतुम्। यदा तु तेन तत्र शक्तिराधीयते तदा वृत्तादात्मना विक्रियन्ते । न तु प्रकृतिशक्त्यवस्थानि प्रकृतिकृपापन्नानि महाभूतानि जगत्मर्गादौ महाभूतशब्देनाभिप्रेतानि । पाठान्तरं 'महाभूतानुवृत्तौजा' इति । अनुवृत्तमनुगतमिति प्रागुक्त एवार्थ: ॥ ६ ॥

> योऽसावतीन्द्रियप्राह्यः सुक्ष्मोऽच्यक्तः सनातनः ॥ सर्वभूतमयोऽचिन्त्यः स एष स्वयमुद्धभौ ॥ ७ ॥

याऽसाविति सर्वनामभ्यां सामान्यतः प्रसिद्धमिव परं ब्रह्मोद्दिशति । योऽसौ वेदान्तेष्वन्यासु चाध्यात्मविद्याखितिहासपुराखेषु च प्रसिद्धो वच्यमार्गीर्धर्मैं: स एष प्रादुरासीदित्यत्रोक्तः। स्वयमुद्धभावुद्भूतः शरीरप्रहणं कृतवान्। भातिरनेकार्थत्वादुद्भवे वर्तते। अथवा दीप्त्यर्थ एव । स्वयम्प्रकाश आसीन्नादित्याद्यालोकापेचः । इन्द्रियाणामती-तोऽतीन्द्रियम् । अव्ययोभावः । स्रतीन्द्रियशाह्यः सुप्सुपेतिसमासः । इन्द्रियाण्यति-क्रम्य गृह्यते, न कदाचिदिन्द्रियस्य गोचरः। अन्यदेव तद्योगजज्ञानं येन गृह्यते। अथवेन्द्रि-याण्यतिकान्तमतीन्द्रयं मन उच्यते । पराचत्वादिन्द्रियाणामविषयः । तथा च वैशेषिका 'युगपब्ज्ञान।नुत्पत्तिर्मनसे। लिङ्गमि'त्य।नुमानिकत्वं मनसः प्रतिपन्नाः। (न्यायसूत्र १।१।१६)। तेन गृद्यते । तथा च भगवान्ठयासः — 'नैवासी चत्तुषा प्राह्यो न तु शिष्टैर-पीन्द्रियै: । मनसा तु प्रसन्तेन गृह्यते सूच्मदर्शिभिरिति' ॥ 'प्रसन्नेन' रागादिदे।पैरक-लुषितेन, तदुवासनापरत्वेन लब्धसूच्मदर्शनशक्तिभः।

सूचम इव सूहमाऽ छः । न ह्यसाव णुस्यूलादिवि कल्पानामाश्रयः । सर्वि कल्पातीता ह्यसी। उक्तं च-

'यः सर्वपरिकल्पानामाभासेऽप्यनवस्थितः। तर्कागमानुमानेन बहुधा परिकल्पित:। व्यतीता भेदसंसर्गाद्वावाभावी कमाकमी। सत्यानृते च विश्वातमा स विवेकातप्रकाशत इति'।

सूचमत्वाद्वयक्तः सनातनोऽव्यक्तस्वाभाविकेनानादिनिधनेनैश्वर्येण युक्तः । येषा-मपि कर्मप्राप्यं हैरण्यगर्भ पदं तन्मतेऽपि सनातनत्वं सत्यप्यादिमन्वे उन्तत्वाभावात्। न हि सर्गादिफलभोक्त्वावस्था कदाचिदपैति।

सर्वाणि भूतानि मया स्रष्टव्यानीत्येवंभावितचित्तो भूतात्मा एवं सम्पन्नः सर्वभूत मय इत्युच्यते । यथा मृण्मयो घटो मृद्धिकारत्वान्मृद्भिरारब्धशारीर एवं यः कश्चितिक-विचदत्यन्तं भावयति स तन्मय इत्यपचारादुच्यते । यथा स्त्रोमयोऽयं पुरुषः, ऋङ्मया, यजुर्मय इति । अथवाऽद्वैतदर्शने - नैव चेतनाचेतनानि भूतानि पृथक्त्वेन सन्ति, तस्यैत्रायं विवर्तः, अतो विवर्तानां भूतमयत्वात्तेश्च तस्याभेदायुक्तमेव तन्मयत्वम्। "कथं पुनरेकस्य नानारूपविवर्तितोपपत्तिरेकत्वाद्विरोधिनी उच्यते''। एवमाहुर्विवर्तवादिन:-यथा समुद्राद्वायुनाऽभिद्दता अर्मयः समुत्तिष्ठन्ति, ते चनतता भिद्यन्ते नापि लिप्यन्ते, सर्वथा भेदाभेदाभ्यामनिर्वाच्याः, एवमयं ब्रह्मणो विश्वविवर्तः।

मनुस्मृतिः ।

श्रपिशब्दश्रात्र द्रष्टव्यः । स्वरूपे स्थिते। द्रमाद्यो विवर्तावस्थायामिन्द्रियमाह्यः । एवं सूच्मः, अपिशब्दात् स्यूलावस्थायां स्यूलः। अव्यक्तो व्यक्तश्च। शाश्वते। शाश्वते। भूतमयस्तद्रपरहितश्च । विवर्तावस्थाभेदेनीव व्याख्येयम् ।

स्रचिन्त्यः स्राश्चरीहृपः, सर्वविल्याण्या शक्त्या योगात् ॥ ७ ॥

सोऽभिध्याय शरीरात्स्वात्सिसृक्षविविधाः प्रजाः ॥ अप एव ससर्जादौ तास वीर्यमवास्जत ॥ ८ ॥

स पूर्वनिर्दिष्टविशेष्णै: "हिरण्यगर्भ: समवर्ततामे" (ऋग्वेद १०।१२१।१) इत्यादि-भिर्मन्त्रैर्लब्धहिरण्यगर्भाभिधानः । प्रजाः विविधा नानारूपाः सिमृह्यः स्रब्दुमिच्छन् स्रपः उदकम् आदी प्रथमं ससर्जीत्पादितवान् । शरीरात् स्वात्-यत्तेन गृहीतं शरीरम् । म्रद्वैतदर्शने प्रधानमेव तस्यदं शरीरं, तदिच्छानुवर्तित्वात्, स्वतः शरीरनिर्माण-हेतुत्वांच । सर्वलोकानां शरीरं किं भौतिकेन व्यापारेण कुदालखननादिना समर्ज। नेत्याह । कथं तर्हि । स्त्रिभिध्याय । 'स्राप उत्पद्यन्ताम्' एवमिच्छामात्रेण । स्रत्रेत्थं चे। यते -- ''पृथिव्यादीनां तदानीमभावादपां सृष्टानां क आधारः।" अन्येभ्य इद्मुच्यते। स्रव्दुरिप परमेश्वरस्य गृहीतशरीरस्य क आधार इत्यिप वाच्यम्। अय विलच्छीश्वर्या-तिशययोगादन्यैव सा कर्रशक्तिरसंचे। हा, प्रकृतधर्मसामान्येनेत्येवमेष्वपि द्रष्टव्यम्। तासु-वीर्यं शुक्रमवासृजत् न्यषिश्वत् ॥ ८ ॥

> तदण्डमभवद्भैमं सहस्रांशुसमप्रभम् ॥ तस्मिञ्जज्ञे स्वयं ब्रह्मा सर्वलेकिपितामहः ॥ ९ ॥

प्रथमं प्रधानं सर्वतोभवं मृद्रु पं सम्पद्यते । हिरण्यगर्भवीर्थसंयोगात्काठिन्यं प्रतिपद्यते । तद्गडं समभवदित्युच्यते । हेम्र इदं हैमं खर्णमयमित्यर्थः । ग्रंशुसामान्या-त्तस्य सुवर्णमयस्य । ''ननु चागमिकोऽयमर्थः, न चात्र इवशब्दः श्रयते, तत्र कथमुप-

चारते। व्याख्यानमसति प्रमाणान्तरे'' । उच्यते । वच्यति—'ताभ्यां स शकलाभ्यां तु दिवं भूमिं च निर्ममे' इति । इयं च भूमिर्म प्रमयी न सर्वतः सुवर्णमयीत्यत उपचार प्राश्रितः । सहस्तांशुरादित्य इत्यर्थः । ग्रंशवो रश्मयस्तत्तुल्या प्रभा दीप्तिस्तस्याण्डस्य । तिस्त्रत्रण्डे स्वयं ब्रह्मा जच्चे जातः संभूतः । ब्रह्मा हिरण्यगर्भ एव । स्वयमिति उक्तार्थम् । योगशक्त्या प्राग्यहीतं शरीरं परित्यज्यान्तरण्डमनुप्राविशत् । ग्रथवाऽशरीर एवापः ससर्ज ततोऽन्तरण्डं स्वशरीरं जयाह ।

ग्रथवाऽन्यो 'योऽसावित्य' त्र निर्दिष्ट: (श्लो० ७) ग्रन्यश्चायमण्डजे। त्रह्मां ति । तथा च वच्यति (श्लो० ११) 'तद्विसृष्ट' इति । तेनेश्वरेण सृष्ट: । ''कथं तर्ह्म स्वयं जहां, स्वयं भूतश्च तत्र ब्रह्मोच्यते ।'' नेष देष: । पितृनाम्ना पुत्रो व्यपदिश्यते । ' श्रात्मा हि जहा ग्रात्मन' इति । श्रनिदम्परेभ्य ग्रागमेभ्यो लिखितमाचार्येण, नचात्राभिनिवेष्टव्यम् । 'स एव स्वयं जायतामन्यो वा तेन सृज्यतामिति' न धर्माभिधान उपयुज्यत इत्युक्तम् । सर्वलोकानां पितामह इति संज्ञा । तस्योपचारतोऽवास्तवदृष्टत्वात्, पितुरपि सकाशादिधकः पितामहः पूज्यः ॥ ६॥

आपो नरा इति पोक्ता आपो वै नरस्नवः ॥ ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायणः स्मृतः ॥ १० ॥

यः कुत्रचित्रारायणशब्देन कर्वज्ञातृशक्त्यतिशययोगेन जगत्कारणपुरुषतयाऽऽगमेष्वान्न्रातः, सोऽयमेव । न शब्दमेदादर्थमेदः । ब्रह्मा नारायणो महेश्वर इत्येक एवार्थो नोपास्ता कर्मतया भिद्यते । तथा च द्वादशे दर्शयिष्यामः । यथा चैतत्तथोच्यते । स्नापो नरा इत्यनेन शब्देन प्रोक्ताः । नतु नायं वृद्धव्यवहारोऽथ च न तथा प्रसिद्धोऽत स्नाह स्नापो वे नरसूनवः। स तावद् भगवात्ररः पुरुष इति प्रसिद्धः । स्नापश्च तस्य सूनवो-ऽपत्यानि । स्रतस्ता नरशब्देनोच्यन्ते । दृष्टो हि पितृशब्दोऽपत्ये, विसष्ठस्यापत्यानि विसष्ठा भृगोरपत्यानि भृगवः तथा वश्चमण्डुलोमक इत्याद्यभेदोपचारेण । ता स्नापो नरशब्दवाच्याः । यत् येन प्रकारेण स्नस्य प्रजापतेः पूर्वमयनं प्रथमसर्ग स्नाश्यो वा गर्भस्य , तेन हेतुना नारायणः स्मृतः । नरा स्रयनमस्येति नरायण इति प्राप्ते 'स्नन्ये-पामपि दृश्यते'(पा० सू० ६।३।१३४) इति दीर्घः । 'पूरुष इति' यथा । स्रथवा सामूहि-कोऽण् ।१०॥

यत्तत्कारणमन्यक्तं नित्यं सदसदात्मकम् ॥ तद्विसृष्टः स पुरुषो लोके ब्रह्मोति कीर्त्यते ॥ ११ ॥ कारणमेव न कार्यो न परेच्छाविधेयशरीरः, खाभाविकेन महिन्ना युक्तम् ख्राटयक्तं नित्यमुक्तमित्युक्तार्थम् । सद्सदात्मकम् । सचासच सदसती । ते स्रात्मा स्वभावे। यस्य तदेवमुच्यते । कथम्पुनरेकस्य विरुद्धभावाभावरूपधर्मद्भयस्य योगः ॥ उच्यते । स्रर्वाग्दर्शनानां तद्विषयाया उपलब्धेरभावात्सक्ताव्यवहारायोग्यत्वादसदात्मेत्युच्यते । स्राग्मेभ्यः सर्वस्यास्य तत्कारणत्वावगमात्सदात्मकम् । स्रतः प्रतिपृत्भेदादुभयते। प्रिव्यक्ष्वारो ब्रह्मण्यविरुद्धः ।

"ननु च सर्व एव भावा एवं रूपाः स्वेन रूपेण सदात्मकाः पररूपेणासन्तः । किमुच्यते ब्रह्मण्यविरुद्ध इति ।" उच्यते । अद्वैतदर्शने नैवान्यद्वस्याः किंचिदस्तीति किं तत् परं यत् तद्र पतयाऽभाव इत्युच्यते ।

तेन विमृष्ट उत्पादिते। इन्तरण्डं निर्मितः पुरुषा लोके ब्रह्मे ति कीर्त्यते। योऽसावुवतपसां देवासुरमहर्षीणां वरदानार्थं तत्र तत्रोपविष्ट इति महाभारतादौ श्रूयते स एष तेन महापुरुषेण परेण ब्रह्मणा प्रथमं विसृष्टः।

अन्ये तु 'त्वमेवैक' इत्याद्यन्यथा वर्णयन्ति । अस्येति प्रत्यत्ताभिनयेन जगन्नि-र्दिश्यते । सर्वस्यास्य जगता यद्विधानं निर्माणं तत्स्वयम्भुवः संबन्धि । अचिन्त्यमद्भुतरूपं विचित्रमतिमहदप्रमेयं न शक्यं सर्वेग ज्ञातुम्। तथा ऋषिः। 'के। अद्धा वेद क इह प्रवाचत् कुत भ्राजाता कुत इयं विसृष्टिरिति । किमिदं जगत्सर्वमुपाद।नमपेच्य जायत उत नैर्माणिकमात्रम्, यथा बुद्धस्य दर्शनम्। किमीश्वरेच्छाधीनमुत क्वेवलकर्मवशजमुत स्वाभा-विकमप्रमेयम् । तथा कि महदादिक्रमेग्रोत्पद्यत उत द्वायुकादिक्रमेग्र । अस्य त्वं कार्य तस्वमर्थं च वेत्सि । 'कार्यं' महतोऽहङ्कारोऽविशेषास्तन्मात्राण्यहंकारस्य, तन्मात्राणां विशेषाः पञ्चमहाभूतानि, श्रहङ्कारस्येन्द्रियाण्येकादश । विशेषाणामपि पिण्डः कार्य ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्ताः । तेषामपि प्रत्ययात् तत्त्वं स्वभावा, यथा महता मूर्तिमात्रत्वम्। प्रधा-नस्य सर्वस्य विकारावस्था महदित्युच्यते । प्रकृतेर्महानिति । प्रकृतिः प्रधानमित्येकोऽर्धः । श्रदृङ्कारस्य तत्त्वमस्मिप्रत्ययम।त्रत्वम् । श्रविशेषाणामविशेषप्रत्ययसंवेद्यत्विमिति । 'श्रर्थः'-प्रयोजनम् । पुरुषार्थमिदं वस्त्वनेन प्रकारेण पुरुषायापयुज्यते इमं चार्थं साधयति । यरापि धर्म जिज्ञासमानस्य जगन्निर्माण्ज्ञता आचार्यसंविधनी न कचितुपकारियीकःन च प्रष्टव्या, तथाऽप्यन्यता दुर्विज्ञानं महर्षीणां वैषम्याज्ञगन्निर्माणमादै। प्रश्नार्हं भवति मनोश्च वचनीयम् । यद्गस्तु प्रमाण्षट्कस्याप्यविषयस्तद्पि त्वमार्षेण् चत्तुषा वेत्सि । धर्मः पुनर्वेदगोचर: सोऽवश्यं त्वया विज्ञात इत्येवं प्रकृतविषयैव प्रवक्तृप्रशंसा ।

एवं स्तुत्या प्रोत्साहिता जगन्निर्माणमेव ताबद्गक्ति 'स्रासीदिदमिति'। (अतो. ५)

'ततः स्वयम्भूरिति' ( श्लो. ६ )। प्रधानमेवैतैः शब्दैरभिधीयते। स्वयं भवति परिणमति विक्रियामेति महदादितत्त्वभावेन। न कश्चिदीश्वरः स्वभावसिद्धोऽस्ति, यस्यंच्छा-मचेतनं प्रधानमनुवर्तते। वस्तुस्वभाव एवायं यदुत प्रकृतिरूपं प्रधानं पुनर्विक्रियते। यथा चोरमचेतनं मण्डकावस्थाभिर्दधीभवति। भगवानिति। स्वव्यापार ईश्वरः। महाभूतादिः द्वारेण प्रवृत्तः स्वकार्योत्साह 'ग्रेजः' सामर्थ्यम्। ग्रादिशब्दः प्रंकारे व्यवस्थायाम्। तेन महदादिकारणमव्यक्तं भवति। विकारावस्थायां प्रच्युतं प्राधूपात्सृत्तमभावात् प्रकाशमयं 'तमे। नुदती'त्युच्यते। ग्रर्थ शब्दाध्याहारेण वा प्रधाने पुल्लङ्गिनिर्देशः। पुरुषशब्दश्च प्रधानादिषु हष्टः, 'तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणामिति' ( मनु. १।१६ )।

याऽसाविति ( ऋो. ७ ) पूर्ववत् । साऽभिध्यायेति ( ऋो. ८ ) । अभिध्यानं गुणतः, अचेतनत्वात्प्रधानस्याभिध्यानासंभवात् । यथा कश्चिद्भिध्यायेव कार्यं निर्वर्तयेत् । अन्यकार्यनिरपेत्तमेव वस्तु स्वाभाव्येन परिणममानमीश्वरेच्छानपेत्ततयाऽभिध्यायेत्युच्यते । अप आदे। ससर्ज । महाभूतान्तरापेत्तया तासामादित्वं, न तु महदादितन्वोत्पत्तेः । वद्यिति हि 'तेषामिदं तु सप्तानामिति'। प्रथमं तन्त्वोत्पत्तिस्तते। भूतानाम् । तासु वीर्य-मिति । वीर्यं शक्तिमवासृजत् । प्रधानमेव कर्त्र भवति ।

सर्वतः प्रधानं पृथिव्यादिभूतोत्पत्तौ काठिन्यमेति, अण्डरूपं सम्पद्यते । तद्ग्ड-मिति (ऋो. ६) । यथा तत्त्वानि स्त्रोपुरुषसंयोगं विनोत्पन्नानि प्रथममेवं पूर्वकर्मवशेन ब्रह्माऽपि स्वमहिम्नैव । अयोनिजं तस्य शरीरं दंशमशकादिवत ।

तद्विसृष्टः (ऋो. ११)। तेन प्रधानेन विसृष्टः । तन्मयत्वात्तच्छरीरस्य तद्विसृष्ट इत्युच्यते । शेषं पृर्ववत् ।

यदत्रार्थतत्त्वं तदस्माभिरुक्तमेव । अर्थवादा एते यथाकथंचिद्गुणवादेन नीयन्ते ॥११॥ तस्मिन्नण्डे स भगवानुषित्वा परिवत्सरम् ॥ स्वयमेवात्मनो ध्यानात्तदण्डमकरोद्द्विधा ॥ १२ ॥

स भगवान् ब्रह्मा परिवत्सरं संवत्सरमुषित्वा तदगडमकराट्ट्रिधा। तावता कालेन गर्भः परिपच्यते। तस्मित्रगडे स्थित उत्पन्नः सर्वज्ञः कथं निर्गच्छेयमिति ध्यात-वान्। भ्रण्डमपि तावत्कालेन भेदजातं परिपाकात्। अतः काकतालीयन्यायेन तदण्डम-करोट्ट्रिधेत्युच्यते ॥ १२ ॥

ताभ्यां स शकलाभ्यां च दिवं भूमिं च निर्मने ॥

मध्ये व्याम दिशश्राष्टावपां स्थानं च शाश्वतम् ॥ १३ ॥

शकतम् अण्डकपालम् । ताभ्यामण्डकपालाभ्यामुत्तरेण दिवं निर्ममे निर्मितवान,

अधरेण पृथिवीं, मध्ये व्यामाकाशं दिशोऽष्टौ च प्रागाद्याः, अवान्तरदिग्भिर्दिचाणपूर्वा-दिभिः सह । अपां स्थानमन्तरिचे, समुद्रमाकाशं च पृथिवीपातालगतम् ॥ १३ ॥

मन्स्मृतिः ।

उद्भवर्हात्मनश्चे व मनः सदसदात्मकम् ॥ मनसश्चाप्यहङ्कारमभिमन्तारमीश्वरम् ॥ १४ ॥

/ तस्वसृष्टिरिदानीमुच्यते। या च यथावयवा पश्चादुक्ताऽर्थाद्वा पूर्विमिति तथे। कन्तैत्। प्रधानात् स्वस्मादूपान्मन उद्भृतवान्। प्रातिलोम्येनेयं तस्वोत्पत्तिरिहोच्यते। मनसः पूर्वमहंकारमभिमन्तारम्। श्रहमित्यभिमानिताऽहंकारस्य वृत्तिः। दृश्वरं कार्यनि-वर्तनसमर्थम्।। १४॥

महान्तमेव चात्मानं सर्वाणि त्रिगुणानि च ॥ विषयाणां ग्रहीतृणि शनैः पश्चेन्द्रियाणि च ॥ १५ ॥

महानिति संज्ञया साङ्ख्यानां तत्त्वं प्रसिद्धम् । स्नात्मानिति महता सामाना-धिकरण्यम् । सर्विपण्डसृष्टौ च महत्त्त्याऽनुस्यूतमत स्नात्मन्यवहारः । स्रहङ्कारात्पृर्वं पूर्वेष न्यायेन ससर्ज । सर्वाणि चिगुणानि च । यथानुकान्तं यथानुकम्यते तत्सर्व त्रिगुणम् । सत्वरज्ञस्तमांसि गुणाः । त्रेत्रज्ञाः केवलं निर्गुणाः । प्राकृतो भागः सर्वः सत्त्वरज्ञस्त-मोमयः । पञ्चिन्द्रियाणि, तेषां निर्देशविषयाणां रूपरसादीनां यथास्वं स्वहीतृणि विज्ञानजनकानि । पञ्च 'श्रोत्रं त्विगित्यादिना' वत्त्यन्ते विशेषनामानि । चशब्देन विषयांश्च शब्दस्पर्शरूपरसगन्धान् पृथिव्यादीनि च ॥ १५ ॥

> तेषां त्ववयवानस्कान् षण्णामप्यमिताजसाम् ॥ सन्निवेश्यात्ममात्रासु सर्वभूतानि निर्ममे ॥ १६ ॥

तेषां षण्णां या स्नात्माचास्ता सु सूक्ष्मानवयवान् सिन्नवेश्य सर्वसूतानि निर्ममे । तत्र षट्सङ्ख्यया वस्त्यमाणानि पञ्च तन्मात्राणि स्रतिकान्तश्चाहङ्कारः प्रतिनिर्दिश्यते । स्रात्ममात्रास्तेषां स्विकाराः—तन्मात्राणां भूतानि, स्रहंकारस्येन्द्रियाणि । पृथिव्यादिषु भूतेषु शरीररूपतया तिष्ठत्सु सुस्मानवयवांस्तन्मात्राहङ्कारान्
सिन्नवेश्य-यथास्थानं योजनं कृत्वा—सर्वभूतानि देवमनुष्यतिर्यक्पिस्थावरादीनि
निर्ममे । एतदुक्तं भवति । षडविशेषा स्ववयवा एकदेशारम्भकाः सर्वस्य जगतस्तस्य
तदारब्धत्वात् । सुस्मत्वं तन्मात्रसंझयैव सिद्धम् । तानि संनिवेश्य संहत्य तेषामेवात्ममात्रांस्तद्विकारान् भूतेन्द्रियाणि निर्ममे । तैश्च पिण्डसृष्टिम् चकारात् । भात्रास्तिः त्यत्र
भात्राभिगरिति युक्तः पाठः ॥ १६ ॥

यन्मूर्त्यवयवाः सूक्ष्मास्तानीमान्याश्रयन्ति षट् ॥ तस्माच्छरीरमित्याहुस्तस्य मूर्ति मनीषिणः ॥ १७॥

'मूर्तिः' शरीरम् । तदर्शास्तत्संपादका अवयवाः । सूक्ष्माः षड्कस्वरूपाश्च श्रविशेषाख्याः । तानीमानीन्द्रियाणि वद्त्यमाणानि च भूतान्याश्रयन्ति । तस्योत्पत्तेर्भू-तान्याश्रयन्तीत्युच्यते । तदाश्रयोत्पत्तिस्तेषाम् । पठितं च, 'पश्चभ्यः पञ्चभूतानी'ति ( साङ्क्यकारिका २२ )। द्येन कारणेनाश्रयन्ति तस्मात् कारणात् 'शरीरम् तस्य' प्रधानस्य येयं मूर्ति:, शरीरमित्युच्यते । मनीषिण: । मनीषा बुद्धिसतद्वन्तः पण्डिताः ।

अथवा विपरीत: कर्तृभाव:। 'सूच्मा:' कर्तार 'इन्द्रियाणि' कर्म। अवयवाश्चे-न्द्रियाणामाश्रयभावं प्रतिपद्यमाना 'ऋ।श्रयन्तीं 'त्युच्यते । यथा 'बहु भिर्भुक्त' इति, भोजयन् 'भुक्त' इत्युच्यते । स्रथवाऽनेकार्थत्वाद्धातूनामाश्रयन्ति जनयन्तीत्यर्थः ॥ १७ ॥

> तदाविशन्ति भूतानि महान्ति सह कर्मभिः॥ मनश्रावयवैः सूक्ष्मैः सर्वभूतकृदव्ययम् ॥ १८॥

तदेतत्प्रधानं सर्व भूतकृद्भवति । ग्राव्ययमविनाशं कारणात्मना । कथं सर्वाणि भूतानि करोति ? यतस्तदाविशन्तीमानि । कानि पुनस्तानि । मनः सुक्ष्मैरवयवैः सह तन्मात्रैर्बुद्धग्रहंकारंन्द्रियलचार्यै: । अनन्तरं महान्ति भूतानि पृथिव्यप्तेजीवाख्वाकाशा-ख्यानि । सह कर्मभिः । धृतिसंहननपक्तिव्यूहावकाशाः पृथिव्य।दीनां यथाक्रमं कर्माणि । तत्र धृतिः धारणं सरणपतनधर्मकस्य एकत्रावस्थानम् । संप्राहकाद्विकीर्णस्य संहननम् । यथा पांसवी विकीर्णा उदकेन संहन्यन्ते पिण्डीक्रियन्ते । पक्तिरत्रीषधतृशादेस्तेजसः कार्यतया प्रसिद्धा । व्यूहो विन्यासः सन्निवेशः । अवकाशो मूर्त्यन्तरेगाप्रतिबन्धः । न हि यस्मिन्देशे मूर्तिरेका स्थिता तत्र मूर्त्यन्तरस्य स्थानम् । सुवर्णपिण्डे न कस्यचिदन्तः संभव: ।

मनोष्रहणं सर्वेन्द्रियप्रदर्शनार्थम् ! कर्मप्रहर्णेन च कर्मेन्द्रियाणि वा गृह्यन्ते।

ध्यवा तत्कार्यं सूच्मैरवयवैर्युक्तं महान्ति भूतान्यधितिष्ठति पश्चादित्येवं योजना । इन्द्रियाणि च, मनःशब्दस्य प्रदर्शनार्थत्वात् ॥ १८॥

> तेषामिदं तु सप्तानां पुरुषाणां महौजसाम् ॥ सूक्ष्माभ्या मूर्तिमात्राभ्यः संभवत्यव्ययाद्वचयम् ॥ १९ ॥

सूचमात्स्यूलमुत्पद्यते सम्भवति अव्ययाद् व्ययमित्येतावति तात्पर्यम्, न तु षण्णां सप्तानां वा तस्वानां मात्राभ्य इति । चतुर्विशतितत्वानि । तानि सृष्टौ सर्वेषां निमित्तम् । अथवा पिण्डसृष्टी सप्तैव प्रधानं कारणम्, षडविशेषाः सप्तमा महान् । तेभ्यो भूतेन्द्रिया-ण्युत्पद्यन्ते । तेषु चात्पन्नेषु पिण्डीभवति शरीरम् ।

**ग्राट्ययात्** प्रधानादुपसंभृतसर्वविकारादेकीभूतादिदं बहुधा विप्रकीर्ण विश्वरूपं जगदुत्पद्यते । किं युगादेव समस्तैर्विकारैः स्थूलरूपैः प्रधानं विकियते ? नेत्याह तेषामिदमिति । यादशः प्रागुक्तः क्रमस्तेनैव । प्रकृतेर्महाँस्तते। प्रहंकारस्तसमाद्रणस्तु षोडशक इति (साङ्क्षप्रका-२२)। पुरुषशब्दस्तत्वे पुरुषार्थत्वात्प्रयुक्तः। **महीजसां** स्वकार्ये वीर्यवताम् । अपरिमितविकारहेतुत्वान्महत्वम् । तेषां याः सूक्ष्मा सूर्ति मात्राः — सूर्ति: शरीरं, तदर्था मात्राः, ताभ्य इदं भवति । अत उच्यते ख्राटययाद्व्ययमिति ।

मनुस्मृतिः ।

काः पुनस्तेषां सूच्मा मात्राः। न हि तन्मात्राणामन्या मात्राः संभवन्ति येन तेषां सूच्मा मात्रा इति व्यतिरेक उपपद्यते ।

न तेषां स्वगतमात्रापेचत्वम् किं तर्हि तन्मात्रेभ्यः सुच्मा महान्महतः प्रकृतिरिति ॥ १ € ॥

> त्राद्याद्यस्य गुर्णं त्वेषामवामोति परः परः ॥ यो यो यावतिथश्चेषां स स तावद्गुणः स्मृतः ॥ २०॥

पूर्विश्लोके केचिदन्यथा सप्तसङ्ख्या परिकल्पयन्ति । पञ्चेन्द्रियाणि चत्तुरादीनि वर्गीकृतान्येकीभवन्ति बोधहेतुतयैकेन धर्मेण योगादेकत्वेन निर्दिश्यन्ते । एवं कर्मेन्द्रिः याणि । तै। च वर्गद्वित्वाद्द्रौ पुरुषौ भवतः । पञ्चभूतानि भेदेनैव निर्दिष्टानि कार्य-वैलचण्यात् । तदेवं सप्तपुरुषास्तेषां या मृत्र्यर्थाः सूच्मा मात्राः निर्माणकार्याणि तन्मा-त्राण्यहङ्कारश्च । ग्रन्यत्समानम्।

ग्रतश्च भूतानां पूर्वश्लोके संनिधानादेषामिति तेषां प्रतिनिर्देशः । यद्यपि च व्यव-हिते बहूनि बचनानि संनिहितानि तथापि य इहार्थः प्रतिपाद्यते विशिष्टसंख्याकर्ट-गुणवन्त्वं तद् भूतानामेव संभवति नान्येषां, प्रकृतत्वे सत्यपि ।

अतोऽयं श्लोकार्थः । एषां भूतानां यद्यत आद्यंतस्य यदूपं ततोऽनन्तरं पठितं तत्तत्पूर्वस्य संवन्धेन गुणं गृह्णाति । गुणशब्देन शब्दादयः पञ्चोच्यन्ते । श्राद्यत्वं चात्र वस्यमाणया व्यवस्थयाऽऽकाशं जायत इति । गुण्यत्वं च शब्दादीनां तत्रैव वस्यति । यो य आकाशादिलचगोऽर्थो यावतियः यावतां पृरणः। 'वतेारियुक्'। द्वितीये तृतीयेऽवस्थाने स्थितः स तावद्गुणः। तावन्तो गुणास्तस्य भवन्ति। द्वितीयस्थाने स्थिता द्विगुण इत्यादि । परस्पराद्याद्यगुणसम्बन्धित्वं प्रथमेऽर्धऋोक उक्तम् । तत्र यः स्वशब्देन यस्यैव यो गुणोऽभिद्दितः 'तस्य शब्दगुणं विदुः' (ऋो. १।७५) 'तदूपगुणमुच्यते' (ऋो. १।७७) इत्यादि, ततश्च पूर्वगुणावाप्ती द्वैगुण्यम् भाकाशं वर्जीयत्वा भूतानां प्राप्तम् । भत उक्तं या यावतिय इति । तेन द्विगुणी वायुश्चिगुणं तेजश्चतुर्गुणा श्रापः पञ्चगुणा भूमिरिति।

ग्रध्यायः ]

अवाद्याद्यस्येति कथम् ? आद्यस्याद्यस्येह भवितव्यम् नित्यवीष्सयोरिति द्विर्वचनेन। यथा परः पर इति ।

छन्दोभिरविशेषात् स्मृतीनां लुग्वृत्तानुरोधाच्चैवं पठितम् ॥ २०॥ सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च पृथक् पृथक् ॥ वेदशब्देभ्य एवादे। पृथक् संस्थाध निर्ममे ॥ २१॥

स प्रजापितः सर्वेषामर्थानां नामानि चक्ने। यथा करिचत् पुत्राणां जातानामन्येषां वा संध्यवहारार्थं करे।ति, 'वृद्धिरादैच्', 'धीश्रोस्त्री' मिति। शब्दार्थसंबन्धं कृतवान्, 'गैरश्वः पुरुष' इति। कर्माणि च निर्ममे, धर्माधर्माख्यान्यदृष्टार्थान्यप्रहोत्रादीनि च। सृष्टा च कर्माणि तत्र संस्था व्यवस्थाश्चकार, 'इदं कर्म ब्राह्मणेनैव कर्तव्यं, कालेऽमुध्मे च फलाय'। ध्रथवा दृष्टार्था मर्यादा संस्था। 'गेप्रचार इह च प्रदेशे न कर्तव्यः', 'इदं उदकं सस्यसेकार्थममुष्मिन् प्रामे न देयं यावत्तस्माद्ग्रामादस्माभिरयमुपकारो न लब्धः'। दृष्टार्थानि च कर्माणि निर्ममे। तत्र यान्यदृष्टार्थानि तानि वेद्शब्देभ्यो वैदिकेभ्यो वाक्येभ्यः।

नतु सर्वस्य तेनैव सृष्टत्वात्तस्यैव स्वातन्त्र्याद्वेदं ससर्ज कर्मानुष्ठानपरिपालनार्थमित्येवं वक्तव्यम् । वेदसृष्टिश्च वच्यते 'अग्निवायुरविभ्यश्चे'त्यत्रान्तरे (श्लो. १।२३)

इच्यते । भिन्नमत्र दर्शनम् । केचिद।हुरन्यस्मिन्कल्पे वेदास्तेनाधीतास्ते च महाप्रलयेन प्रलीनाः पुनरन्यस्मिन् कल्पे सुप्तप्रतिबुद्धवत्सर्व प्रथमं प्रतिभाति, स्वप्रपठितो यथा कस्य-चिच्छ्लोकः प्रतिभाति । भाति च वेदे 'गैरिनुबन्ध्यो'ऽ 'श्वस्तुपरोगोमृग' (यजुर्वेद २४।१) इत्यादिवाक्येभ्यः शब्दानुस्मृतिपूर्वकं भिटित तानर्थान् स्मृत्वोत्पद्यमानांश्च पदार्थान् दृष्ट्वा तस्यार्थस्यायं शब्दः कल्पान्तरे नामासीत्संप्रत्यस्यैव क्रियतामित्युभयं वेदशब्देभ्य एव नामानि कर्माणि च सृष्टवान् । स्रथवा नैव वेदाः प्रलीयन्ते महाप्रलयेऽपि । योऽसी पुरुषः केषांचिदिष्टस्तथा वेदा स्नासते । स एवान्तरण्हं ब्रह्माख्यं पुरुषं निर्माय वेदानध्या-प्यामास । एवं स ब्रह्मा वेदशब्देभ्यः सर्वं निर्मितवान् ।

यदत्र तत्त्वं तदस्माभिक्त्तमेव । अय पौराणिकी प्रक्रिया प्रयुज्यते साऽस्माभिः प्रदर्श्यत एव ।

आदी जगत्सर्गे इत्यर्थः। अथवाऽऽदी यानि नामान्यनपश्रष्टानि न पुनिरदानीन्त-नान्यशक्तिज्ञानि गाव्यादीनि । पृथक् । न यथाशरीरं तत्त्वसमुदायरूपमेवं निर्ममे-किं तर्हि-पृथक् ॥ २१ ॥

कर्मात्मनां च देवानां साऽस्रजत्माणिनां प्रश्वः ॥ साध्यानां च गणं सुक्ष्मं यज्ञं चैव सनातनम् ॥ २२ ॥ कर्मात्मनः शरीरिणः प्राणिनः कर्मसु तत्परा मनुष्या उच्यन्ते । तेषामर्थसिद्धये यज्ञमसृजत्। ये ब्रह्मोपासनास्वनभिरताः पुत्रपश्चादिफलार्थिना द्वैतपचाश्रितास्ते कर्मानुष्ठान-परत्वात्कर्मात्मान उच्यन्ते । षष्ठ्यपि तादर्थ्य ब्र्त इति तदर्थं यज्ञमसृजदिति गम्यते । देवानां च गणं तदर्थमेवासृजत्।

मनुस्मृतिः।

कर्मात्मनां च इत्ययमदेशे चः पठितः। तस्य देशो देवानामित्यते। उनन्तरम्।

यज्ञं ससर्ज । अग्निरम्रोषे।माविन्द्रामी इत्यादि यज्ञसिद्धार्य देवानां गणमसृजत् । तथा साध्यानां देवानां गणमित्यनुषज्यते । भेदेनोपादानमहविभाक्तवात्तेषाम्, स्तुतिभाज एव ते केवलम् । 'यत्र पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः' इति—'साध्या वै नाम देवा' इति—'साध्या वै नाम देवा' इति—'साध्या वै नाम देवा श्रासन्' इति । श्रयवा ब्राह्मणपरित्राजकवत् । सूष्टमम् महतो हृद्राङ्गिरस इत्येतदपेत्तया साध्यगणः सूत्रमः । साध्यश्रहणं चान्यासामप्यहविःसंवन्धिनीनां देवतानां वेनोस्तुनीतिरित्यादीनां प्रदर्शनार्थम् ।

श्चन्ये तु कर्मात्मनां देवानां प्राणिनामिति समानाधिकरणानि मन्यन्ते । कर्माणि श्वात्मा स्वभावप्रतिमो येषां ते कर्मात्मानः। यागादिकर्मनिर्वर्तनपरत्वात् प्रधानतया वा कर्मात्मानः।

काश्चिद्देवता यागादिकर्मण्येव स्वरूपत इतिहासे श्रूयन्ते । यथेन्द्रो रुद्रो विष्णुरिति । श्रन्यासां तु याग एव देवतात्वं न स्वरूपतः । श्रचा प्रावाणो रथाङ्गानि । न हि यथा भारते इन्द्रादीनां वृत्रादिभिरसुरैर्युद्धादि कर्म श्रूयते तथाऽचादीनां वर्ण्यते । श्रस्ति च सूक्ते हवि:संबन्धे तेषामिप देवतात्वम् । श्रचाणाम्—'प्रावेपामा' इति (ऋग्वेद. १०१३४।१) । प्रावणाम्—'प्रते वदन्त्वित' (ऋग्वेद १०१४।१) । 'वनस्पते वीड्वङ्ग' इति (ऋग्वेद ६१४०।२६) रथाङ्गानाम् । श्रत एव प्राणिनामिति । द्विविधा हि देवताः—प्राणवत्य-स्तद्रहिताश्च । यथेन्द्रादयः पुरुषविश्रहाः प्राणवन्तः पुराणे वर्ण्यन्ते नाचादयः । इति-हासदर्शनाश्रयश्चायं सर्वः सर्गोदिप्रपञ्चः । चशब्दश्चात्र द्रष्टव्यः, प्राणिनामप्राणिनामपि । निरुक्तदर्शनेऽपि द्विविधा देवता । श्रश्वाः—'मानोमित्र' इति (ऋग्वेद १।१६२।१), शक्कनिः—'किनकदिति' (ऋग्वेद ५।८३।१), गावः'—श्रागावो श्रग्मिति' (ऋग्वेद ६।२८।१) । एताः प्राणवत्यः । श्रप्राणा उक्ताः ।

सनातनप्रहणं यज्ञविशेषणम् । पूर्वकलपेऽपि यज्ञस्य भावातप्रवाहनित्यतया नित्य-त्वम् ॥२२॥

श्रिवायुरविभ्यस्तु त्रयं ब्रह्म सनातनम् ॥ दुदेाह यज्ञसिद्ध्यर्थमृग्यजुःसामलक्षणम् ॥ २३ ॥ तिस्र एव देवता श्रिप्रभृतय इति नैरुक्ताः; सत्यप्यभिधाननानात्वे । श्रवस्तेन दर्शने-

नोच्यते। एताभ्यस्तिसृभ्यो यज्ञसिद्ध्यर्थम् यागसंप्रदानत्वात्तासां चतुर्थी । त्रयमृग्यजुःसा-मलच्यं ब्रह्म वेदाख्यं दुदेाह ।

द्विकर्मकोऽयं धातुः । प्रधानं कर्म'त्रयम्' । अप्रधानेन द्वितीयेन कर्मणा भवितव्यम्। न च तदस्ति । अतः पश्चम्येवेयमिति मन्यामहे । अग्न्यादिभ्यो दुदेशहाचारयदभावयत् । "कथं पुनरग्न्यादिभ्यो वर्णात्मा शब्दो मन्त्रवाक्यानि ब्राह्मणवाक्यानि च भवेयुः"। कि नोपपद्यते १ कः शक्तीरदृष्टा असतीर्वक्तमहित ।

''नाख्यातार्थो विकल्पयितुं युक्तः। पञ्चमी तर्हि किमर्थ ? 'दुहि याचीति' द्वितीयया भिवतव्यम्। किंच दृष्टप्रमाणविरोधी प्राग्वृत्तोऽर्थ उच्यमाना न मनः परिताषमाधत्ते प्रामाणिकानाम्।"

परित्हतो विरोधः स्वरूपपरत्वाश्रयग्रेनैषामागमानाम् ऋग्वेद एवाग्नेरजायत, यजुर्वेदो वायोः, सामवेद द्यादित्यादिति । त्राग्न्यादयोऽपि देवता ऐश्वर्यभाजो निरतिशयशक्तिश्च प्रजापतिस्त्र का नामानुपपत्तिः ? श्रस्मिन् दर्शने पश्चम्यपि विवच्या । द्यतः कारकाणि कथितान्यत्रापादानसंज्ञेत्यपादानविवचायां भाष्ये समर्थितानि ।

''अन्यदर्शने कथम्।"

चतुर्थी तावद्युक्तैव।

अर्थवादाश्चैते । तत्र द्वितीयं कमीत्मैव-प्रजापितरात्मानं दुदोह । दोहनं चाध्यापनं परसङ्क् ान्तिसामान्येन ।

श्रथापि पश्चमी, तत्राप्याग्नेया मन्त्रा श्रादावृग्वेदे — 'श्रते। उग्नेरजायते' त्युच्यते । यजुर्वेदे ऽपि "इषेत्वोर्जेत्वेति"— 'इट्' श्रन्नं तत् म व्यस्थानत्वाद्वायुना वर्षदानेन क्रियते । 'उर्क्' प्रायः, स वायुरेव । श्रत श्रादिता वायुकार्यसम्बन्धाद्वायोरित्युपमा । श्रथवाऽऽध्वर्यन्वमार्त्विज्यं बहुप्रकाराश्चेष्टाश्च सर्वा वायोरित्यनेन सामान्येन वायोर्जन्म यजुर्वेदस्य । श्रनिधकारस्य सामगीत्ययोग्यत्वादुत्तमाध्ययनानि समान्युत्तमस्थानश्चादित्य इति ॥ २३ ॥

## कालं कालविभक्तीश्च नक्षत्राणि ग्रहांस्तथा ॥ सरितः सागराञ्छेलान् समानि विषमाणि च ॥ २४ ॥

धर्मसामान्यादाह । द्रव्यात्मा कालो वैशेषिकाणां, कियारूपोऽन्येषाम् । म्रादित्यादि-गतिप्रतान त्रावृत्तिमान् । काल विभक्तयो विभागा मासर्त्वयनसंवत्सराद्याः । नक्षचाणि कृत्तिकारोहिण्यादीनि । यहा म्रादित्यादयः । सरितो नद्यः । सागराः समुद्राः । श्रीलाः पर्वताः । समानि स्थलान्येकरूपा भूभागाः स्वातप्रदरवर्जिताः । विषमाणि म्रारोहाव-रोहवन्ति ॥ २४ ॥ तपा वाचं रितं चैव कामं च क्रोधमेव च ॥ सृष्टिं ससर्ज चैवेमां स्रष्ट्रिमच्छिन्निमाः प्रजाः ॥ २५ ॥

रितर्मनसः परितेषः । कामाऽभिलाषा मन्मथा वा। अन्यत्यसिद्धम् । एवमादिकां सृष्टिं ससर्ज इसास्। अत्रक्षोके पूर्वा च या सृष्टिरुक्ता। इसाः प्रजाः सब्दुमिच्छन्। इवासुरा यचराचसगन्धर्वाद्यासादुपकरणं तदात्मधर्मवच्छरीरं धर्म चादावसृजदित्यर्थेः ।

"ध्रथ केयं वाचायुक्तिः सृष्टिं ससर्जेति"।

श्रध्याय: ]

य एवार्थः सृष्टिं क्रतवानिति । सर्वे धातवः करोत्यर्थस्य विशेषाविच्छन्ने वर्तन्ते । पचिति—पाकं करोति, यज्ञति—यागं करोति । तत्र कृदन्ताद्विशेषेऽवगत भ्राख्यातगतो धातुः करोत्यर्थमात्रप्रतिपादनपरो भवति । तस्मिन्नपि क्रतिश्चित्प्रतिपन्ने पुनःप्रतिपादनेऽनुवादिशेषो मा भूदिति कालकारकादिषु तात्पर्यम् । भ्रथवा सृज्यमानविशेषा प्रमाणाविच्छन्ना 'सृष्टिः' सामान्यसृष्टेः कर्मः, यथा खपेषं पुष्ट इति ॥ २५ ॥

कर्मणां च विवेकाय धर्माधर्मी व्यवेचयत् ॥ द्वन्द्वरयोजयचेमाः सुखदुःखादिभिः प्रजाः ॥ २६ ॥

धमधिमी व्यवेचयद् विवेकेन पृथग्भावेन व्यवस्थापितवान् । ध्रयं धर्म एवायम-धर्म एव ।

"नतु च नैवायं विवेकोऽस्ति । सन्ति हि कर्माण्युभयक्ष्पाणि धर्माधर्मात्मकानि ।
यथाहु:-शवलानि वैदिकानि कर्माणि हिंसासाधनकत्वात् । यथा ज्योतिष्टोमः स्वरूपेण धर्मो
हिंसाङ्गत्वान्वधर्मः इति अत आह । कर्मणां तु विवेकाय । कर्मशब्देनात्र प्रयोगः कर्मणामनुष्टानमुच्यते । स एव पदार्थोऽन्यथा प्रयुज्यमाना विपरीतस्वभावा भवति । धर्मः सन्नधर्मक्ष्यतामापद्यते ऽधर्मो धर्मत्वम् । तथा हिंसैव । हिंसा बहिः प्रयुज्यमाना अधर्मः सः; 'न हिंस्यात्सर्वभूतानीति' प्रतिषेधगोचरत्वात् । अन्तर्वेदिकृता अभीषामीये धर्मः, विधिलचणत्वात् । एवं तपा धर्मः, तदेव तु दम्भेनासामर्थ्यादिना वा क्रियमाणमधर्मः । एवं देवरगमनं स्त्रीणामधर्मः, गुरुनियुक्तानां पुत्रार्थिनीनां घृताक्ताद्यनुप्रदेण धर्मः । अतः स्वरूपैकत्वेऽपि प्रयोगभेदाद्धर्माधर्मव्यवस्था । एकत्वेऽपि प्रमाणान्तरदृष्ट्या स्वरूपभेद एव । न

ग्रथ च कर्मफलेषु कर्मशब्दः, कारणे कार्योपचारात् । तेनैतदुक्तं भवति । कर्माणि व्यवेचयत् कर्मफलिवभागाय । कः पुनः कर्मणां फलिवभागोऽत उक्तं दूनदूरियोजयत् सुख दुःखादिभिः। धर्मस्य फलं सुखमधर्मस्य दुःखम्। भत उभयकारिणो द्वनदूर्योज्यन्तं, धर्मकारित्वात्सुखेनाधर्मकारित्वादुःखेन । दूनदूर्यव्दोऽयं रूढ्या परस्परविरुद्धेषु पीडाकरेषु वर्तते शीतोष्णवृष्ट्यातपज्जत्सौहित्यादिषु । आदिश्वणं सामान्यविशेषभावेन क्षेयम् ।

केवली सुखदु:खशब्दी स्वर्गनरकयोर्शाचकी निरतिशयानन्दपरितापवचनी वा। विशेष:स्वर्गमामपुत्रपश्चादिलाभस्तदपद्वारश्चादिशब्दस्य विषय:।

कर्मणां पूर्वमुत्पत्तिरुक्ता ! अनेन तेषामेव प्रयोगविभागः फल्वविभागश्च प्रजापतिना कृत इति प्रतिपाद्यविवेकः ॥ २६ ॥

अण्ट्यो मात्रा विनाशिन्यो दशार्थानां तु याः समृताः ॥ ताभिः सार्थमिदं सर्वं सम्भवत्यनुपूर्वशः ॥ २७॥

उपसंहारे। त्यम् । दशार्धानां पञ्चानां महाभूतानां या स्रग्रह्यः सृद्भा मात्रा स्वयवास्तन्मात्र। स्वाधिन्यः । परिणामधर्मित्वात् स्थौल्यप्रतिपन्या विनाशिन्य उच्यन्ते । ताभिः सार्धमिदं जगत्सर्वं सम्भवत्युत्पद्यते । स्ननुपूर्वशः क्रमेण । सृद्भात्स्यूलं स्युलात्स्यूलतरम । यादृशो वा क्रम उक्तः प्राक् ॥ २७॥

यं तु कर्मिण यस्मिन्स न्ययुङ्क्त प्रथमं प्रभुः ॥ स तदेव स्वयं भेजे सज्यमानः पुनः पुनः ॥ २८ ॥

श्रस्यायमर्थः। यद्यपि प्रजापितरीश्वरो भूतसृष्टौ शकोति यथेच्छं प्राणिनः स्रष्टुं तथापि न पूर्वकल्पकृतानि कर्माण्यनपेच्य प्राणिनः सृजित । येन यादृशं पुराकल्पे कर्म कृतं तत्क-मांचिप्तायां जाता तं जनयित, न जात्यन्तरे । शुभेन कर्मणा तत्कलोपभोग्यायां देवमनु-ष्यादिजाता जनयित, विपरीतेन तिर्यक्प्रेतादिषु । यथेव भूतेन्द्रियगुणाः कल्पादा प्रकृतिस्था उद्भवन्ति एवं कर्माण्यपि प्रल्ये स्वप्रकृतिस्थानि पुनक्द्भवन्ति सर्गादा । 'ततः शेषेणे'-त्येष न्यायस्तत्राप्यस्येव ।

''यदि तर्हि कर्मापेचोत्पत्तिः, क प्रजापतेरैश्वर्यमुपयोगि की दृशं वा सापेच मैश्वर्यम्'। तस्मिन् सित जगत उत्पचे: कथमनुपयोगः। न तमन्तरेण स्थित्युत्पत्तिप्रलयाः सन्ति। नित्यत्वात्तस्य स्वकृतान्यपि कर्माणि कारणं तदिच्छाऽपि प्रकृतिपरिणामश्च। एतस्याः कारणसामध्या इदं जगदुत्पद्यते तिष्ठति प्रलीयते च। सापेचस्याप्यैश्वर्यं न विद्वन्यते। यथेह राजादिरीश्वरो भृत्यादीन् फलेन योजयदेवमेवादिकर्मानुरूपेणैव योजयति। न चानीश्वरः।

"ननु नास्य श्लोकस्यायमर्थः प्रतीयते । किं तर्हि प्रतीयते ? विधातुरेव प्राणिनां कर्मविनियोगे स्वातन्त्र्यम् । स यं प्राणिनं प्रथमं सर्गादौ यस्मिन् कर्मणि हिंसात्मकं तिद्वपरीते वा न्ययुङ्क स तदेव कर्म भजते करे।ति । न पित्रादेरनुशासनमपंत्र्य स्वेच्छया- इन्यथा प्रवर्तते, किं तर्हि, प्राक्प्रजापतिनियोगवशात्साध्वसाधु वा स्वयमन्यानुशासन- निर्पेचो उत्तिष्ठति । मृज्यमानः पुनर्जायमानः । कल्पान्तरे इसिन्नेव वा कल्पं प्रजाप- तिरेव चेत्रझांस्तत्कर्तृत्वेन नियुङ्के । अतस्तिन्नयोगमेवानुवर्तमानाः प्राचीनं शुभमशुभं वा कर्म कुर्वन्ति । तदुक्तम् ।

'कर्तृत्वं प्रतिपद्यन्ते धनीशाः स्वेषु कर्मसु । महेश्वरेण प्रेर्यन्ते धुभे वा यदि वाऽधुभे इति । 'स्रज्ञां जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत्स्वर्गं वा श्वश्चमेव वा ।"

ग्रध्याय: ]

उच्यते। एवं सित कर्मफलसम्बन्धस्थकः स्थात् पुरुषकारानर्थक्यं च स्थात्। अग्नि-होत्रा दिकर्माद्य पदेशो ब्रह्मोपासनाश्च व्यर्थाः प्रसज्येरन्। य एवेश्वरस्वरूपानिम्बास्त एव दृष्टादृष्टार्थेषु कर्मसु प्रवर्तेरन्। ये तु तद्धीनं कर्तृत्वं भोक्तृत्वं च मन्यन्ते तेषां सर्वत्रा-प्रवृत्तिप्रसङ्गः। कृतमपि न तत्कर्म फलित-अकर्तारे।ऽपि भोक्त्यामद्द इति मन्यमाना उदा-सीरन्। न च व्याधिरिवापथ्याद्विदुषां बलादिच्छोपजायते कर्तृत्व ईश्वरप्रेरण्या। अथ कर्मफल सृष्ट्या तदिच्छा निश्चिता अस्मात्कर्मण् इदं कर्तृत्वं भवतीति, न तिर्हि 'यं तु कर्मणी' त्येतदस्ति। शास्त्रादेव नियोगः प्रतिपत्तव्यः। तस्माद्यां पुरुषं स प्रभुः प्रथमं न्ययुङ्क —अनादै। संसारे 'प्रथमं' वर्तमानापेत्तम्, नियोक्तृत्वं चास्य सर्वभावेषु, दिक्कालनिमित्तकारण्यत्वात्।

श्रन्ये तु व्याचचते । जात्यन्तरापत्रस्यात्मना न पूर्व जातिसंस्कारापेचा । श्रतः स्वभा-वानुवृत्तिः । यं जातिविशेषं यस्मिन्कर्मीण नियुक्तवान् परवधादौ स सिंहादिजातीय श्रात्मा सम्पन्नो मनुष्यत्वे मार्दवमभ्यस्तमि हित्वा जातिधर्मं प्रतिपद्यते श्रन्येनानुपदिष्टमि । स्वाभाव्यात्प्रजापतिकृतत्वात् कर्माणि वलवन्ति प्रागभ्यासं जात्यन्तरगतस्य विस्मारयन्तीति प्रदर्शितं भवति ॥ २८ ॥

एतदेव विस्तारयति

हिंसाहिंस्रे मृदुक्र्रे धर्माधर्माष्ट्रतातृते ॥ यद्यस्य साऽद्धात्सर्गे तत्तस्य स्वयमाविशत् ॥ २९ ॥

हिसं परप्राणिवियोगकरं सर्पसिं हहस्त्यादि । तद्विपरीतमहिसं रुरुषतादि ।
मृदु पेशलमनायासकम्। क्रूरं किठनं परदुः खोत्पादनात्मकम् । अन्यत्प्रसिद्धम् । यदेतद्
द्विशः प्रसिद्धं कर्म जातं तते। यस्य यदेव स्मद्धाद्धत्तवान् किष्पतवान् स प्रजापतिः सर्गे,
सृष्ट्यादौ पूर्वकर्मानुरूष्यमवेद्धय, तत्कर्म स सृष्टः प्राणी स्वयमाविश्यत् प्रतिपद्यते । भूतकालता न विविच्चता । अद्यत्वेऽपि जातिधर्मस्यानुपदिष्टस्य स्वयम्प्रतिपत्तिदर्शनात् ॥ २६॥

यथर्तुलिङ्गान्यृतवः स्वयमेवतुपर्यये ॥ स्वानि स्वान्यभिपद्यन्ते तथा कर्माणि देहिनः ॥ ३०॥

अत्र दृष्टान्तः । अचेतना अपि यथा भावास्तन्मर्याद्यैव व्यवस्थितस्वभावाः एवं

भ्रध्यायः ]

चेतना श्रपि पुरुषकृतकर्मसद्दायेन प्रजापतिना कृतां मर्यादां नातिकामन्ति, यस्यां जातै। जातास्तदेव कुर्वन्ति नान्यदिच्छन्ते। प्रिक्नुवन्ति कर्तुम् ।

**ऋतवो ब**सन्तादयः। स्वलिङ्गानि चिह्नानि पत्रफलकुसुमशीतेाष्णवर्षादीनि । पर्य ये। यस्यतीर्यः पर्यायः स्वकार्यावसरःतस्मिन् स ऋतुस्तं धर्म स्वयमेव प्रतिपद्यते, न पुरुषप्रयत्नमपेचते । चूतमञ्जर्या वसन्ते स्वयमेव पुष्यन्ति, न मूले सलिलसेकमपेचन्ते । एवं पुरुषकर्माण्यदृष्टानि । नास्ति स पदार्थी यो न कर्मापेचते । तथाहि । वर्षाणां स्वस्वभावा यो वृष्टिप्रद:--भवति च राजदीषाद्राष्ट्रदीषाद्वा कदाचिदवग्रह: । तस्मात्कर्म-शक्ति रेवानपसार्या ।

वृत्तानुरोधादसकृहतुप्रहणम्।

ग्रन्ये तु श्लोकत्रयमप्यन्यथा व्याचचते । कर्मशक्तीनां स्वभावनियमोऽनेनोच्यत इत्याहु:।

- (२८) यत्फलं यस्मिन्कर्मण्याहितं प्रजापतिना स कर्मविशेषः पुनः पुनः सुज्यमाना-इतृष्ठी यमानः स्वयं तत्फलं भजते ददातीत्यर्थः । तेन यागः कृतो यदा फलिष्यति न तदा कि चिदन्यदपेत्रत इति प्रतिपादितं भवति । सेवा हि स्वकृताऽपि मन्त्रिपुरोहितादिवाक्य-मपेत्रते । नैवं यागः । दृष्टस्तु व्यापारस्तेनापेत्र्यते । दृष्टादृष्टकारगृद्धयजन्यत्रात्सर्वस्य कार्यस्यादृष्टान्तरापेचा निषिध्यते तदानीम् ।
- (२-६) कर्माणीष्टानिष्टफलप्रदानि विधिप्रतिषेधविषयाणि। कर्माणि द्विश उदाहरति। हिंस्राहिंसे इति । हिंसा प्रतिषिद्धा । तस्या नरकादिफलप्रदानं नियमितम्, यो ब्राह्मणाया-वगुरेत् यो मामकायावगुरेत्तं शतेन यातयादिति वाक्यशेषेभ्य:। सा ततः स्वभावान्न च्यवते । प्रायश्चित्ते पु विशेषं वच्यामः । श्रहिस्रं विहितम् । तस्यापि नेष्टफलदानात् स्वभा-वच्युतिरस्ति। धर्माधर्मयोरेव विशेषायते। विहितं कर्म धर्मः, प्रतिषिद्धमधर्मः, तयोर्विशेषाः सत्याऽनृतादयः । सत्यं विहितमनृतं प्रतिषिद्धम् । एवं सर्वाणि पृत्रौत्तरपदानि विहितप्रति-षिद्धविशेषप्रदर्शनानि ।
- (३०) अव्यभिचरितदृष्टकार्यकारणसंबन्धीनि कर्माणि । दृष्टान्तः यथर्तुलिङ्गानीति । शेषं समानम् ॥ ३० ॥

लोकानां तु विद्वद्वचर्यं मुखवाहरूपादतः ॥ ब्राह्मणं क्षत्रियं वैश्यं शृद्धं च निरवर्तयत् ॥ ३१ ॥

पृथिव्यादीनां लेकानां विवृद्ध्यर्थम्। 'वृद्धिः' पृष्टिर्बाहुल्यं वा। ब्राह्मणादिषु चतुर्व वर्षेषु सत्सु त्रयाणां लोकानां वृद्धिः। इतः प्रदानं देवा उपजीवन्ति।ते च यागाद्यधिकृताः।

अतस्तै: कर्म कृतमुभौ लोकौ वर्धयति । पुरुषकर्मप्रचोदिता देवा: । आदित्याज्ञायते वृष्टि-रिति । अस्यापिलोकस्य सृष्टिवृ द्धिः । ब्राह्मणादीन् वर्णा निरवर्तयिविर्वर्तितवान् असृजत्। मुखबाहूरुपादतः । यथाक्रमम्, मुखाद्त्राह्मणं, बाहुभ्यां राजन्यम् , ऊरुभ्यां वैश्यम्, शुद्रं पादत इति । तसिः अपादाने । कारणात्कार्यं निष्कुष्यत इवति भवति अपाये सति ग्रपाद्रानत्वम् ।

मनुस्मृतिः।

ग्राद्यं किन्त्रवाह्मणं स्वमुखावयवेभ्यो दैव्या शक्त्या निर्मितवान् — श्रद्यतनानां

सर्वेषां मिथुनसम्प्रयोगद्वारेग तत्त्वेभ्य उत्पत्तिदर्शनात् ।

परमार्थतः स्तुतिरेषा वर्णानामुत्कर्षापकर्षप्रदर्शनार्थम् । सर्वेषां भूतानां प्रजापतिः श्रेष्ठः । तस्यापि सर्वेषामङ्गानां मुखम् । त्राह्मणोऽपि सर्वेषां वर्णानां प्रशस्यतमः । एतेन सामान्येन ब्रह्ममुखादुत्पन्न इत्युच्यते । मुखकर्माध्यापनाद्यतिशयाद्वा मुखत इत्युच्यते । चत्रियस्यापि बाहुकर्म युद्धम् । वैश्यस्याप्यूरुकर्म पशून् रचता गोभिश्चरन्तीभिर्श्वमणं स्थलपथवारिपथादिषु वाणिज्यायै गमनम् । शृद्रस्य पादकर्म ग्रुश्रूषा ॥ ३१ ॥

> द्विधा कृत्वाऽऽत्मना देहमर्थेन पुरुषोऽभवत् ॥ अर्धेन नारी तस्यां स विराजमस्रजत्मभुः ॥ ३२ ॥

एषा सृष्टिः साचात्परस्य पुरुषस्य । इयं तु ब्रह्मणस्तस्यैवेत्यन्ये । यत्तदन्तरण्डं समु-द्रतं शरीरं तद् द्विधा कृत्वार्धेन पुरुषोऽभवत् पुमान् सम्पन्नः शुक्रसेकसमर्थः। अर्धेन नारी गैारीश्वरभङ्ग्या । अथवा पृथगेव तां निर्मितवान् । तां निर्माय तस्यां मैथुनेन धर्मेण विराडिति यस्य नाम प्रसिद्धं तं जनितवान् । एतदुच्यते-प्रजापितः स्वां दुहितरमगच्छत् । इदमपि जायापत्योः शरीरमात्रभेदात् सर्वत्र कार्येष्वविभागात् तदालम्बनं द्वैधङ्कार-वचनम् ॥३२॥

> तपस्त प्त्वाऽसज्ज्ञं तु स स्वयं पुरुषो विराट् ॥ तं मां वित्तास्य सर्वस्य स्रष्टारं द्विजसत्तमाः ॥ ३३ ॥

स विराट् तपस्तप्तवा यं पुरुषमसृजत् तं मां वित्त जानीध्वम्। एवं स्मृति-परम्परया नात्र वः किञ्चिदविदितं मम वर्णयितव्यमस्ति । तन्मध्ये शुद्धिमात्मन श्राचक्रे। अस्य सर्व स्य स्त्रष्टारम् । अनेन सर्वशक्तिमाइ। जन्मकर्मातिशयवन्तं मां प्रत्ययितरी-करिष्यतीत्यभिप्रायः निश्चयोत्पत्यर्थं च, श्रन्यतोऽवगतेऽपि सनुजन्मनि स्वयमभिधानात्। यथाऽन्यतः श्रुतोऽपि कश्चित् पृच्छाते, 'देवदत्तस्य त्वं पुत्र' इति, 'वाढ़मिति' तेनोक्ती निश्चय उपजायते । ग्रमिजनवर्णनं कवीनामत्रपाकरं सत्यामपि पारम्पर्येगात्मस्तुतौ । द्विजयत्तमा इत्यामन्त्रणम् । 'सत्तमाः' साधुतमाः श्रेष्ठा इति यावत् ॥ ३३ ॥

भ्रध्यायः ]

२६

श्रहं प्रजाः सिस्टक्षुस्तु तपस्तप्त्वा सुदुश्ररम् ॥
पतीन्प्रजानामसृजं महर्षीनादिता दश्च ॥ ३४ ॥
मरीचिमत्र्यङ्गिरसौ पुलस्त्यं पुलहं क्रतुम् ॥
पचेतसं वसिष्ठं च भृगुं नारदमेव च ॥ ३५ ॥

स्नहममृजमुत्पादितवान् । दश प्रजापतीन्महर्षीन् । स्नादितः सुदुश्चरं तपः कृत्वा । सुष्टु दुःखेन तपश्चर्यतेऽतिपीडाकरं बहुकालं च ॥ ३४ ॥ तान्महर्षीत्रामतो निर्दिशति मरीचिमिति ॥ ३५ ॥

एते मन् स्तु सप्तान्यानस्जन् भूरितेजसः । देवान् देवनिकायांश्च महर्षीश्चामिते।जसः ॥ ३६ ॥

एते महर्षयः सप्रान्यान्मतूनसृजन् । श्रिधकारशब्दोऽयं सनुरिति । मन्वन्तरे यस्य प्रजासर्गे तिःस्थतौ वाऽधिकार उक्तेन प्रकारेण स सनुरित्युच्यते । भूरिते जस स्रमिते। जस इति चैक एवार्थः । एकं प्रथमान्तं स्रष्टु विशेषणम्, द्वितीयं द्वितीयान्तं स्रष्ट्वयानां मन्वादीनां विशेषणम् ।

"ननु देवा ब्रह्मणीव सृष्टाः"।

सत्यम्, न सर्वे । अपरिमिता हि देवसङ्घाताः । देवनिकाया हि देवस्थानानि स्वर्गत्तोकत्रह्मलोकार्दानि ॥ ३६ ॥

यक्षरक्षः पिशाचांश्च गन्धर्वाप्सरसा उसुरान् ॥ नागान् सर्पान् सुपर्णाश्च पितृणां च पृथग्गणान् ॥ ३७ ॥

यचादीनां स्वरूपभेदश्चेतिहासादिप्रमाणक एव, न प्रत्यचादीनामन्यतमेन प्रमाणेन परिचिक्षयते । तत्र वैश्रवणानुचरा यद्धाः । रक्षांसि विभीषणादयः । तेभ्यः क्रूरतराः
पिशाचाः श्रश्चिमरुदेशादिवासिनो, निकृष्टा यचराचसेभ्यः । हिंस्रास्तु सर्व एव ।
छद्मना केचित् प्राणिनां जीवमाकर्षन्त्यदृष्ट्या शक्त्या व्याधींश्च जनयन्तीत्यैतिहासिका
मन्त्रवादिनश्च । गन्धर्वा देवानुचरा गीतनृत्तप्रधानाः । ग्रप्सरसो देवगणिका
वर्वश्याद्याः । ग्रसुरा देवशत्रवे चृत्रविरोचनहिरण्याचप्रभृतयः । नागा वासुकितचकादयः । सर्पाः प्रसिद्धाः । सुपर्णाः पचिविशेषा गरुत्मत्प्रभृतयः । पितरः सोमपाज्यपादिनामानः स्वस्थाने देववद्वर्तन्ते । तेषां गणमसृजन् ॥ ३७ ॥

विद्युतोऽश्वनिमेघांश्च रेाहितेन्द्रधनृंषि च ॥ उल्कानिर्घातकेतृंश्च ज्यातींष्युचावचानि च ॥ ३८ ॥ मेघोदरदृश्यं मध्यमं ज्योति विद्यु दुच्यते । यस्य सिहित्सी दामिनी साद्यः पर्याया विशेषाश्रयाः । स्नाद्या शिलाभूता हिमकि शिकाः सृष्ट्मदृश्याश्च वर्षधारादिवत्पतन्त्यो वेगवद्वातप्रेरिताः सस्यादिविनाशिन्य उच्यन्ते । मेघा स्रश्नोदकमरु ज्योतिः संघाता स्नान्ति रिचाः । रोहितं दण्डाकारमन्ति रेचे नीललो हित्र एवं कदाचित् दृश्यते । स्नादित्यमण्डल ल्यं कदाचित् कदाचित्प्रदेशान्तरे प्रि। तस्यैव विशेष दृन्द्रधनुः। वकृत्वं धनुराकारता-प्रिकाऽस्य । उल्का संध्याप्रदेशादौ विसारिप्रभाण्युत्पाते दिच्च पतन्ति यानि ज्योतीषि दृश्यन्ते । निर्धातः भूम्यन्तरिच उत्पातशब्दः । केतव उत्पाते दृश्यमानानि शिखावन्ति ज्योतीषि प्रसिद्धानि । सन्यान्यपि ध्रुवागस्त्यारुन्धतीप्रभृतीनि नानाप्रकाराणि ॥ ३८ ॥

मनुस्मृतिः ।

किन्नरान्यानरान्मत्स्यान् विविधांश्च विहङ्गमान् ॥ पश्चन् मृगान्मनुष्यांश्च व्यालांश्चोभयतादतः ॥ ३९ ॥

ग्रश्वमुखाः प्राणिनो हिमवदादिपर्वतेषु भवन्ति ते कित्रराः । वानरा मर्कटमुखा पुरुषविष्रहाः । विहङ्गमाः पिष्ठणः । ग्रजाविकोष्ट्रगर्दभादयः पश्चवः । मृगा रुरुपृष-तादयः । ठयालाः सिंह्व्याद्यादयः । द्वे दन्तपंक्ती उत्तराधरे येषां भवतस्ते उभय-तोदतः ॥ ३-६ ॥

कृमिकीटपतङ्गांश्र यूकामिक्षकमत्कुराम् ॥ सर्वं च दंशमशकं स्थावरं च पृथग्विधम् ॥ ४० ॥

कृमयाऽत्यन्तसृद्धमा प्राणिनः । कीटास्तेभ्य ईषत्स्युला भूमिचराः । पतङ्गाः शलभादयः । स्थावरं वृत्तपर्वतादि । पृथिविभं नानाप्रकारम् । 'ज्ञुद्रजन्तव' इत्येकवद्भावः ॥ ४० ॥

एवमेतैरिदं सर्वं मित्रयोगान्महात्मिभः ॥ यथाकर्म तपायोगात् सृष्टं स्थावरजङ्गमम् ॥ ४१ ॥

स्विमिति प्रकान्तप्रकारपरामर्शः । स्तिमहात्मिभरीच्यादिभिः । इदं मर्बस्यावरजंगमं मृष्टम् । यथाकमं यस्य जन्मान्तरे यादृशं कर्म तद्दपेचम् । यस्यां जाता यस्य तु युक्तमृत्पत्तुं कर्मवशात्स तस्यामेवात्पादितः । मिन्नयोगान्मदाङ्गया । तपा-योगान्महत्कृत्वा तपः । यावित्किचिन्महदैश्वर्यं तत्सर्वं तपसा प्राप्यमित्सेतदनेनाइ ॥४१॥

> येषां तु यादृशं कर्म भूतानामिह कीर्तितम् ॥ तत्तथा वोऽभिधास्यामि क्रमयोगं च जन्मनि ॥ ४२ ॥

ग्रध्याय: ]

35

येषां भूतानां याद्वशं कर्म स्वभावतो हिस्तमहिस्रं वा तद्वत्तथैव कीर्तितम्। इदानीं जन्मक्रमयागमभिधास्यामि।

''क पुनः कर्म कीर्तितम्। यत्रेदं यचरच इत्यादि नामनिर्देशो न कर्मनिर्देशः"।

उच्यते । नामनिर्देशादेव कर्मावगतिः, कर्मनिमित्तत्वादेषां नामप्रतिलम्भस्य । तथाहि यत्त्रणाद्भत्तवाद्द्रादेश । रहिस चणनाद् रत्त्रणाद्वा 'रत्त्वांसि' । पिशिताशनात् 'पिशाचाः' । अद्भाः सृता इति 'अप्सरसः' । असृताख्यायाः सुराया अलाभादसुरा । इत्याद्यपृद्धम् । जन्मनि क्रमयोगो जरायुजाण्डजा इत्यादि वत्त्यते ॥ ४२ ॥

पश्चश्च मृगाश्चेव व्यालाश्चोभयतादतः ॥ रक्षांसि च पिशाचाश्च मानुषाश्च जरायुजाः ॥ ४३॥

एते जरायुजाः । जरायुरुखं गर्भशय्या । तत्र प्रथमं ते सम्भवन्ति । ततो मुक्ता जायन्ते । एष एतेषां जन्मकमः । दन्तशब्दसमानार्थो दत्शब्दोऽन्योऽस्तीत्युभयतोदत इति प्रथमाबहुवचने रूपं युज्यते ॥ ४३ ॥

अण्डजाः पक्षिणः सर्पा नका मत्स्याश्च कच्छपाः ॥ यानि चैवम्पकाराणि स्थलजान्यौदकानि च ॥ ४४ ॥

नक्राः शिशुमारादयः । कच्छपः कूर्मः । यानि चैवम्प्रकाराणि क्रकलासादीनि स्थलजानि । एवंरूपाण्यादकानि जलजानि शङ्खादीनि ॥ ४४ ॥

स्वेदजं दंशमशकं यूकामक्षिकमत्कुणम् ॥ जन्मणश्चोपजायन्ते यचान्यत्किश्चिदीदशम् ॥ ४५॥

स्वेदः पार्थिवानां द्रव्याग्धामग्न्यादित्यादितापसंबन्धादन्तः क्लेद्स्तते। जायते दंशमश-कादि । अन्यदिष यदीदृशमत्यन्तसृद्धमं पुत्तिकापिपीलिकादि यदूष्मण उपजायते । 'ऊष्मा' स्वेद एव, तद्धेतुर्वा तापः । 'उपजायन्ते' इति पाठे 'ये चान्ये केचिदीदृशा' इति पठितव्यम् ॥ ४५ ॥

> उद्भिज्जाः स्थावराः सर्वे बीजकाण्डप्ररोहिणः ॥ श्रोषध्यः फलपाकान्ता बहुपुष्पफलोपगाः ॥ ४६ ॥

उद्घेदनमुद्भित्। भावे किप्। ततो जायन्त इति उद्भिज्जाः। उप्तं बीजं भूमिं च भित्वा विदार्थ जायन्ते वृत्ताः। सर्वे बीजात्काण्डाच प्ररोहन्ति जायन्ते मूलस्कन्धादिना दृढीभवन्ति। तथौषध्यः। स्रोषध्य इति युक्तम्। ईकारः कृदिकारादिति, छान्दसो वा। इदं तासां स्वाभाविकं कर्म। **पाकान्ताः** फलपाकः ग्रन्तो नाश ग्रासामिति। पक्वेफले त्रीह्यादयो नश्यन्ति बहुना च पुष्पफलेनोपगताः युक्ता भवन्ति। ग्रीषधीनां वृचार्णां चयशासम्भवमेतद्विशेषणम् ॥ ४६॥

मनुस्मृतिः।

त्रपुष्पाः फलवन्तो ये ते वनस्पतयः स्मृताः ॥ पुष्पिणः फलिनश्चैव दृक्षास्त्भयतः स्मृताः ॥ ४७ ॥

विना पुष्पेण फलं जायते येषां ते वनस्पतयः कथ्यन्ते, न वृत्ताः। पुष्पिणः फलिनश्च वृत्ता उभययोगात् । क्वचिद्वनस्पतयो वृत्ता ग्रपि उच्यन्ते, वृत्ताश्च वनस्पतयोऽपि । तत्र विशेषहेतुं दर्शयिष्यामः।

वयं तु हूमः । नायं शब्दार्थसम्बन्धविधिव्यांकरणस्मृतिवत् । तेन नायमर्थो य एवं ख-भावास्ते वनस्पत्यादिशब्दवाच्याः, किं तिई पुष्पिक्तानां जन्मोच्यते । तस्य वक्तव्यतया प्रकृतत्वात् 'क्रमयोगं तु जन्मनीति' । द्विधा फलानामुत्पत्तिः । श्रन्तरेण पुष्पिण जायन्ते पुष्पिभ्यश्च । एवं पुष्पिण वृच्चेभ्यश्च । तेन यद्यप्येवमिभधानं 'ये फलिनस्ते वनस्पतयो ह्रोया-स्तथापि प्रकरणसामर्थ्याद्यत्तदेशव्यत्ययः कर्तव्यः । 'ये वनस्पतय इति एवं प्रसिद्धास्तेऽपुष्पाः' फलवन्तं 'स्तेभ्यः पुष्पमन्तरेण फलानि जायन्ते इति ।' सामर्थ्याच्चायं क्रमोऽवितष्ठते । यथा 'वाससा स्तम्भं परिवेष्टयेति' वाससि परिधातव्येऽयमर्थोऽस्य भवति — 'स्तम्भे निधाय वासः परिधापयेति ।'

प्रसिद्धमप्येतदन्यते 'तमसा बहुरूपेग्रोत्ये' तत्प्रतिपादयितुम् ॥ ४७ ॥

गुच्छगुल्मं तु विविधं तथैव तृराजातयः॥ बीजकाण्डरुहाण्येव प्रताना वल्ल्य एव च॥ ४८॥

याः संहता भूमेर्बद्धाः एकमूला अनेकमूलाश्च लता उत्तिष्ठन्ति न च वृद्धि महती प्राप्तुवन्ति तासां सङ्घातो 'गुच्छगुल्म'शब्दवाच्यः तृणमूलकादिः । तयोस्तु भेदः पुष्पवदपुष्पकृतो वा । अन्या वा 'तृणजातयः' कुशशाद्वलशङ्खपुष्पीप्रभृतयः । प्रताना दीर्घा भूमिगतास्तृणप्ररोहाः । 'वल्ल्यो' व्रतत्यः भूमेरुत्पत्य वृच्चमन्यं वा किन्दित्पिक्षे- घ्र्योध्वमारुहन्ति । सर्वमेतत् वृच्चवत् वीजकाण्डरुहम् ॥ ४८ ॥

तमसा बहुरूपेण वेष्टिताः कर्महेतुना ॥ अन्तःसंज्ञा भवन्त्येते सुखदुःखसमन्विताः ॥ ४९ ॥

'कम, अधर्माख्य' हेतुर्यस्य तमसस्तेन वेष्टिता व्याप्ताः । बहुरूपेण विचित्र-

ग्रध्याय: ]

दुःखानुभव निमित्तेन । यद्यपि सर्वं त्रिगुणं तथाऽप्येषां तम उद्रिक्तम् अपचिते सत्वरजसी । अतस्तमोबाहुल्यात्रित्यं निर्वेददुःखादियुक्ता अधर्मफल्यमनुभवन्तः सुचिरमासते ।

सन्वस्यापि तत्र भावात् कस्यांचिदवस्थायां सुखलेशमपि भुः वते । तदाह सुखदुः ख समन्विता इति ।

स्ननः संज्ञिति। 'संज्ञा' बुद्धिसाल्लिङ्गस्य विद्विद्वारव्याद्वारादेः कार्यस्य चेष्टारूपस्या भावादन्तः संज्ञा उच्यन्ते । स्रन्यथाऽन्तरेव सर्वः पुरुषश्चेतयते । स्रथवा यथा मनुष्याः कण्टकादितोदं चेतयन्ते नैवं स्थावराः । ते हि महान्तं प्रतीदं परश्चविद्वारणादि दुःखसंज्ञायामपेचन्ते । यथा स्वापमदमूच्छिवस्थागताः प्राण्यिनः ॥ ४-६॥

> एतदन्तास्तु गतया ब्रह्माद्याः समुदाहृताः ॥ घोरेऽस्मिन् भूतसंसारे नित्यं सततयायिनि॥ ५०॥

एषोऽन्तोऽवसानं वल्लीगितर्यासां गतीनां ता एतदन्ताः। कृतकर्मफलोपभोगार्थमा-त्मनस्तत्त्वच्छरीरसम्बन्धा गित्ररूच्यते। अस्याः स्थावरात्मिकाया गतेरन्या निकृष्टा दुःख बहुला गतिनास्ति । ब्रह्मगतेश्चान्याऽऽद्योत्तमा गतिरानन्दरूपा नास्ति । एता गतयः शुभा-शुभैः कर्मभिर्धर्माधर्माख्यैः प्राप्यन्ते । परब्रह्मावाप्तिस्तु मोत्तलत्त्वणा केवलानन्दरूपा ज्ञानात् ज्ञानकर्मसमुच्चयाद्वेति वद्यामः ।

भूतमं सारे 'भूतानां' चेत्रज्ञानां 'संसारे जन्ममरणप्रवन्धे जात्यन्तरागमने। घोरे प्रमादालस्यवतां भीषणे, इष्टवियोगानिष्टयोगोत्पत्या। सततं सर्वकालं गमनशीले विनाशिन्यसारेऽपि नित्यं घोरे न कदाचिदघोरे। देवादिगतिष्विप सुचिरं स्थित्वा मर्तव्यमिति नित्यं घोरः। तदनेन धर्माधर्मनिमित्तत्वसंवर्णनेन संसारस्य शास्त्रस्य महाप्रयोजनता प्रतिपदिता भवति। शास्त्राद्धि धर्माधर्मयोवि वेकज्ञानिस्यध्येतव्यम्॥ ५०॥

एवं सर्व स शृष्ट्वेदं मां चाचिन्त्यपराक्रमः ॥ त्रात्मन्यन्तर्दंधे भूयः कालं कालेन पीडयन्॥ ५१ ॥

एवं किंचित्साचारिंकचित्प्रजापितिनियोगेन स भगवान् सर्व मिदं जगत्सृष्ट्वीत्पाद्य मां च जगित्स्यती नियोज्य । श्रचिन्त्य श्राश्चर्यक्षपो महान् प्रभावः पराक्रमः सर्वविषया शक्तिर्यस्य स स्रष्टा उन्तद्धेऽन्तर्धानं कृतवानिच्छागृहीतं शरीरं योगशक्त्योजिभत्वा पुनरप्रकाशः संवृत्तः । श्रात्मनीति । यथाऽन्ये भावाः प्रकृतावन्तर्धीयन्त एवं सोऽन्यत्रेत्येवं न, किं तर्धात्मन्येव प्रलीनः । न हि तस्यान्या प्रकृतिरस्ति यत्रान्तर्धीयेत, सर्वभूतानां तत्प्रकृतित्वात् । जगत्सर्वव्यापारान्निवृत्तिर्वाऽन्तर्धानम् । भूयःकालं कालेन पीड- यन् । सृष्टु त्येतिक्रियापेचः शता द्रष्टव्यः । प्रलयकालं सर्गस्थितिकालेन विनाशयन् । भूयः पुनः पुनरित्यर्थः । वच्यति 'ग्रनन्ताः सर्गसंहारा' इति ॥ ५१ ॥

यदा स देवा जागर्ति तदेवं चेष्टते जगत् ॥ यदा स्विपिति शान्तात्मा तदा सर्वं निमीछिति ॥ ५२ ॥

स देवा यदा जागर्ति यदैतदिच्छतीदं जगदुत्पद्यतामेतां स्थितं च कालमियन्तं लभ-तामिति तदा चेष्टते । मानसवाचिकभौतिकैर्व्यापारैरान्तरैर्वाद्येश्च श्वासप्रश्वासाद्दारिव-हारकृषियागादिभिर्युक्तं भवति । यदा स्विपिति यदा निवृत्ते च्छो भवति जगत्सर्ग-स्थितिभ्यां, तदा सर्वे निमीलति प्रलयं प्राप्नोति । जागर्या स्वापश्च प्रजापतेरिच्छाप्रवृत्तिनि-वृत्ती उच्येते । शान्तात्मत्वं भेदावस्थोपसंहारः ॥ ५२ ॥

> तस्मिन स्वपित तु स्वस्थे कर्मात्मानः शरीरिणः ॥ स्वकर्मभ्यो निवर्तन्ते मनश्र ग्लानिमृच्छित ॥ ५३ ॥

पूर्वव्याख्यानश्लोकोऽयं विस्पष्टार्थः। स्वस्थे सुस्थिरे। शान्तात्मवच्छुद्धरूपे। स्वात्मन्यवस्थानमौपाधिकभेदनिवृत्तिः। कर्मात्मानः कर्मप्रधानाः संसारिणः चेत्रज्ञाः। शरी-रिणः। कर्मसम्बन्धेन शरीरसबन्धानुभवादेवमुच्यन्ते। तिस्मन्स्वपति शयाने स्वकर्मभ्या निवर्तन्ते। शरीरचेष्टानिवृत्तिरेतेनोच्यते। मनश्च ग्लानिमुच्छिति। एतेनान्तर-व्यापारिनवृत्तिः। ग्रते बाह्यान्तरव्यापारिनवृत्त्या प्रत्यापारिवेश भवति। ग्लानि-निकृत्त्या इत्त्यापारेऽशक्ततामृच्छिति प्राप्नोति॥ ५३॥

युगपत्तु प्रलीयन्ते यदा तस्मिन्महात्मिन ॥ तदाऽयं सर्वभूतात्मा सुखं स्वपिति निर्दृतः॥ ५४ ॥

यत्तदोर्व्ययेनायं ऋोको व्याख्यातव्यः। अन्यथा पूर्वश्लोकापेच्चयेतरेतराश्रयः प्रस-ज्येत । एतदुक्तम्, यदा स्विपिति तदा निमीलित सर्वम् ।

मुखं स्विपिति निर्वृतः । सुखखरूपमेव परं ब्रह्म, न तस्य स्वापावस्थायां सुख-मन्यदा दुःखम् । स्वापश्च तस्य यादृशः । स प्रागुक्त एव । निर्वृतिश्च तस्य सर्वकालम् न ह्यसी परमात्माऽविद्योपप्रवतरङ्गे रामृश्यते, केवलसुखमयः । तस्य सर्वस्य कर्तृत्वं उपपद्यते । यथाऽयं पुरुष उपरतो गृहकृत्येभ्यः कृतकृत्यतयाऽर्जितं मया धनं गृहोपयोगि निरुपद्रव-श्चास्मि संवृत्त इत्येवं सुखं स्विपिति निर्वृतो निराशङ्कात्मबाध एवसुपमीयतेऽसाविष । तस्यापीदं जगत् कुदुम्बभूतिमिति प्रशंसा ।

प्रधानविषया वाऽयं ऋोंको वर्णनीयः। तदा प्रधानं स्विपिति यदा युगपत्सर्वाणि

प्रध्याय: ]

भृतानि तत्र प्रलीयन्ते तदात्मतां कारण्रूपतामापद्यन्ते विकारावस्थामुङ्फन्ति युगपद्या-वन्ति त्रैलोक्योदरवर्तीनि । स्वापश्च परिणामनिवृत्तिर्न पुनर्ज्ञानोपसंहृतिः अचेतनस्य प्रधा-नस्य । सुस्तं चोपचारतोऽचेतनत्वादेव ॥ ५४ ॥

> तमोऽयं तु समाश्रित्य चिरं तिष्ठति सेन्द्रियः॥ न च स्वं कुरुते कर्म तदोत्क्रामति मूर्तितः॥ ५५॥

इदानीं संसारिणः पुरुषस्य मरणं देहान्तरप्राप्तिश्वाभ्यां श्लोकाभ्यां कथ्यते । तमा ज्ञानिवृत्तिस्तां समाश्रित्य चिरं तिष्ठत्यास्ते सेन्द्रियः । न च स्वं कुरुते कर्म श्वासप्रश्वासादिकम् । तदा सूर्तितः शरीरादुत्क्रामित गच्छति ।

ननु च सर्वगत श्रात्माऽऽकाशवद्विभुस्तस्य कीदृश्युत्कान्तिः ?

कर्मोपार्जितशरीरत्याग एवातृकान्तिः, न पुनर्मूर्तस्येवार्थस्य देशादेशान्तरगमनम् । अथवा कैश्चिदिष्यते-अस्यन्यदन्तराभवं शरीरं सूचमं यस्येयमुत्कान्तिः । अन्येस्त्वन्तराभवदेहो नेष्यते । यथाह भगवान्व्यासः । "अस्मिन्देहे व्यतीते तु देहमन्यन्नराधिप । इन्द्रियाणि वसन्त्येव तस्मान्नास्त्यन्तराभवः ।" साङ्ख्या अपि केचिन्नान्तराभविम-च्छन्ति विन्ध्यवासिप्रभृतयः ।

"कोऽयमन्तराभवी नाम"

अस्मिञ्छरीरे नष्टे मातृकुच्यादिस्थानं द्वितीयशरीरप्रहणार्थं यावन्न प्राप्तं, तावदन्तरा निरुपभे।गं शरीरमुपजायते सूचमं, यस्य न कचित्संयोगे। नाग्न्यादिदाहो न महाभूतै: प्रतिबन्धः।

अन्ये तु मूर्ति परमात्मानमाहुः। सर्वात्मरूपः परमात्मा समुद्रश्यानीयस्ततः प्रादुर्भ-विन्त जीवा अविद्यावशाद्धे दमुपयन्ति, महोद्द्येरिवोर्मयः। तस्य च ततो निष्कामतः पुर्यष्टाकाख्यं लिङ्गमभ्युपगम्यते, पूर्वकृतधर्माधर्मवशात्प्रत्येकस्य जीवस्य वासःश्यानीयं सूक्तमं शरीरम्। यथा पुराण अक्तम् "पुर्यष्टकोन लिङ्गोन प्राणाख्येन स युज्यते। तेन बद्धस्य वै बन्धो मोचो मुक्तस्य तेन तु ॥" ते च प्राणापानव्यानोदानसमानाः पश्च बुद्धी-न्द्रियवर्ग एवं कर्मेन्द्रियवर्गोऽष्टमं मन इत्येतत्पुर्यष्टकम्। तच्छरीरं न नश्यति आमोचाव-स्थायाः। तदुक्तं "संसर्गति निरूपमोगं भावैरिधवासितं लिङ्गम्" ॥ ५५॥

> यदाणुमात्रिको भूत्वा बीजं स्थास्तु चरिष्णु च ॥ समाविश्वति संसष्टश्स्तदा मूर्तिं विमुश्चति॥ ५६॥

अण्वयः सूच्मा मात्रा अवयवा यस्य सेाऽगुमाजिकः । पुर्यष्टकमन्तराभवदेहो वा, स्वभावत एव वाऽऽत्मानः सूच्माः । यथोक्तम् । "स एव आत्माऽन्तर्हृदयेऽग्रीयानित्यादि ।" बीजं शरीरेात्पत्तिकारणम् । स्थास्तु वृत्तादिजन्महेतुभूतम् । चरिष्णु जङ्गमम् । समाविश्वत्यधितिष्ठति प्रतिनिबध्यते । यदा तेन संसृष्टः प्राणादिभिस्तदा मूर्ति विमुज्चत्याबिश्राति शरीरं गृह्णातीत्यर्थः ॥ ५६ ॥

एवं स जाग्रतस्वमाभ्यामिदं सर्वं चराचरम् ॥ सञ्जीवयति चाजस्रं प्रमापयति चाव्ययः॥ ५७॥

उपसंहारः पूर्वोक्तस्य । म्रात्मसम्बन्धिभ्यां जाग्रन्स्वप्राभ्यां चराचरम् स्थावरं जङ्गमं जीवयति मारयति च जगत् । स्रव्ययाऽविनाशी ॥ ५७ ॥

इदं शास्त्रं तु कृत्वाऽसौ मामेवंस्वयमादितः ॥ विधिवद्ग्राहयामास मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन् ॥ ५८ ॥

इह शास्त्रशब्देन स्मार्तो विधिप्रतिषेधसमूह उच्यते, न तु प्रन्थसस्य मनुना कृतत्वात्। तथा हि मानव इति व्यपदेशोऽस्य। इतरथा हि हैरण्यगर्भ इति व्यपदिश्येत। केचित्तु हिरण्यगर्भ नापि कृते प्रन्थे मनुना बहूनां प्रकाशितत्वात्तेन व्यपदेशो युज्यत एव। यथा हिमवति प्रथममुपलभ्यमाना गङ्गाऽन्यतोऽप्युत्पन्ना हैमवतीति व्यपदिश्यते, यथा च नित्य दर्शनात्काठकं प्रवचनं कठेन व्यपदिश्यते। सत्स्वप्यन्येष्वध्येतृष्वध्यापयितृषु च प्रवचनप्रकर्षात्कठेन व्यपदेशः। नारदश्च स्मरति—'शतसाहस्रोऽयं प्रन्थः प्रजापतिना कृतस्ततः स मन्वादिभि. क्रमेण संचिप्त'इति। स्रतेऽन्यकृतत्वेऽपि मानवव्यपदेशो न विकदः। शास्त्रशब्देन प्रन्थाभिधानमपि शासनकृपार्थप्रतिपादकत्वाद्दष्टमेव।

मामेव ग्राह्यामासाहं तेनाध्यापित इत्यर्थः। 'स्वयमादितो' 'विधिव' दित्येभिः पदैरागमस्याविश्रंश उच्यते। प्रन्थकारेण हि स्वकृतो प्रन्थो यः स्वयमध्याप्यते प्रथमं तत्र मात्राऽपि न परिहीयते। ध्रन्थस्य हि तस्माद्धिगतवतोऽन्यमध्यापयते। न तद्-प्रन्थाविनाशे यत्रो भवति। कर्तुरप्यध्यापितपूर्वस्य प्रतिष्ठापितो मया पूर्वमयं प्रन्थ इति द्वितीयवारं प्रमादालस्यादिना श्रंशः सभाव्यत ध्रत स्नादित इत्युक्तम्। विधिविध्य-द्योपाध्याययोरनन्यमनस्कतादिगुणोऽविहतिचित्तता 'विधिः'। धर्हे वतिः।

मरीच्यादींस्त्वहं मुनीन्। मरीच्यादयः प्रसिद्धप्रभावास्तैरप्यंतन्मत्सकाशादधीत-मित्यात्मने। विशिष्टशिष्यसम्बन्धेन सिद्धमै।पाध्यायिकं दर्शयन्महर्षीणां शास्त्रमाहात्म्येन च श्रद्धातिशयं जनयत्यध्ययनाविरामाय। एवंविधमेतन्महच्छास्नं यन्मरीच्यादिभिरप्यधीतम्। एव चेहशे। महात्मा मनुस्तेषामुपाध्याय इति युक्तमेतस्य सकाशादेतद्प्रन्याध्ययनिमत्या-शास्त्रपरिसमाप्तेनीपरमन्ते श्रोतार इत्युभयथाऽपि शास्त्रप्रशंसा ॥ ५८ ॥

एतद्वोऽयं भृगः शास्त्रं श्रावयिष्यत्यशेषतः ॥ एतद्धि मत्तोऽधिजगे सर्वमेषोऽखिलं मुनिः ॥ ५९ ॥

एतच्छास्रं वो युष्माक्रमयं भृगुरशेषतः सर्वं ग्रावयिष्यति कर्णपर्थं नेष्यत्य-ध्यापियप्यति व्याख्यास्यति च । एतच्छास्रस्यैतदा प्रत्यवमर्शः । एतच्छास्रमेव मुनि-रिखलम् अशेषं मत्तो मत्सकाशाद्धिजगेऽधिगतवान् ज्ञातवान् । गुरुमुखाद्विचा निष्कामतीव शिष्यः प्रतिगृह्णातीवेत्यतः अपादाने तसिर्मत्त इति युक्तः। भृगुस्तु महर्षीणां प्रख्याततरप्रभावः। तस्य प्रवक्तत्वनियोगेनानेकाशेषनिरतिशयविद्याविद्यामागमपरम्परयाग-तमेतच्छास्त्रमिति प्रदर्श्यते । अत्रश्च केषांचिदयमि प्रवृत्तिप्रकारो दृश्यते, बहुभ्यो महा-त्मभ्यः शास्त्रमिदमवतीर्थमिति किमिति नाधीमह इत्यध्ययनादिप्रवृत्त्याभिमुख्यं शास्त्र जन्यते ॥ ५.६ ॥

> ततस्तथा स तेनाक्तो महर्षिम् तुना भूगः ॥ तानब्रवीद्दषीन्सर्वान् शीतात्मा श्रूयतामिति ॥ ६० ॥

स महर्षिभू गुस्तेन मनुना तथोक एप वः श्रावयिष्यतीति नियुक्तस्तते। इनन्तरं तानुषीनविच्छू यतामिति। प्रीतात्माऽनेकशिष्यसिवधावद्दमत्र नियुक्त इति बहुमानेन प्रीतात्मत्वं प्रवक्तत्वयोग्यतयाज्ञाकरे। इसमनेन सम्भावित इत्यात्मनि भृगोर्बहुमानः ॥ ६०॥

> स्वायम्भुवस्यास्य मनाः षड् वंश्या मनवोऽपरे ॥ सृष्टवन्तः प्रजाः स्वाः स्वा महात्माना महौजसः ॥ ६१ ॥

उपाध्याया धर्मान्पृष्टो जगदुत्पत्त्यादि वर्णितवान् । तथैव शिष्योऽपि तन्नियुक्तस्तच्छे-षमेव वर्षयितुमारब्धः । स्रस्येति साज्ञात्कारेण मनुं प्रत्यवसृशति । स्रस्मदुपाध्यायस्य स्वायम्भुव इति ख्यातस्य षडन्येऽपरे मनवा वंश्या एकस्मिन्वंशे कुले जाताः सर्वे वंश्याः। सवे हि सांचाद्बद्या सृष्टा इत्येककुलसम्भवाद्वंश्या उच्यन्ते। प्रथवा एकस्मिन्कार्ये-प्रिकृता व श्या एककर्मान्वयेन प्राणिनां व शब्यवद्वारो भवति । 'द्वी सुनी व्याकरणस्य व श्यीं । तेषां चैकं धर्म दर्शयति सृष्टवन्तः प्रजाः स्वाः स्वाः इति । मन्वन्तरे मन्वन्तरे यस्य मनारिवकारः स एव प्रजानां पूर्वमन्वन्तरिवनष्टानां स्रष्टा पालियता च । प्रता येन याः प्रजाः सृज्यन्ते तास्तस्य स्वा भवन्ति ॥ ६१ ॥

स्वाराचिषश्रोत्तमश्र तामसा रैवतस्तथा ॥ चाक्षुपश्च महातेजा विवस्वत्सुत एव च ॥ ६२ ॥ तान्मनुज्ञामतो निर्दिशति । सहातेजा इति विशेषसम् । अन्यानि नामानि रूढ्या ग्रध्यायः ] सबन्धेन वा । विवस्वत्सुत इति समासपदरूपं शब्दान्तरं कृष्णसर्पनरसिंहादिशब्द-वत् ॥ ६२ ॥

मनुस्मृतिः।

स्वायम्भुवाद्याः सप्ते ते मनवा भूरितेजसः ॥ स्वे स्वेऽन्तरे सर्वमिद्गुत्पाद्यापुश्चराचरम् ॥ ६३ ॥

पत्र सप्त मनवे। मया प्रोक्ताः। अन्यत्र चतुर्दश पठ्यन्ते । स्वे स्वेऽन्तरे ऽवसरे प्राप्तेऽधिकारकाले इति यावत् । उत्पाद्य प्रजा आपुः पालितवन्तः । स्वे-स्वेऽन्तरेऽधिकारावसरे, यस्य मनोर्यस्मिन्काले प्राप्तः सर्गस्थितिपालनाधिकारः ।

प्रन्ये त्वन्तरशब्दं मासादिशब्दवत्कालविशेषवाचिनं मन्यन्ते । तदयुक्तम् । मनुशब्दो-पसंदितः कालविशेषविषया 'मन्वन्तरा' नाम काली, न तु केवल इति ॥ ६३ ॥

> निमेषा दश चाष्टों च काष्टा, त्रि'शत्तु ताः कला।। त्रि'शत्कला मुहूर्तः स्याद्हारात्रं तु तावतः ॥ ६४॥

स्थितिप्रलयकालपरिमाणनिरूपणार्थः ज्योति:शास्त्रगोचरं कालविभागं वक्तुमुपक्रमते। प्रष्टादश निमेषाः काष्ठा नाम कालो भवति । त्रिंशत्काष्ठाः कला । त्रिंशत्कला एको सूहूर्तः स्थात् । तावतः त्रिंशदित्यर्थः । त्रिंशन्मुहूर्तः स्रहेगराचम् । विद्यादिति कियापद-माहृत्य तावतइति द्वितीयाबहुवचनम् । श्रथ कोऽयं निमेषो नाम। श्रचिपचमग्रोनैंसार्गक-कम्प उन्मेषसहवारी । भ्रन्यैस्तु पठितं यावता कालेन व्यक्तमचरमुचार्यते स निमेषः ॥६४॥

> श्रहारात्रे विभजते सूर्यो मानुषदैविके ॥ रात्रिः स्वमाय भूतानां चेष्टायै कर्मणामहः ॥ ६५ ॥

**प्रदश्च रात्रिश्च ते अहोराचे** । तयोर्विभागं करोति आदित्यः । उदित प्रादित्वे यावत्तदीया रश्मयो दृश्यन्ते तावदृहुर्व्यवहारः । श्रस्तमिते तु प्रागुद्याद्रात्रिव्यवहारः । मनुष्यलोके देवलोके वा।

यत्र तहादित्या न व्याप्नोति रश्मिभस्तत्र कथमयमद्देशात्रविभागा विज्ञेयोऽत स्त्राह । रात्रिः स्वप्नायेति । स्वयं प्रभेषु भृतेषु नित्यप्रकाशित्वात्कर्मचेष्टाकार्यारम्भेण स्वापेन च विभागः। यथैवीषधीनां नियतः प्रादुर्भावकातः स्वाभाव्यादेवं कर्मचेष्टास्वापावपि कालस्वभावत एव नियती ॥ ६५ ॥

> पित्रये राज्यह्नी मासः, पविभागस्तु पक्षयोः ॥ कर्मचेष्टास्वहः कृष्णः ग्रुक्तः स्वमाय शर्वरी ॥ ६६॥

यो मनुष्याणां मासः स पित्हणामइनिशम्। कतरदहः कतमा च रात्रिरिति प्रविभागः। इदमहरियं रात्रिरित्येष विभागः। पच्चयोः पञ्चदशरात्रिसम्मितयोरर्द्धमासाख्ययोर्घ्यव-स्थित:। पचाश्रित इत्यर्थ:। एक: पचो प्रहरपरे। रात्रिस्तयोश्च भिन्नस्वभावत्वान्नियतकमत्वाच विशेषमाह । प्रहः कृष्णः पत्तः । शुक्तः पत्तः शर्वरी रात्रः । 'कर्मचेष्टाभ्य' इति युक्तः पाठः । यथा 'स्वप्नायेति' । तादर्थ्यमेव विषयभावेन विवित्ततम् । वृत्तानुरोधादतः सप्तमी ॥ ६६ ॥

> देवे राज्यहनी वर्षं प्रविभागस्तयोः पुनः ॥ अहस्तत्रोदगयनं रात्रिः स्यादक्षिणायनम् ॥ ६७ ॥

वर्षं मनुष्याणां द्वादशमासास्तदेकमहोरात्रं देवानाम्ः तयाश्च विभागः उदगयन-दिचणायनाभ्याम् । तत्रोदीचीं दिशमभिप्रतिष्ठमानस्यादित्यस्य षण्मासा उदगयनं भवति। 'श्रयनं' गमनमधिष्ठानं वा। तस्यां दिशि षण्मासानादित्य उदेति। ततः परावृत्तस्य दक्षिणायनम् । तथा हि दिचणां दिशमाक्रम्योदीचीं हित्वा ह्य दयं करोति ॥ ६०॥

> ब्राह्मस्य तु क्षपाइस्य यत्त्रमाणं समासतः॥ एकैकशो युगानां तु क्रमशस्तिविशेषत ॥ ६८ ॥

ब्रह्मा प्रजानां स्रष्टा तस्य यो लोकस्तत्र सपाहस्याहोरात्रस्य यत्रमाणं युगाना चैतत्समासतः संचेपेण निवाधत मत्सकाशाच्छूणुत । एकैकशः एकैकस्य युगस्य । वस्यमाण्स्य प्रकरणस्य पिण्डार्थकथानाथेऽयं ऋोक श्रोतृणामवधानार्थः । तथा च संबुध्यन्ते निवाधतेति। प्रकृते कालविभागे पुनः प्रतिज्ञानं प्रकरणान्तरत्त्रज्ञापनार्थम्। तेन वच्यमायो। तथी न शास्त्रारम्भशेष एव, अपि तु धर्मायापि । तथा च वच्यति 'ब्राह्म पुण्यमहिव दुरितिं तद्विज्ञानाच्च पुण्यं भवती त्यर्थः ॥ ६८ ॥

> चत्वार्याहुः सहस्राणि वर्षाणां तत्कृतं युगम् ॥ तस्य तावच्छती सन्ध्या सन्ध्यांशश्च तथाविधः ॥ ६९ ॥

प्रकृतत्वादैविकानि वर्षाणि परिगृह्यन्ते । तथा च पुराणकारः "इत्यंतद्दिषिभिर्गीतं दिव्यया सङ्खाया द्विजाः ॥ दिव्येनैव प्रमाणेन युगसङ्खा प्रकीर्तिताः । तानि चत्वारि सहस्राणि कृत्युगं नाम कालः । तस्य कृतयुगस्य तावन्त्येव शतानि, चत्वारि, सन्ध्या। सन्ध्यांशस्तस्य तथा विधः तत्परिमाणश्चत्वारिवर्षशतानीत्यर्थः। यत्रातीतस्य कालस्यागा-मिनश्च स्वभावानुवृत्तिः सा सन्ध्या । डभयकालधर्मानुविधानं सन्ध्यांशः, यत्रेषत्पूर्वधर्मानु-वृत्तिर्भूयसी भाविना युगस्य ॥ ६ ।।

ग्रध्यायः ]

इतरेषु ससन्ध्येषु ससन्ध्यांशेषु च त्रिषु ॥ एकापायेन वर्तन्ते सहस्राणि शतानि च ॥ ७० ॥

मनुस्मृतिः।

कृतयुगादन्येषु त्रेतादिषु त्रिषु युगेषु सन्ध्यासन्ध्यांशसहितेषु सहस्राण्येकापायेन वर्तन्ते हानिरपायः । एकं सहस्रं हीनं त्रेतायां कृतयुगात् । एवं त्रेताता द्वापरस्य-द्वापरात्कत्तेः । एवं च त्रीणि वर्षसहस्राणि त्रेता, द्वे द्वापरः, एकं कलिरिति भवति । शतानि हीयन्ति सन्ध्यातदंशयोः।

विशिष्टोऽहःसङ्घाता युगाख्यस्तस्य विशेषाः कृतादयः।

तावच्छतीति ईकारः सार्वव्यः। इहस्पृतिः। तावतां शतानां समाहारः तावच्छव्दस्य 'बहुगग्यवृतुडतीति' वत्वन्तत्वात्संख्यासंज्ञायां सत्यां 'संख्यापूर्वो द्विगुरिति' द्विगुसंज्ञायां सत्यां-'टापोपबादेा द्विगोर रिति ङोप् । तत् परिमाग्रमस्य इति । 'यत्तदेतेभ्य' इति वतुप् । 'भ्रा सर्वनाम्न' इत्याकारः । भ्रन्यथा बहुत्रीहै। तावन्ति शतानि यस्याः, शतशब्दस्याका-रान्तत्वात् 'म्रजाद्यतष्टाप्' इति टापा भवितव्यम् । तस्मिन्कृते 'तावच्छता' इति स्यादि-त्यभिप्रायः ॥ ७० ॥

यदेतत्परिसङ्ख्यातमादावेव चतुर्युगम् ॥ एतद्द्वादशसाहस्रं देवानां युगमुच्यते ॥ ७१ ॥

यदेतदिति लीकिकी वाचे। युक्तिः । समुदायेन प्रक्रान्तोऽर्थः परामृश्यते । यदेत-चुतुर्यु गं परिसंख्यातं चत्वारि सहस्राणीत्यादिना निश्चितसंख्यमादै। प्रागस्माच्छलो-कात् —एतस्य चतुर्युगस्य द्वादशभिः सहस्रीदे वानां युगमुच्यते । द्वादशचतुर्यु गसहस्राणि 'देवयुगंः नाम काल इत्यर्थः। सहस्रशब्दात्स्वार्थे ऽण्। द्वादश सहस्राणि परिमाणे यस्मिन्निति विष्रहः ॥ ७१ ॥

> देविकानां युगानां तु सहस्रं परिसङ्ख्यया ॥ ब्राह्ममेकमहर्जेयं तावती रात्रिरेव च ॥ ७२ ॥

देवयुगसाइसं ब्राह्ममेकमहः । तावती ब्रह्मणे।राचिदे वयुगसइस्रमेव । परि-सङ्ख्या सङ्ख्यानेन यत्सहस्रमिति सम्बन्धः । श्लोकपृरणार्थश्चायमनुवादः । न इसङ्ख्या सहस्रादिव्यवद्वारः । हेती तृतीया ॥ ७२ ॥

तद्वे युगसहस्रान्तं ब्राह्म पुण्यमहर्विदुः॥ रात्रिं च तावतीमेव तेऽहारात्रविदे जनाः ॥ ७३ ॥ युगसङ्ग्रमन्तो यस्याह्मसद्भियुगसङ्मान्तम्। ये मानुष्या एतज्ञानते तेऽहोराज-

विदः । कि तेषामित्यपेचार्या पुण्यं भवतीति सम्बन्धः । ब्राह्मस्याहः परिमाणवेदनं पुण्यमतस्तद्वेदितव्यमिति स्तुत्या विधिप्रतिपत्तिः ॥ ७३ ॥

> तस्य साऽहर्निशस्यान्ते प्रसुप्तः प्रतिबुध्यते ॥ पतिबुद्ध सजित मनः सदसदात्मकम् ॥ ७४ ॥

स ब्रह्मा तावतीं दीर्घा निशां निद्रां अनुभूय प्रतिबुच्यते । ततः पुनर्जगत्सृजित । स्वापा ब्रह्मण उक्तरूपः । न ह्यसी प्राकृतपुरुषवत्स्वपिति, नित्यं प्रतिबोधात् । तत्र सर्गक्रम-माइ। मनः सद्सदात्मकमिति।

ननु चाप एव ससर्जादावित्युक्तम्।

केचिदाहुद्वि विधः प्रलयः महाप्रलयोऽवान्तरप्रलयश्च। श्रवान्तरप्रलयेऽयं कमः। मन-श्रात्र न तत्त्वान्तर्गतं, तस्य पूर्वमुत्पन्नत्वात्, किं तहि प्रजापतिः प्रबुद्धः सन् 'मनः' सर्गाय 'सृजति' नियुङ्को इत्यर्थः । द्वितीये तु महाप्रलयपचे मनःकारणत्वान्महत्तत्वमेव मन-स्ततश्च न प्रागुक्तकमहानि:। पुराशे हि "मना महान्मतिवु द्विमेहत्तत्वं च कीर्त्यते। पर्यायवाचकाः शब्दा महतः परिकीर्तिताः इति ॥ ७४ ॥

> मनः सृष्टिं विकुरुते चेष्ट्रमानं सिस्क्षया ॥ त्राकाशं जायते तस्मात्तस्य शब्दं गुणं विदुः॥ ७५ ॥

उक्ताऽप्येषा तत्त्वस्य सृष्टिः । यो विशेषो नेाक्तस्त्रतिपादनाय पुनरुच्यते । विकुरुते विशेषतः करोति ब्रह्मणा चाट्यमानम् । तस्माचोदितादाकाशं जायते । तस्याकाशस्य शब्दाख्या गुग्रो भवति । गुग्र धाश्रित उच्यते, धाकाशं तस्याश्रयः । न ह्याकाशं विना शब्दस्य सम्भवः ॥ ७५॥

> आकाशात्तु विकुर्वाणात्सर्वगन्धवहः श्रुचिः ॥ बलवाञ्जायते वायुः, स वै स्पर्शगुरोा मतः ॥ ७६ ॥

भूताद्भृ तान्तरस्योत्पत्तिर्ने व्यते। महतः सर्वभूतानामुत्पत्त्यभ्युपगमात्। तैनैवं व्याख्या-यते। आकाशादनंतरं महते। विकुर्वाणित्स्पर्शमात्रभावं गताद्वायुर्जायते। सर्वगन्धान् शुचीनशुचींश्च वहति । श्रथ च शुचि: पवित्रः । बलवान् । यावती काचिद्विकृतिश्चे-ष्टारूपा सा वायुकर्म कम्पाचे पोध्वधिस्तर्यम्मनादिलच्या । यत्कि चित्रति स्पन्दितं तस्सर्वे वाय्वायत्तमित्येतत्प्रदर्शयितुं बस्नवानित्युक्तम् ।

उत्तरत्रापि याः पञ्चम्यस्ता न जन्यर्थापेचाः, किं तर्हि वायोः परते। जन्तरमित्येव योजनीयाः ॥ ७६ ॥

प्रध्याय: ]

वायारिप विकुर्वाणाद्विराचिष्णु तमानुदम् ॥ ज्यातिरुत्पद्यते भास्वत्तद्रूपगुण्यमुच्यते ॥ ७७ ॥

मनुस्मृतिः।

विरे चिष्णु भास्वदिति समानार्थे न शब्दद्वयेन स्वपरप्रकाशता प्रतिपाद्यते । स्वयं दीप्तिमत्परं च भासयित ॥ ७७ ॥

> ज्यातिषश्च विकुर्वाणादापा रसगुणाः स्मृताः ॥ अद्भ्या गन्यगुणा भूमिरित्येषा सृष्टिरादितः ॥ ७८ ॥

रसो मधुरादि सलिलगुणः। गन्धः सुरभिरसुरभिश्च। स भूमेर्गुणः। तथा च वैशे-षिकाः 'चितावेव गन्ध' इति । एते सांसिद्धिका एकैकस्य गुणाः संसर्गात्तु सङ्कीर्यन्ते । तदुक्तं 'यो यो यावतिय' इति ।

एतच गुणानुकथनमध्यात्मिन्तायामुपयुज्यते । उक्तं हि पुराण-कारेण-"दश-मन्वन्तराणीइ तिष्ठन्तीन्द्रियचिन्तकाः ॥ भौतिकास्तु शतं पूर्णं सदस्तं त्वभिमानिनः" ॥ म्रहंकारचिन्तकाः। "महात्मकाः सहस्राणि दश तिष्ठन्ति विज्वराः॥ पूर्णे शतसहस्रं तु तिष्ठन्त्यव्यक्तचिन्तका ॥ पुरुषं निर्गुणं प्राप्य परिसङ्ख्या न विद्यते" ॥ ७८ ॥

यत्प्राग्द्वादशसाहस्रमुदितं दैविकं युगम्।। तदेकसप्ततिगुणं मन्वन्तरमिहोच्यते ॥ ७९ ॥ एकसप्रतिरैंविकानि युगानि मन्वन्तरं नाम कालः ॥ ७६ ॥ मन्वन्तराण्यसङ्ख्यानि सर्गः संहार एव च ॥ क्रीडिविवेतत्कुरुते परमेष्ठी पुनः पुनः ॥ ८० ॥

नैषां सङ्ख्या विद्यत इत्यसङ्ख्यानि । "ननु चतुर्दश मन्वन्तरागीति सङ्ख्या श्रूयते ज्योति:शास्त्रादै।"। उच्यते । भ्रावृत्या ह्यसङ्ख्यानि । यथा द्वादशमासाः । सर्गसंहारयोरप्यावृत्तिरनुपरतैव ।

क्रीडितिबेतत्कुरुत इति । "सुखार्थितया कोडा । तस्य चाप्तकामत्वादानन्दैक-रूपत्वाच्च न क्रोडाप्रयुक्ती सर्गसंहारी।" अत इवशब्दः प्रयुक्तः। अत्र यथा परिहारः स प्रागुक्त एव । लीलया निष्प्रयोजनापि लोके राजादीनां प्रवृत्तिह रयत इति व्रद्धविद: ॥८०॥

> चतुष्पात्सकलो धर्मः सत्यं चैव कृते युगे ॥ नाधर्मेणागमः कश्चिन्मनुष्यानुपवर्तते ॥ ८१ ॥

चत्वारः पादा यस्य स चतुष्पाद्धर्मः । यागादेश्च धर्मत्वात्तस्य चानुष्टेयस्वभावत्वाद्विष्रद्वाभावात्र पादग्रव्दः शरीरावयववचनः, किं तर्हि ग्रंशमात्रवचनः । न द्वि धर्मस्य
शरीरमस्ति पुरुषविधं पशुपच्यादिविधं वा । तेन स्वांशैश्चतुर्भिरुपेतश्चतुष्पादुच्यते । तेन योऽयं
धर्मः चतुष्पात्मकलः कृतयुगन्नासीत् । यागस्य तावत्प्रयोगावस्थस्य चत्वारो होतृकाः,
होता ब्रह्मा उद्गाता श्रध्वर्युरिति । चत्वारो वर्षाः कर्तार श्रात्रमा वा । सर्वथा यावान्वेदे
धर्म उक्तः स सर्वस्तिमन्कालेंऽशतोऽपि न हीनः श्रविगुषः सर्वोऽनुष्टीयते । बाहुस्येन
चतुःसङ्ख्या । एवं दानादिष्वपि योज्यम् । दाता द्रव्यं पात्रं भावतुष्टिः । श्रथवा यागदान्वतपांसि ज्ञानं च । तथा वच्यति—'तपः परमितिः ।

भ्रथवा धर्मप्रतिपादकं वाक्यं धर्मः । तस्य च चत्वारः पादाः चत्वारि पद्दजातानि । नामाख्याते चेापसर्गनिपाताश्च । तथा चाह । "चत्वारि वाक्परिमिता पदानि । तानि विदुर्जाद्याया ये मनीषिणः" [ऋगवेद १।१६४।४५] । मनस ईषिणः समर्था विद्वांसो धार्मिकाः । भ्रदात्वे तु 'गुहायां त्रीणि निहितानि नेङ्गयन्ति'। न हि प्रकाशन्ते । ' तुरीयं वाचं मनुष्या वदन्ति" । चतुर्थं भागं वैदिका मनुष्या वदन्ति । एतदुक्तं भविति भादौन वेदवाक्यं किंचिदन्तरितम् , न च काचिद्वेदशाखा । भ्रदात्वे तु बहुन्तरितम् ।

सत्यं चैवं सकत्तमित्यनुषङ्गः। सत्यपि सत्यस्य विहितत्वाद्धर्मत्वे प्राधान्यार्थं पृथगु-पदेशः, हेत्वर्थे वा। सकत्तस्य धर्मानुष्टानस्य सत्यं हेतुः। येत्वनृतिनस्ते लोकावर्जनार्थं किचिदनुतिष्ठन्त्यन्यत् त्यजन्ति।

नाधर्मे निषिद्धेन मार्गेष किथ्यदागमा विद्या वाऽयो वाऽनुष्ठातुरुपवर्तते आग-छति युगस्वाभाव्यात् । न मनुष्या अधर्मेण विद्यामागमयन्ति नापि धनमर्जयन्ति । विद्याधने धर्मानुष्ठानकारणे, तत्परिष्ठाद्धिः सकलधर्मसद्भावस्य हेतुत्वेनानेनोच्यते ॥ ८१॥

> इतरेष्वागमाद्धर्मः पादशस्त्ववरोपितः ॥ चौरिकानृतमायाभिर्धर्मश्रापैति पादशः ॥ ८२ ॥

कृतयुगादन्येषु युगेष्वागमाद्वेदाख्याद्धर्मः पादशः युगेयुगे पादेनावरापितो व्यपनीतः । अन्तिहिता वेदशाखाः, पुरुषाणां प्रहणावधारणशक्तिवैकल्यात् ।

योऽप्यचत्वे धर्मो ज्योतिष्टोमादिः प्रचरति सोऽपि चौर्यादिभिः पादशो हीयते। ऋत्विजां यजमानानां दातृ णां सम्प्रदानानां चैतैदोंपैर्युक्तत्वात्र यथाविधि धर्मो निष्पद्यते। फलमतो यथोक्तं न प्राप्यते। तेन धर्मापायहेतूनां चौरिकादीनां न युगैर्यथासङ्ख्यां सम्बन्धः सर्वेषामद्योपलम्भात्॥ ८२॥

मनुस्मृतिः । स्रवेसिद्धार्थाश्रतुर्वर्षशतायुषः ॥

कृते त्रेतादिषु होषां वया इसति पादशः ॥ ८३ ॥

ग्रधर्मस्य रेगिकारणस्याभावादरेगाः । 'रोगो।' व्याधिः । सर्व एव चत्वारे। वर्णाः सिद्धाभिन्नेतार्थाः । ग्रर्थः प्रयोजनम् । ग्रथवा सर्वेऽथाः सिद्धाः येषां काम्यानां कर्मणाम् । प्रतिबन्धंकाभावादव्याचेपेणाशेषफलसिद्धिः । चतुवर्षश्रतायुष इति ।

"ननु 'स ह षे। डशं वर्षशतमजीवदिति । परममायुर्वेदे श्रूयते ।"

ग्रत एवाहु: । वर्षशतशब्दोऽत्र वयोऽवस्थाप्रतिपादक:। चत्वारि वयांसि जीवन्तीति, न पुरायुष: प्रमीयन्ते, नाप्राप्य चतुर्थ वयो म्रियन्ते। ग्रतएव द्वितीये श्लोकार्धे वया हसती-त्याह । पूर्वत्र वयसो वृद्धावुक्तायामुक्तरत्र तस्यैवं हासाभिधानोपपितिः। पादश इति । न चात्र चतुर्थो भागः पादः, कि तिहि, भागमात्रमंशत ग्रायुः चीयत इत्यर्थः। तथा च केचिद्वाला म्रियन्ते केचित्तरुषाः केचित्प्राप्तजरसः। परिपूर्णमायुर्दुर्लभम् ॥ ८३॥

वेदोक्तमायुर्मर्त्यानामाशिषक्ष्चैव कर्मणाम् ॥ फलन्त्यनुयुगं लोके प्रभावक्च शरीरिणाम् ॥ ८४ ॥

केचिदाहुर्वेदिकै: कर्मभि: सहस्रसंवत्सरादिभिरपेचितमायुः वेदोक्तम्, तत् स्ननुयुगं फलित, युगानुरूपेण सम्पद्यते, न सर्वेषु युगेषु । नाद्य कश्चित्सहस्रसंवत्सरजीवी ; यः सर्वश्चिरञ्जीवित स वर्षशतम् ।

तद्दपरे नाद्रियन्ते । यतो दीर्घमत्र्त्रेषु संवत्सरशब्दे दिवसेषु व्यवस्थापिते विधेया-न्तरिवरोधाद्वाक्यभेदापत्तेः । एष हि तत्र प्रन्थः । 'पञ्चपञ्चाशतिस्त्रवृतः संवत्सरा' इत्यादि । तत्र त्रीण्यहानि गवामयनप्रकृतित्वात्प्राप्तानि । विशिष्टानुसङ्ख्या पञ्चपञ्चाशत इति । ग्रप्राप्तविधेया यद्यपरा संवत्सरता प्रतीयेत वाक्यं भिद्यते । तत्रावश्यमन्यतरस्था-नुवाद ग्राष्ट्रियतव्यः । संवत्सरशब्दः सौरसावनादिमानभेदेन षष्ट्राधिकशतत्रयात्मनोऽहः सङ्घातादन्यत्रापि दृष्टप्रयोग एवेति । तस्यैव लच्चण्या दिवसेष्वनुवादो युक्त इति ।

प्रन्ये तु मन्त्रार्थवादेषु 'शतमिन्नु शरदोऽन्ति देवाः' (ऋग्वेद १।८६।६) 'शतायुर्वे पुरुषः' (काठक ३४।५) इति शतशब्दश्च बहुनामसु पठितः, बहुत्वं चानविश्वतम् युगानुरूपेण दीर्घजीविनोऽल्पायुषश्च भवन्ति । यथाश्रुतब्याख्याने तु कली सर्वे शतायुषश्च भवन्ति । प्रथवा ग्रायुःकामस्य यानि कर्माणि, न च तत्र प्रमाणं श्रुतम्, तत्रानुयुगं परिमाणं वेद्यम् ।

स्राशिषः । स्रन्या स्रिपं फलविषया वेदशासनाः । काम्यानां कर्मणाम् । स्रायुषः काम्यत्वेऽपि प्राधान्यातृष्यगुपदेशः । तथा ह्याहः "स्रायुर्वे परमः कामः" ।

प्रभावोऽलौकिकी शक्तिरियामादिगुययोगः, श्रमिशापो, वरदानम् । श्रमुयुगं फलन्तीति सर्वत्र योज्यम् ॥ ८४ ॥

श्चन्ये कृतयुगे धर्मास्त्रेतायां द्वापरे परे ॥ श्चन्ये कलियुगे नॄणां युगहासानुरूपतः ॥ ८५ ॥

उक्तस्य कालभेदेन पदार्थस्वभावभेदस्योपसंहारः । धर्मशब्दो न यागादिवचन एव, किं तिर्ह पदार्थगुणमात्रे वर्तते । ग्रन्ये पदार्थानां धर्माः प्रतियुगं भवन्ति, यथा प्राक् दर्शितम् । यथा वसन्तेऽन्यः पदार्थानां स्वभावोऽन्यो प्रीष्मेऽन्य एव वर्षास्वेवं युगेष्वपि । प्रन्यत्वं चात्र न कारणानां दृष्टकार्यत्यागेन कार्यान्तरजनकत्वम्, ग्रपि त्वपरिपृर्णस्य कार्य-स्योत्पत्तेः शक्तरेपचयात् । तदाह युगहासानुरूपत इति । हासो न्यूनता ॥ ८४ ॥

> तपः परं कृतयुगे त्रेतायां ज्ञानमुच्यते ॥ द्वापरे यज्ञमेवाहुर्दानमेकं कली युगे ॥ ८६ ॥

ध्यमन्यो युगस्वभावभेदः कथ्यते। तपःप्रभृतीनां वेदे युगभेदेन विधानाभावात्सर्वदा सर्वाण्यनुष्ठेयानि । ध्यं त्वनुवादो यथाकथि चिद्धालयेयः । इतिहासेषु ह्यं वं वर्ण्यते । तपः प्रधानं तच्च महाफलम् । दीर्घायुषो रेगवार्जतास्तपिस समर्था भवन्त्यनेनाभिप्रायेणोच्यते । जानम् अध्यात्मविषयं; शरीरक्लेशादन्तर्नियमा नातिदुष्करः । यागे तु न महाक्लेश इति द्वापरे यज्ञः प्रधानम् । दाने तु न शरीरक्लेशो नान्तःसंयमो न चातीव विद्वत्तोपयुज्यत इति सुसम्पादता ॥ ८६ ॥

सर्वस्यास्य तु सर्गस्य गुप्त्यर्थं स महाद्युतिः ॥ मुखबाहुरूपज्जानां पृथकर्माण्यकल्पयत् ॥ ८७ ॥

उक्तः कालविभागः । ब्राह्मणादीनां गुणा इदानीं कथ्यन्ते । सत्रायमुपक्रमः । सर्वस्य सर्गस्य सर्वेषां लोकानां गुण्त्यर्थे रचार्थम् । महातेजाः प्रजापितः मुखादिजातानां ब्राह्मणादीनां चतुर्णां वर्णानां दृष्टादृष्टार्थानि कर्माण्यकल्पयद् व्यवस्थापितवान् ॥८०॥

अध्यापनमध्ययनं यजनं याजनं तथा ।। दानं प्रतिग्रहं चैव ब्राह्मणानामकल्पयत् ॥ ८८ ॥ तानीहानीं कर्माण्युच्यन्ते ॥ ८८ ॥

> प्रजानां रक्षणं दानमिज्याऽध्ययनमेव च ॥ विषयेष्वप्रसक्तिश्र क्षत्रियस्य समादिशत् ॥ ८९॥

विषयाभिलाषजनका गीतशब्दादयो भावा उच्यन्ते । तत्राप्रसङ्गः पुनः पुनरसेव-नम् ॥ ८-६ ॥

मनुस्मृतिः।

पश्ननां रक्षणं दानमिज्याऽध्ययनमेव च ॥ विणक्पथं कुसीदं च वैश्यस्य कृषिमेव च ॥ ९० ॥

विश्वक्षम्यः विश्वकर्मणा स्थलपथवारिपथादिना धनार्जनम् उपयुज्यमानदेशान्तरीयः द्रव्यसन्निधापनं यस्य राज्ञो विषये वसति । कुसीदं वृद्धरा धनप्रयोगः ॥ ६० ॥

एकमेव तु शूद्रस्य प्रश्वः कर्म समादिशत् ॥ एतेषामेव वर्णानां शुश्रूषामनसूयया ॥ ९१ ॥

प्रभुः प्रजापितरेकं कर्म श्रूद्रश्यादिष्टवान् । स्तेषां ब्राह्मण्चित्रयवैश्यानां शुश्रूषा त्वया कर्तव्या। स्नन्यूययाऽनिन्दया । चित्तेनापि तदुपरि विषादो न कर्तव्यः । शुश्रूषा परिचर्या तदुपयोगि कर्मकरणं शरीरसंवाहनादि तिचत्तानुपालनम् ।

एतद्दृष्टार्थं शूद्रस्य। अविधायकत्वाच्चैकमेवेति न दानादयो निषिध्यन्ते। विधिरेषां कर्मग्रामुत्तरत्र भविष्यति। अतः स्वरूपं विभागेन यागादीनां तत्रैव दर्शयिष्यामः॥ ६१॥

> जर्ध्वं नाभेर्मेध्यतरः पुरुषः परिकीर्तितः ॥ तस्मान्मेध्यतमं त्वस्य मुखमुक्तं स्वयम्भुवा ॥ ९२ ॥

भ्रापादान्तानमेध्यः पुरुषः। तस्य नाभेरूध्वमितिशयेन मेध्यम् । तते।ऽपि मुखम् । एतच खयमेव जगत्कारणपुरुषेशोक्तम् ॥ ६२ ॥

ततः किमत भ्राह—

प्रध्यायः ]

उत्तमाङ्गोद्भवाज्ज्येष्ठचाद्ब्रह्मणश्चैव धारणात् ॥ सर्वस्यैवास्य सर्गस्य धर्मता ब्राह्मणः पश्चः ॥ ९३ ॥

'उत्तमाङ्ग' मूर्था तत उद्भव उत्पत्तिर्माद्यायस्य । ज्येष्ठश्चासावन्येभ्यो वर्षेभ्यः पूर्वं ब्रह्मणा सृष्टः । 'ब्रह्मणो' वेदस्य धारणात्तस्य हि सविशेषं तद्विहितमतः सवस्य जगते। द्रमाद्धे- तुत्रयाद् ब्राह्मणः प्रभुः प्रभुरिव । प्रभुविनयेनोपसपीयीयः, तदाज्ञायां च धर्मे स्थातन्यम् । धर्मतः प्रभुधेमें प्रभुरित्यर्थः । ब्राद्यादित्वात्तसः ॥ ६३ ॥

तं हि स्वयम्भूः स्वादास्यात्तपस्तप्त्वाऽऽदितोऽस्रजत् ॥ हव्यकव्याभिवाह्याय सर्वस्यास्य च गुप्तये ॥ ९४ ॥ पूर्वस्यैव हेतुत्रयस्य विशेषार्थमिदम् । अन्यस्यापि पुरुषस्योत्तमाङ्गं प्रधानम् । तं पुनर्जा- 88

ह्मणं स्वयम्भूः स्वादास्यान्मुखादसृजत् । तपश्च कृत्वैषीत्तमाङ्गादुत्पत्तिः । ज्येष्ठरमाह्र स्वादास्यान्मुखादसृजत् । तपश्च कृत्वैषीत्तमाङ्गादुत्पत्तिः । ज्येष्ठरमाह्र स्वादितः । यद्देवानुद्दिश्य क्रियते तद्धव्यम् । पितॄनुद्दिश्य यत् क्रियते तत्कव्यम् । तयोर-भिवहनाय, देवान्पितॄंश्च प्रति प्रापणाय । स्वभिवाह्मायेति भावे कृत्यः कथिचद्द्रष्टव्यः । सकर्मत्वाद्वहतेः । तेन च कर्मणा सर्वस्य त्रेलोक्यस्य गुप्तिः परिपालनं भवति । इतः प्रदानं देवा उपजीवन्ति । ते च शीतोष्ण्यवैर्षेरोषधीः पचन्ति पाचयन्ति । श्वतः परस्परोपकाराद्गुप्तिः ॥ ६४ ॥

यस्यास्येन सदाऽश्नन्ति हव्यानि त्रिदिवौकसः॥ कव्यानि चैव पितरः किं भूतमधिकं ततः॥ ९५॥

इन्यादिवहनं पूर्वोक्तं दर्शयति । त्रिदिवमोको गृहं येषां त एवमुच्यन्ते स्वर्गवासिनो देवाः । त्राह्मणेन भुक्तमत्रं देवा उपतिष्ठन्ति । श्राद्धे पित्र्यस्य कर्मणोऽङ्गभूतं विश्वेदेवानुद्दिश्य त्राह्मण्योजनं विहितम् । तदपेच्यैतदुक्तम् । किं भूतमन्यद्धिकं श्रेष्ठं ततस्तस्मादिति स्वयं विस्मर्यते । देवाः पितरश्चोक्तमस्थाना मध्यमस्थानाश्चाप्रत्यक्ता न तेषां भोजनोपायोऽन्योऽस्त्यन्यते त्राह्मण्योजनादते महान्त्राह्मणः ॥ स्थ्र ॥

भूतानां प्राणिनः श्रेष्ठाः प्राणिनां बुद्धिजीविनः ॥ बुद्धिमत्सु नराः श्रेष्ठा नरेषु ब्राह्मणाः स्मृताः ॥ ९६ ॥

पृथिव्यां ये भावाः स्थावरा वृचादया जङ्गमाः कृमिकीटादयस्ते भूतशब्देनीच्यन्ते ।
तेषां ये प्राणिन त्राहारविहारादिचेष्टासमर्थास्ते श्रेष्ठाः । ते हि पदुतरं सुखमनुभवन्ति ।
तेषां ये बुद्धरा जीवन्ति हिताहिते विचिन्वन्ति श्रृष्टगालादयः । ते हि धर्मेणोपतप्ताः छायासुपसर्पन्ति, शीतेनार्दिता स्रातपं; निराहारं स्थानं त्यजन्ति । तेषामधिकतरा मनुष्याः तेषां
च ब्राह्मणाः । ते हि लोके पूज्यतमाः, न च सर्वेण परिभूयन्ते । जातिमात्राश्रयं हि तृद्वधे
महत्प्रायश्चित्तम् ॥ स्द ॥

ब्राह्मरोषु च विद्वांसो विद्वत्सु कृतबुद्धयः ॥ कृतबुद्धिषु कर्तारः कर्तृषु ब्रह्मवेदिनः ॥ ९७ ॥

विदुषां श्रेष्ठरं महाफत्तेषु यागादिष्वधिकारात्। तेषामि कृतबुद्धयः परिनिष्ठित-वेदतत्त्वार्था न बै।द्धादिभिः कल्लपीक्रियन्ते। तेषामिप कर्तारः कर्मणामनुष्ठातारः। ते हि विद्यतकरणात्प्रतिषिद्धासेवनाच ने।पहन्यन्ते। तेषामिप ब्रह्मवादिनः, ब्रह्मखरूपत्वात्तत्र इस्वय्यानन्दः॥ ६७॥ ग्रध्यायः ]

उत्पत्तिरेव वित्रस्य मूर्तिर्धर्मस्य शास्वती ॥

मनुस्मृतिः ।

स हि धर्मार्थमुत्पन्नो ब्रह्मभूयाय कल्पते ॥ ९८ ॥
विद्वत्तादिगुणसम्बन्धिनो ब्राह्मणस्य विशेषे दर्शिते जातिमात्रं ब्राह्मणं कश्चिदवमन्येत
तिन्नवृत्त्यर्थमिदमुच्यते। उत्पत्तिरेव गुणानपहाय जन्मैव, ब्राह्मणस्य जातिरेव शाश्वती
धर्मस्य सूर्तिः शरीरम्। धर्मार्थमुत्पन्नो द्वितीयेन जन्मनोपनयनेन संस्कृतः। सा

हि तस्य धर्मार्थोत्पत्तिर्बद्धात्वाय कल्पते सम्पद्यते । धर्मशरीरमुञ्भित्वा परानन्दभाग्भ-वतीति स्तुतिः ॥ स्ट ॥

ब्राह्मणो जायमाना हि पृथिव्यामधिजायते ॥ ईश्वरः सर्वभूतानां धर्मकोषस्य गुप्तये ॥ ९९ ॥

सर्वजीकस्योपिर भवति । श्रिष्ठामुपिरभावेनाह । ईश्वरः सर्वभूतानामिति । प्रभुत्वं धर्माख्यस्य कोषस्य गुप्तये जायते । द्रव्यसञ्जयः केषः । उपमानाद्धर्मसञ्जय उच्यते कोष इति ॥ स्ट ॥

सर्वं स्वं ब्राह्मणस्येदं यत्किञ्चिज्जगतीगतम् ॥ श्रेष्ठचे नाभिजनेनेदं सर्वं वे ब्राह्मणे।ऽईति ॥ १०० ॥

ग्रसन्तुष्टस्य प्रतिप्रहादिषु पुनः प्रवृत्तौ दुष्कृतितामाशङ्कय समाधत्ते। सर्विमदं त्रैलोक्यान्तर्विर्ति धनं व्राह्मणस्य स्वम् । नात्र प्रतिप्रहो विद्यते । प्रभुत्वेनासौ गृह्णाति, न प्रतिप्रहीतृतयेति । प्रशंसीषा न विधिरत एवाहितिशब्दः । स्रभिजने। प्रभिजातता-विशिष्टत्वम् ॥ १०० ॥

स्वमेव ब्राह्मणा भुङ्क्ते स्वं वस्ते स्वं ददाति च ॥ आनृशंस्याद्ब्राह्मणस्य भुज्जते हीतरे जनाः ॥ १०१ ॥

यत्परगृह भातिश्यादिरूपेण भुङ्क्ते तदात्मीयमेव। नैवं मन्तव्यं परपाकेनेति। स्व वस्ते याचित्वाऽयाचित्वा वा वसं लभते नासी तस्य लाभाय, अपि तु स्वकस्याच्छादने विनियोगः। तिष्ठतु तावदात्मोपयोगि यद् गृह्णाति तत्र प्रभुत्वम्। यदन्यभ्यो ददाति परक्ष्यं तदिप तस्य नानुचितम्। आनृशं स्यं कारुण्यम्। तदीयया महासन्त्वतया पृथिव्यां राजानः स्वानि धनान्युपयुक्तते। अन्यथा यद्यसाविच्छेत् 'अहमेतदादाय स्वकार्ये विनियुक्षीयेति' तदा सर्वे निर्धनाः निरूपभोगाः स्युः॥ १०१॥

तस्य कर्मविवेकार्थं शेषाणां चातुपूर्वशः ॥ स्वायम्भ्रुवा मनुर्धीमानिदं शास्त्रमकल्पयत् ॥ १०२ ॥

ग्रध्याय: ]

सर्वस्याः ब्राह्मणस्तुतेः फलप्रदर्शनार्थं श्लोकोऽयम्। एवंविधमिदं महार्थं शास्त्रं यत्तस्य-स्वमिद्दं महार्थं शास्त्रं यत्तस्य-स्वमिद्दं महार्थं शास्त्रं यत्तस्य-स्वमिद्दं महार्थं निक्तं कर्माणः कर्तव्यानि इमानि वर्ज्याण-एष विवेकस्तदर्थम्। श्रेषाणां च चित्रयादीनाम्। श्रनुपूर्वशः प्राधान्याद्वाह्मणस्यानुषङ्गात्चित्रियादीनामिदं शास्त्रमकल्पयत्कृतवान् ॥ १०२ ॥

विदुषा ब्राह्मरोनेद्मध्येतव्यं प्रयत्नतः ॥

शिष्येभ्यश्च प्रवक्तव्यं सम्यङ्नान्येन केनचित् ॥ १०३ ॥

अध्येतव्यं प्रवक्तव्यमित्रहें कृत्या न विधा। द्वितीयादध्यायात्प्रभृति शास्त्रप्रविति ध्यते। अयं ह्यध्यायाऽर्थवाद एव। नात्र कश्चिद्विधिरस्ति। तेन यथा 'राजभाजनाः शालयः' इति शालिस्तुर्तिने राज्ञोऽन्यस्येति तद्भोजनिषेधः, एवमत्रापि नान्येन केनचिदिति नायं निषेधः, केवलं शास्त्रस्तुर्तिः—'सर्वस्मिञ्जगिति श्रेष्ठो ब्राह्मणः, सर्वशास्त्राणां शास्त्र-मिद्मतस्तादृशस्य विदुषे। ब्राह्मणस्याध्ययनप्रवचनाई न सामान्येन शक्यते अध्येतुं प्रवक्तुं वाः । अत एवाह प्रयस्त्रतद्ति। यावत्र महान्प्रयस्त्र आस्थितो, यावत्र शास्त्रान्तरस्तर्कन्व्याकरणमीमांसादिभिः संस्कृत आत्मा, तावदेतस्त्रवक्तुं न शक्यते। अत एवाध्ययनेन अवणं लच्यते। तत्र हि विद्वत्तोपयोगिनी न सम्पाठे। विधा ह्यध्ययने विद्वत्ताऽदृष्ट्यायैव स्थात्र च "विधा अवणमध्ययनेन लच्यतः" इति युक्तं वक्तुम्। न विधेये लच्चणार्थता युक्ता। अर्थवादे तु प्रमाणान्तरानुसारेण गुणवादे। न दे। पाय। तस्मात्त्रविधिकार्थं शास्त्रम्। एतच्च परसाद्विशेषतो वच्यते॥१०३॥

इदं शास्त्रमधीयाना ब्राह्मणः शंसितव्रतः ॥ मनावाग्देहजैर्नित्यं कर्मदोषैर्न लिप्यते ॥ १०४ ॥

एवं सम्बन्धिद्वारेण ब्राह्मणार्थतया शास्त्रं स्तुत्वा प्रधुना साचात्स्तौति। इदं शास्त्रं जानानः यंसितव्रतो भवतीति परिपूर्णयमनियमानुष्ठायी भवति। शास्त्राद्दननुष्ठाने प्रत्यवायं ज्ञात्वा तद्भयादनुतिष्ठति सर्वोन् यमनियमान् यथाशास्त्रं सर्वमनुतिष्ठति । अनुतिष्ठन्विहितातिक्रम-प्रतिषिद्धकर्मजनितैद्विः पापः न लिप्यते न सम्बध्यते ॥ १०४॥

पुनाति पिंक्ति वंश्यांश्च सप्तसप्त परावरान् ॥ पृथिवीमपि चैवेमां कृतस्तामेकोऽपि सार्व्हति ॥ १०५॥

पङ्किपावने। भवति । विशिष्टानुपूर्वीकः सङ्घातः पङ्क्तिरुच्यते । तां पुनाति निर्म-स्नीकरोति । सर्वे दुष्टास्तत्सित्रधानाददुष्टाः सम्पद्यन्ते । वंश्यान्सकुलसम्भूतान्सण्तपरा-नुपरितनान्पित्रादीनागामिनाऽवराञ्चनिष्यमाणान् । समुद्रपर्यन्तां पृथिवीं प्रतिप्रहीतुम-इति । धर्मज्ञता हि प्रतिप्रहाधिकारे हेतुः, इतश्च सर्वे धर्मा ज्ञायन्ते ॥ १०५ ॥ इदं स्वस्त्ययनं श्रेष्ठमिदं बुद्धिविवर्धनम् ॥ इदं यशस्यं सततमिदं निःश्रेयसं परम् ॥ १०६ ॥

स्वस्त्यभित्रेतस्यार्थस्याविनाशः। ग्रयनं प्रापणम्। स्वस्ति प्राप्यते येन तत्स्वस्त्ययनम् ग्रेष्ठमन्येभ्यो जपहोमादिभ्यः। न हि शास्त्रमन्तरेण तेषामनुष्ठानं सम्भवति, श्रतस्तदनुष्ठान्-हेतुत्वाच्छ्रेष्ठमेतत्। श्रथवा धर्मज्ञानार्थवाक्यान्येव श्रेयस्यान्यनुष्ठानं तु क्रेशकरमत उच्यते श्रेष्ठमिति। इदं बुद्धिविवर्धनम्। शास्त्रे ह्यासेच्यमाने तदर्थस्य प्रकाशनाद्प्रन्थि-प्रमोचाद्धुद्धिविवृद्धिः प्रसिद्धैव। इदं यशस्यम्, धर्मज्ञः संशयानैः पूच्छ्यमानः स्याति स्वभते। यशसो निमित्तं 'यशस्यम्'। विद्वत्तौदार्यादिगुणवत्त्या प्रसिद्धियशः। निःश्रयमं दुःस्वाननुविद्धाया प्रीतेः स्वर्गापवर्गलचणायास्तत्प्राप्तिहेतुकर्मज्ञानहेतुत्वा न्निःश्रयसं परं श्रेष्ठम्॥१०६॥

श्रस्मिन् धर्मोऽखिलेनोक्तो गुणदोषौ च कर्मणाम् ॥ चतुर्णामपि वर्णानामाचारश्चैव शाश्वतः ॥ १०७॥

इदानीं खशास्त्रस्य स्वविषये साकल्येन वृत्तेरन्यनिरपेचतामाह । कश्चियो नाम धर्मः स सर्वः शास्त्रेऽस्मिन्कात्स्न्येंनाभिहितः । न तस्माद्धर्मज्ञानाय शास्त्रान्तरापेचा कर्तव्येत्यिति शयोक्तिः स्तुतिः । स्रस्मिञ्छास्त्रे धर्मः स्मार्तोऽखिलेन निःशेषेग्रोक्तः । गुणदोषी च कर्मग्राम् । इष्टानिष्टे फले'गुग्रदोषी कर्मग्रां' यागादित्रह्महत्यादीनाम् । एवं हि साकल्यं भवित यत् कर्मस्वरूपमितिकर्तव्यताफलविशेषः कर्तः विशेषसम्बन्धो निस्नकाम्यता-विवेकः । एतत्सर्व गुग्रदोषपदेन प्रतिज्ञातम् । धर्म इत्युक्ते कर्मम्रहणं वृत्तपूरग्रार्थम् ।

चतुर्णामिप वर्णानास् । एतदिप साकल्यार्थम्। यो नाम कश्चिद्धमेंऽिषकृतस्त्रस्य सर्वस्येतो धर्मलाभः। स्नाचारश्चेव शाश्चतः । स्नाचारप्रमाणको धर्म 'स्नाचार' इत्युक्तः । द्वितीये चैनं विवेच्यामः । शाश्चतो वृद्धपरम्परया नेदानीन्तनैः प्रवर्तितः ॥ १०७ ॥

त्राचारः परमा धर्मः श्रुत्युक्तः स्मार्त एव च ॥ तस्मादस्मिन्सदायुक्तो नित्यं स्यादात्मवान् द्विजः ॥ १०८ ॥ 🚜

परमः प्रकृष्टो धर्म प्राचारस्तथा श्रुतै। वेदे य उक्तः, स्मार्तः स्मृतिषूक्तस्तस्मा-दाचारधर्मे नित्यं युक्तः स्यान्नित्यमनुतिष्ठेदात्मवानात्मने। द्वितमिच्छन् । सर्व-स्याऽऽत्मास्त्यते। मतुपा तद्धितपरत्वमुच्यते ॥ १०८ ॥

> त्राचाराद्विच्युता विमो न वेदफलमशुते ॥ स्राचारेण तु संयुक्तः संपूर्णफलभाक्स्मृतः ॥ १०९ ॥

प्रकारान्तरेखेयमाचारस्तुति:। ख्राचारात्मच्युत स्राचारहीनो न वेदफलं प्राप्नोति । वेदविद्वितकमी नुष्ठानफलं वेदफल मित्यक्तम् । समग्राण्यविकलानि वैदिकानि कर्माण्य-नुतिष्ठन्यद्याचारश्रष्टो न ततः पुत्रकामादिफलमश्रुत इति निन्दा। एष एवार्थो विपर्यये-गोच्यते । आचारेण तु संयुक्तः सकलं फलं प्राप्नोति, काम्यानाम् । अत्र यहदन्ति "सम्पर्णवचनादाचारहीनस्याप्यस्ति काम्येभ्यः फलसम्बन्धो न कृत्स्रफललाभ" इति तन्न किञ्चित्, अर्थवादत्वादस्य ॥ १०६॥

> एवमाचारता दृष्टा धर्मस्य मुनया गतिम् ॥ सर्वस्य तपसा मूलमाचारं जगृहुः परम् ॥ ११० ॥

यावत्किचित्तपः प्राणायाममीनयमनियमकुच्छ्चान्द्रायणानशनादि तस्य सर्वस्य फलप्रसवे सूलमाचारे। तस्तमेव सुनयस्तपः फलार्थिने। मूलत्वेन कारणतया जगृहः गृहीतवन्त: । माचाराद्दृष्ट्वा धर्मस्य मुनया गति प्राप्तिमतिक्रेशकरं तपस्तथाप्याचार-हीनस्य न फलतीति श्रुतिः ॥ ११० ॥

> जगतश्च सम्रत्पत्तिं संस्कारविधिमेव च ॥ व्रतचर्योपचारं च स्नानस्य च परं विधिम् ॥ १११ ॥

उक्ता धर्मा अत्र विशिष्यन्ते । श्रोतृप्रवृत्यर्थं चानन्तफलता धर्मस्योत्तां 'एतदन्ता'-स्त्वित्यादिना । तत्रातीन्द्रियोऽयमनन्ते। दुष्पार इति मन्वाना अवसीदेयुरत उत्साहजननार्थ शास्त्रार्थसङ्कलनात्मिकामनुक्रमणीं पठति । एतावन्त्यत्र वस्तूनि, नातिबहूनि, शक्यन्ते श्रद्धानैः पुरुपैर्ज्ञातुमिति । सङ्क्षेपोपदिष्टमार्ग ग्राक्रम्यमाणा न दुःसद्दो भवतीति ।

जगतश्च समुत्पत्तिमिति कालपरिमाणं तत्स्वभावभेदे। त्राह्मण्सतुतिरित्यादि सर्व जगदुत्पत्तावन्तर्भृतम् । एतश्चार्थवादतयोक्तं न प्रमेयतया । संस्कारविधि व्रतचर्यो-पचारं च। गर्भाधानादयः संस्काराः। तेषां विधिः कर्तव्यता । ब्रह्मचारिखो व्रतचर्याया उपचाराऽनुष्ठानमितिकर्तव्यता वा। एतद्द्वितीयाध्यायप्रमेयार्थः। स्नानं गुरुकुलान्निवर्त-मानस्य संस्कारविशेषः ॥ १११ ॥

> दाराधिगमनं चैव विवाहानां च लक्षणम् ॥ महायज्ञविधानं च श्राद्धकल्पं च शाश्वतम् ॥ ११२ ॥

दाराणामधिगमनं भार्यासङ्ग्रहः । विवाहानां त्राक्षादीनां तत्प्राप्युपायानां च सुझ्यां खरूपाधिगमने हेतुम् । महायज्ञाः पश्च वैश्वदेवादयः । श्राद्धस्य पितृयज्ञस्य

कल्पो विधिरितिकर्तव्यता। 'पर' प्रहणं 'शाश्वत' प्रहणं च वृत्तपूरणार्थम्। एष वृतीया-ध्यायार्थः ॥११२॥

मनुस्मृतिः ।

वृत्तीनां लक्षणं चैव स्नातकस्य व्रतानि च॥ भक्ष्याभक्ष्यं च श्रीचं च द्रव्याणां शुद्धिमेव च ॥ ११३ ॥ स्त्रीधर्मयोगं तापस्यं मोक्षं संन्यासमेव च ॥ राज्ञश्र धर्ममिखलं कार्याणां च विनिर्णयम् ॥ ११४ ॥ साक्षिपश्रविधानं च धर्मं स्त्रीपुंसयोरि ॥ विभागधर्मं चूतं च कण्टकानां च शोधनम्॥ ११५॥ वैश्यशृद्रोपचारं च सङ्कीर्णानां च सम्भवम् ॥ श्रापद्धमं च वर्णानां प्रायश्रित्तविधि तथा ॥ ११६ ॥

वृत्तीनां जीवनोपायानां धनार्जनात्मकानां भृत्यादीनां लक्षणम् । स्नातकस्य समाप्तवेदाध्ययनस्य गुरुकुलानिवृत्तस्य व्रतानि नेचेते। चन्तमादित्यमित्यादीनि । एष चतुर्थाऽर्थः।

भस्याभस्यम् । 'पश्च पश्चनला भस्याः 'ग्रभस्यं पलाण्डादि । श्रीचं कालकृतं जन्मादावुदकादिना च द्रव्यशुद्धिः। स्त्रीधम यागः सम्बन्धा बाल्युवेत्यादि । एत-त्पाञ्चमिकम्।

तापसाय हितं तापस्यम्। तपःप्रधानस्तापसा वानप्रस्थस्तस्य धर्मस्तापस्यम्। मासः परिव्राजकधर्मः । संन्यास्थ तद्विशोष एव । स च तत्रैव दर्शयिष्यते। षष्ठाध्यायवस्त्वेतत् । राजः पृथिवीपालनाधिकृतस्य प्राप्तैश्वर्यस्य धर्मीऽखिलो दृष्टार्थोष्ठ । एष सप्रमाध्यायगोचरः।

कार्याणामृणादानादीनां विनिर्णया विचार्य संशयच्छेदेनावधारणमनुष्ठेय-निश्चयः । साक्षिणां च प्रश्ने यो विधिः । प्राधान्यात्पृथङ्निर्देशः । आष्टमिकोऽयमर्थः 🛏

धर्मः स्त्रीपुंचयारित्येकदेशे स्थितयोः प्रवासवियुक्तयोश्च परस्परं वृत्तिः। रिक्थ-विभागधर्मः। द्यू तम् । तद्विषयो विधिः यू तशब्देनोक्तः। करटकादीनां चे।राटविका-दीनां शोधनं राष्ट्रात्रिरसनोपायः। यद्यपि विभागादिरष्टादशपदान्तर्गतत्वातंकार्यायां चेत्रनेनैवोपादानाहणादानादिवन्न पृथङ्निर्देश्यः, — प्रध्यायभेदात्तु पृथङ्निर्देशः। वैशय-शूद्रयारपचारः स्वधर्मानुष्टानम् । एतन्नवमे ।

सङ्कीर्णानां चत्तृ वैदेहकादीनां सम्भवमुत्पत्तिम् । स्नापद्धर्मं च खवृत्याऽजी-वतां प्राणात्यये यो धर्मः । एतदृशमे ।

मायश्चित्तविधिरेकादशे ॥ ११३ ॥ ११४ ॥ ११५ ॥ ११६ ॥

संसारगमनं चैव त्रिविधं कर्मसम्भवम् ॥ निःश्रेयसं कर्मणां च गुणदेषपरीक्षणम् ॥ ११७ ॥

संसारगमनम् । धर्मेण धर्मी लच्यते, संसारी पुरुष आत्मा, तस्य गमनं देहाहेहान्तरप्राप्तिः । अथवा संसारिवषयाः पृथिव्यादयो लोका उच्यन्ते, तत्र गमनम् पूर्ववत् ।
विविधम् उत्तमाधनमध्यमम् कर्मसम्भवं ग्रुभाग्रुभकर्मनिमित्तम् । निःश्रेयसम् न
केवलं कर्मनिमित्ता गतय उक्ताः यावद्यतः परमन्यच्छेयो नास्ति तदुपायोऽप्यध्यात्मज्ञानमुक्तम् । कर्मणां च विहितप्रतिषिद्धानां गुणादे।षपरीक्षा ॥ ११७॥

देशधर्माञ्जातिधर्मान् ग्रुलधर्माश्च शाश्वतान् ॥ पाषण्डगणधर्माश्च शास्त्रेऽस्मिन्युक्तवान्मतुः ॥ ११८ ॥

तदेव साकल्याभिधानं द्रढयति । प्रतिनियते देशेऽनुष्ठायमाना न सर्वस्यां पृथित्यां ते देशधर्माः । त्राह्मणादिजात्याश्रया जातिधर्माः । कुलधर्माः प्रख्यातवंशप्रवर्तिता इति । पाष्यं प्रतिषिद्धत्रतचर्या वाह्यस्मृतिसमाश्रयास्तत्र ये धर्माः—पाषण्डिनो विकर्मस्थानिति । गणः सङ्घातो, विश्वकारुक्जशीलवादीनाम् । तान्सर्वधर्मान्भगवान्मनुरिस्स-व्छाक्ते उक्तवान् ॥ ११८॥

यथेदमुक्तवाञ्छास्तं पुरा पृष्टो मनुर्मया ।।
तथेदं यूयमप्यद्य मत्सकाशान्त्रिवेधित ।। ११९ ।।
इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुमोक्तायां मंहितायां प्रथमाऽध्यायः।।१॥
अवधानार्थः प्रतिबोधः ॥ ११६॥

इति श्रीभद्दमेघातिथिविरचिते मनुभाष्ये प्रथमोऽध्यायः ॥ १ ॥

### श्रथ द्वितीयाध्यायः २।

विद्वद्भिः सेवितः सद्भिर्नित्यमद्वेषरागिभिः॥ हृदयेनाभ्यनुज्ञाता या धर्मस्तं निवाधत ॥ १॥

प्रथमोऽध्यायः शास्त्रप्रतिपाद्यार्थतत्त्वदर्शनार्थोऽनुक्रान्तः । जगत्सृष्ट्यादिवर्णनं च तच्छे-षमेव व्याख्यातम् । इदानीं शास्त्रमारभते । तत्र प्रतिज्ञाते।ऽथीं जगत्सर्गादिवर्णनेन व्यवाया-द्विस्मृत इत्यनुगन्धानार्थं पुनः शिष्यानप्रति बोधयति ।

या धर्मी भवतां शुश्रूषितस्तिमिदानीं मयोच्यमानं निबोधताविहता भूत्वा शृश्यत । प्रथमेऽध्याये पञ्चषाः ऋोकाः प्रयोजनादिप्रतिपादनार्थाः । परिशिष्टमर्थवाद-रूपम् । तच्चेन्नातिसम्यगवधारितं न धर्मपरिज्ञाने महती चतिः । इह तु साचाद्धर्म उपदिश्यते । तते।ऽवधानवद्भिरवधारणीयोऽयमर्थे इति पुनरुपन्यासफलम् ।

धर्मशब्द 'उक्तार्थोऽष्टकाद्यनुष्टानवचनः। बाह्यदर्शनिनस्तु भस्मकपालादिधारणमपि धर्मः मन्यन्ते। तन्निवृत्त्यर्थः विद्वद्विरित्यादीनि विशेषणपदानि।

विद्वांसः शास्त्रसंस्कृतमतयः प्रमाणप्रमेयस्वरूपविज्ञानकुशलाः। ते च वेदार्थविदे। विद्वांसा नान्ये। यतो वेदादन्यत्र धर्मं प्रति ये गृहीतप्रामाण्यास्ते विपरीतप्रमाणप्रमेयप्रह-णादविद्वांस एव। एतच मीमांतातस्तन्वता निश्चीयते।

सन्तः साधवः प्रमाणपरिच्छित्रार्थानुष्ठायिने। हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थाय यत्र-वन्तः । हिताहितं च दृष्टं प्रसिद्धम् । अदृष्टं च विधिप्रतिषेधलचणम् । तद्दनुष्ठानवाद्धाः स्रसन्त उच्यन्ते । अत उभयमत्रोपात्तं ज्ञानमनुष्ठानं च ।

विद्यमानतावचनः सच्छब्दो न सम्भवति, धानर्थक्यात् । यद्धि येन सेव्यते तत्ते न विद्यमानेनैत्र ।

सेवाऽनुष्ठानशीलता । भूतप्रत्ययेनानादिकालप्रवृत्ततामाह । नायमष्टकादिधर्मोऽयत्वे केनचित्प्रवर्तित इतरधर्मवत्। एतदेव नित्यशब्देन दर्शयति । यावत्संसारमेषधर्मः । वाद्य-धर्मास्तु सर्वे मूर्खदुःशीलपुरुषप्रवर्तिताः कियन्तं कालं सब्धावसरा ध्रिप पुनरन्तर्धीयन्ते । न हि व्यामोहो युगसहस्रानुवर्शी भवति । सम्यग्ज्ञानमविद्यया सब्खन्नमि तत्त्वये निर्म-स्नतामेवैति । न हि तस्य निर्मस्नतया छेदः सम्भव इति । ि द्वितीय

अद्वेषरागिभिः । इदं बाह्यधर्मानुष्ठाने द्वितीयं कारणम् । व्यामोद्यः पूर्वमुक्तः । अनेन लोभादय उच्यन्ते, रागद्वेषप्रहणस्य प्रदर्शनार्थत्वात् । लोभेन मन्त्रतन्त्रादिषु प्रवर्त-यन्ति । अथवा रागद्वेषयोलोभोऽन्तर्भूतः । न्य्रात्मनि ये भोगोपायास्तेषु रक्ताः उपायान्तरेण जीवितुमसमर्था लिङ्गधारणादिना जीविति । तदुक्तं 'भस्मकपालादिधारणं, नग्नता, काषाये च वाससी-बुद्धिपौरुषहोनानां जीविकेतिः ।

द्वेषा विपरीतानुष्ठानकारणम् । द्वेषप्रधाना हि नातीव तत्त्वावधारणे समर्था भवन्त्यतो ऽधर्ममेव धर्मत्वेनाध्यवस्यन्तीति ।

श्रथवाभाविष रागद्वेषौ तन्वावधारणे प्रतिवन्धकौ । सत्यामिष कस्याश्चिच्छास्रवेदन-मात्रायां लब्धेऽिष विद्वद्वपदेशे रागद्वेषवत्तया विषरीतानुष्ठानं सम्भवति । जानाना श्रिष यथावच्छास्रं कस्यचिद् द्वेष्यस्योपघाताय प्रियस्य चोपकाराय कौटसाच्याद्यधर्म सेवन्ते । तेषां वेदमूलमेवानुष्ठानमित्यशक्यनिश्चयं कारणान्तरस्य रागद्वेषलचणस्य सम्भवात् । श्रतस्तत्प्रतिषेधः ।

धत्र चे। चते । "सद्भिरिति सच्छब्दः साधुतावचना वर्णितः । कीहशी च साधुता तस्य यदि रागद्वेषाभ्यामधर्मे प्रवृत्तिः सम्भाव्यते । तस्मादद्वेषरागिभिरिति न वक्तव्यम्।"

एवं तर्हि हेतुत्वेनोच्यते । यता रागादिवर्जिता अतः सन्ता भवन्ति । रागद्वेषप्रधान-त्वाभावश्चात्र प्रतिपाद्यते । न सर्वेग्य सर्वे तदभावयाग्यावस्थागतस्य हेतार्निरन्वयमुच्छि-द्यते । तथा च श्रुतिः—'' न ह वै सशरीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहतिरस्तीति''।

रागा विषयोपभागगृष्ट्र ता। तत्प्रतिषेधव्यापारे। द्वेषः। लोभा मात्सर्यमसाधारण्ये-नस्पृहा, परस्य चैतन्माभृद्विभवख्यात्यादि। चित्तधर्मा एते। श्रथवा चेतनावत्सु स्नीसुतसुह-द्वान्धवादिषु स्नेहो रागः; लोभोऽचेतनेष्विप धनादिषु स्पृहा।

हृदयेन । हृदयशब्देन चित्तमाचष्टे । स्ननुत्तानं च हृदयस्य प्रसादः । एषा हि स्थितिः । स्नन्तहृदयवर्तीनि बुद्ध्यादितन्वानि । यद्यपि बाह्यहिंसामच्यमच्यादिषु मूढ़ा धर्मबुद्ध्या प्रवर्तन्ते, तथाऽपि हृदयाक्रोशनं तेषां भवति । वैदिके त्वनुष्ठाने परितुष्यित मनः।

तदस्य सर्वस्थायमर्थः । न मया ताहशो धर्म उच्यते यत्रैते देशाः सन्ति । किन्तु य एवंविधैर्महात्मभिरनुष्ठीयते स्वयं च यत्र चित्तं प्रवर्तयति वा। अत आहरातिशय उच्य-मानेषु धर्मेषु युक्तः ।

प्रथवा हृद्यं वेदः । स ह्यधीतो भावनारूपेण हृदयस्थितो 'हृदयम्' । ततश्च त्रितय-मत्रोपात्तम् । यदि तावदिवचार्येव स्वाप्रहात्काचित्प्रवृत्तिः कस्यचित्तथाऽप्यत्रैव युक्ता । एतस्वृदयेनाभ्यतुज्ञात इत्यनेनोच्यते । प्रथाप्ययं न्यायो 'महाजनो येन गतः स पन्थाः' इति, तदप्यत्रैवास्ति । विद्वासी हात्र निष्कामाः प्रवृत्तपूर्वी ग्रानिन्दाश्च लोके । प्रथा- प्रामाणिकी प्रवृत्तिः, साऽपि वेदप्रामाण्यात्सि द्वैवेति । सर्वप्रकारं प्रवृत्याभिमुख्य-मनेन जन्यते ।

\* मनुस्मृतिः ।

ग्रन्थे त्वेतं श्लोकं सामान्येन धर्मलचणार्थं व्याचचते। एवंविधैर्यः सेव्यते स धर्मोऽवगन्तव्यः। प्रत्यचवेदविद्वितस्य स्मार्तस्य वाऽऽचारतः प्राप्तस्य सर्वस्यैतद्वाचणं विद्यते। ग्रन्न तु य एतैः सेव्यते तं धर्म निवोधतेति पाठो युक्तः॥ १॥

कामात्मता न प्रशस्ता, "न चैवेहास्त्यकामता ॥ काम्या हि वेदाधिगमः कर्मयोगश्च वैदिकः ॥ २ ॥

फलाभिलाषः कर्मप्रवृत्ते हेंतुर्यस्य स कामात्मा तद्भावः कामात्मता । तत्प्रधानता 'भ्रात्म' शब्देन प्रतिपाद्यते । सा न प्रशस्ता निन्दिता ।

"श्रतश्च निन्द्या प्रतिषंधानुमाने 'न कर्त न्येति' प्रतीयते । श्चर्यात्सौर्याद्दीनां सर्वेषां काम्यानां निषेधोऽयम् । श्चयवा किं विशेषेण श्रूमः सौर्यादीनामिति, सर्वमेव कियानुष्ठानं फलसिद्ध्यर्थं, न स्वरूपनिष्पत्तये । न च काचन निष्फला किया । यदपि—'न कुर्वीत वृथा चेष्टामिति, भरमनि हुतं विषयान्तरे देशराजवार्ताद्यन्वेषणं'— तत्रापि कियाफलं विद्यते । किन्तु प्रधानफलं स्वर्गप्रामादि पुरुषस्य यद् दृष्टादृष्ट्योरुपयुज्यते तद्भावाद् वृथा चेष्टेत्युच्यते । श्चर्योच्यते—'भवतु किया फलवती । तद्विषयेऽभिलाषो न कर्तन्यः वस्तुस्वाभान्यात्फलं भविष्यति'-श्वत्रापि सौर्याद्दीनामफलत्वं, काम्यमानं फलं ज्ञातम । नानिच्छोस्तद्भविष्यति । न च लीकिकी प्रवृत्तिर्दंश्यते फलाभिसन्धिनरपेचा । न चात्र विशेषः श्रुती—वैदिकेषु कर्मसु फलं नाभिसन्धेयमिति । तत्र फलवत्सु श्रुतेषु कामनानिषेधादपृत्रचतौ श्रुतिविरोधः । नित्येषु तु प्राप्तिरेव नास्ति । विशेषानुपादानाच लीकिकन्यापारनिवृत्तौ दृष्टविरोधः । तदिद्मापिततम्, न—किचित्केनचित्कर्तन्यं सर्वेस्तूष्णांभूतैः स्थातन्यम्' ।

उच्यते। यत्तावदुक्तं काम्येषु सौर्यादिषु निषेधप्रसङ्ग इति, नतत्र वच्यति यथासङ्कित्वारचेद्द सर्वान् कामान् समश्रुतः इति। निषेधे हि कुतः सङ्कल्पः कुतश्च कामानाप्तिः। यदिप विशेषानुपादानाल्ले। किके प्रिप्तक्त इति—तत्रोपात्त एव विशेषः, 'यो धर्मस्तं निन्नोधतेति' धर्मस्य प्रकृतत्वात्। यद्दप्युक्तं नित्येषु फलाश्रवणात्फलाभिसन्धेः प्राप्तिरेव नास्ति, कि निषेधेनेति, —तत्राप्युच्यते। फलाभावात्कश्चित्सम्यक्शास्त्रार्थमज्ञानानो न प्रवर्तेत, सौर्या-दिषु च श्रुतफत्तेषु फलाभिसन्धिपृर्विकां प्रवृत्ति दृष्ट्वा सामान्यतोद्दृष्टेन यत्कर्त्वयं तत्फल-हेतोः क्रियत इत्यश्रुतमपि फलमभिसन्दधीत तिश्रवृत्यर्थमिदमारभ्यते। यद्यप्ययं न्याया-यत्फलवच्छुतं तत्त्रथैव कर्त्वयम्, यदापि निष्फलमेव कर्त्वयतया शास्त्रेण यावज्ञोवादि-पद्दिनिव विश्वजिन्यायेन फलकल्पनयाऽवगमितं तस्त्रान्यशानुष्ठाने प्रसङ्ग एव नास्ति, तथापि य येतं न्यायं प्रतिपत्तुमसमर्थः स वचनेन प्रतिपाद्यते। न्यायतः प्रतिपत्तौ हि गौरवम्, वचनात्तु लघोयसी सुखप्रतिपत्तिरिति सुहृदूत्वा प्रमाणसिद्धमर्थसुपदिशतिस्म।

कामशब्दोऽयं यद्यपि त्हच्छ्रयवचनो हष्टस्तथाऽपि तस्येहासम्भवात्काम इच्छा ऽभिलाष इत्यनर्थान्तरम् । तत्र वच्यमाग्रपर्यालोचनया फलाभिलाषेग्र न सर्वत्र प्रवर्तित-व्यमित्ययमर्थः स्थास्यति ।

परस्तु कामात्मतामिच्छामात्रसंबधमात्रं पदार्थः मन्वानश्चीदयति। "न चैवेहास्त्यकामृतेति। न चेह लोके काचिदकामिनः प्रवृत्तिरस्तीत्यर्थः। श्रास्तां तावत्छपिवाणिज्यादि व्युत्पत्रबुद्धिना कियमाणम्, यः स्वयं वेदाधिगमो वेदाध्ययनं
वालः कार्यते पित्रादिना ताड्यमानः सोऽपि न काममन्तरंग्रोपपद्यते। श्रध्ययनं
हि शब्दोचारणक्ष्पम्। न चेाचारणमिच्छया बिना निर्घातध्वनिवदुत्तिष्ठति। इच्छति
चेतिकमिति ताड्यत इति। सैवतथेच्छोपजन्यते। श्राभमते तु विषये स्वयमुपजायत इत्येतावान्विशेषः। यश्चायं वेदिको वेदविहितः कम योगो दर्शपृर्णमासादिकमीनुष्ठाने
नियत्वेनावगतः सोऽपि न प्राप्नोति। न ह्यनिच्छतो देवतोदेशेन स्वद्रव्यत्यागोपपत्तः।
तस्मात्कामात्मतानिषेधे सर्वश्रीतस्मार्त्वकमीनिषेधः प्रसक्त इति।। २।।

"सङ्कल्पमूलः कामा वे यज्ञाः सङ्कल्पसम्भवाः ॥ व्रतानि यमधर्माश्च सर्वे सङ्कल्पजाः स्मृताः ॥ ३॥

''ततश्च यदुक्तं यागस्य कामेन बिना न स्वरूपनिष्पत्तिरिति, तदनेन विस्पष्टं कृत्वा कथयित। सङ्कल्पो यागादीनां सूलं, कामस्य च। यागादीश्चिकीर्षन्नवश्यं सङ्कल्पं करे।ति। सङ्कल्पे च क्रियमाणे तत्कारणेन कामेन सिन्नधातव्यमनिष्टेनापि। यथा पाकार्थिने। ज्वलनं कुर्वतस्तत्समानकारणे। धूमे। प्यनिष्टो जायते। तत्र न शक्यं यज्ञादयः करिष्यन्ते कामश्च न भविष्यतीति।

" 'अय कोऽयं सङ्कल्पा नाम यः सर्विकयामूलम्' ?

"उच्यते। यच्चेतःसन्दर्शनं नाम यदनन्तरं प्रार्थनाध्यवसायौ क्रमेण भवतः। एते हि मानसा व्यापाराः सर्विक्रयाप्रवृत्तिषु मूलतां प्रतिपद्यन्ते। न हि भौतिका व्यापारास्तमन्तरेण सम्भवन्ति। तथाहि प्रथमं पदार्थस्वरूपनिरूपणम् 'भ्रयं पदार्थ इमामर्थिक्रयां साधयनिति यञ्ज्ञानं स इह सङ्करूपोऽभिप्रेतः'। स्रनन्तरं प्रार्थना भवति इच्छा। सैव कामः। 'कथमहमिदमनेन साध्यामीति' इच्छायां सत्यामध्यवस्यति करोमीति निश्चिनोति सोऽध्यवसायः। ततः साधनोपादाने बाह्यव्यापारविषये प्रवर्तते। तथाहि बुभुच्चित स्राद्री सुजिक्रियां प्रयति, तत इच्छिति भुक्षीयेति, ततोऽध्यवस्यति 'व्यापारान्तरेभ्यो विनिवृत्त्य

भोजनं करोमीति,' ततः कर्मकारणस्थानाधिकारिण आह 'सज्जीकुरुत, रसवतीं सञ्चा-रयतेति'।

मनुस्मृतिः।

"नन्वेवं सति न यज्ञादयः सङ्कल्पमात्राद्भवन्ति ग्रिप तु सङ्कल्पप्रार्थनाध्यवसायेभ्यः; तत्र किमुच्यते 'यज्ञाः सङ्कल्पसम्भवाः' इति ।"

सङ्कल्पस्याद्यकारणत्वाददोषः । अत एवे। तरत्र 'नाकामस्य क्रिया काचिद् दृश्यतः' इति वच्यति ।

व्रतानि मानसे। (ध्यवसाये। व्रतम्। 'इदं मया यावजीवं कर्तव्यमिति' यद्वि-हितम्। यथा स्नातकत्रतानि।

यमधर्माः प्रतिषेधक्षाः अहिंसादयः।

ग्रध्याय:

कर्तव्येषु प्रवृत्तिः निषिद्धेभ्या निवृत्तिः नान्तरेण सङ्कल्पमस्ति । ३ ॥

"श्रकामस्य क्रिया काचिद् दृश्यते नेह कर्हिचित् ॥ यद्यद्धि कुरुते किञ्चित्तत्त्रतमस्य चेष्टितम्" ॥ ४ ॥

"पूर्वेग्र शास्त्रीये प्रवृत्तिनिवृत्ती संकल्पाधीने व्याख्याते। अनेन लौकिकेषु कर्मसु तदधीनते। च्यत इति विशेष:। नेह लोके कि हिचित्कदाचिदपि जाप्रदवस्थायां क्रिया काचिद नुष्ठेयत्वेनानिच्छत: सम्भवति। यत्कि चिल्लीकिकं वैदिकं वा कुरुते कर्म विहितं प्रतिषिद्धं च तत्सर्वं कामस्य चेष्टितम्। हेतुत्वाच्चेष्टितं कामस्यैवेत्युक्तम्।

तदिदमतिसङ्कटम्-कामात्मता न प्रशस्ता, न चानया विना कि व्विद्नुष्ठानमस्ति" ॥४॥

तेषु सम्यग् वर्तमाना गच्छत्यमरलेकताम् ॥ यथा सङ्कल्पितांश्चोह सर्वान्कामान्समश्चुते ॥ ५ ॥

भ्रत्र प्रतिविधत्ते-

तेषु कामेषु सम्यग्वर्तितव्यम्।

''का पुनः सम्यग्वृत्तिः ?"

यद्यथा श्रुतं तत्त्रथैवानुष्ठेयम् । नित्येषु फलं नाभिसन्धेयम् , ग्रश्रुतत्वात् । काम्येषु त्वनिषेधः तेषां तथाश्रुतत्वात् । फलसाधनतयैव तानि विधितोऽवगम्यन्ते । फलानिच्छोस्त-दनुष्ठानमश्रुतकरणं स्यात् । नित्येषु फलाभिसन्धिव्यमिाइ एव । न ह्यभिसन्धिमात्रात्प्र-माणतोऽनवगते फलसाधनत्वे फलसुत्पद्यते ।

एवं कुर्वन् गच्छिति प्राप्तेत्यमरलोकताम् । प्रमराः देवाः तेषां लोकः स्वर्गः। तिन्न-वासात् प्रमरेषु लोकशब्दः स्थानस्थानिने।रभेदात् 'मञ्चाः क्रोशन्तीति' वत् । तेनायं समासः । प्रमराश्च ते लोकाश्च ग्रमरलोकास्तद्भावः ग्रमरलोकता । देवजनत्वं प्राप्नोति XE

ष्प्रध्यायः ]

देवत्वं प्राप्नोतीत्यर्थः । वृत्तानुरोधादेवमुक्तम् । अथवाऽमरां छोकयति पश्यत्यमरलोकः । 'कर्मण्यम्' । तदन्ताद्भावप्रत्ययः । (पाणिनि सू. ३ । २ । १) । देवदर्शी सम्पद्यते । अने-नापि प्रकारेण स्वर्गप्राप्तिरेवोक्ता भवति । अथवाऽमर इव लोक्यते लोके ।

प्रथवादश्वायम् । नात्र स्वर्गः फलत्वेन विधीयते । नित्यानां फलाभावात्काम्यानां च नानाफलश्रवणात् । तेन स्वर्गप्राप्त्या शास्त्रानुष्ठानसम्पत्तिरेवोच्यते । लच्चण्या यद्धें कर्म-णामनुष्ठानं तत्सम्पद्यत इत्यर्थः । तत्र नित्यानां प्रत्यवायानुत्पत्तिर्विध्यर्थसम्पत्तिर्वा प्रयोज-नम् । काम्येषु तु यथासङ्कल्पितान् यथाश्रुतं सङ्कल्पितान् । प्रयोगकाले यस्य कर्मणो यत्फलं श्रुतं तत्सङ्कल्प्य ग्रभितन्धाय मनसा कामयित्वेदमहमतः फलं प्राप्नुयामिति । ततः सर्वान्कामान् काम्यानर्थान् समग्रते प्राप्नोति ।

ध्रतः परिहृता संकटापत्तिः, यता न सर्वविषयः कामो निषिध्यते, किं तर्हि, नित्येषु फलाभिलापलचा्यः। साधनसम्पत्तिस्तु काम्यैव।

ब्रह्मवादिनस्तु सै।र्यादीनां निषेधार्थं कामात्मतेति मन्यन्ते । फलार्थितया क्रिय-माणा बन्धात्मका भवन्ति । निष्कामस्तु ब्रह्मार्पणन्यायेन कुर्वन्मुच्यते । तदुक्तं भगवता कृष्णद्वैपायनेन भा कर्म फल्रहेतुभूंः (भ. गी. २. ४७) । तथा "साधनानामकुत्स्रत्वा-न्मौर्ख्यात्कर्मकृतस्तथा । फलस्य चाभिसन्धानादपवित्रो विधिः स्मृतः" इति ।

बहवश्चात्र व्याख्याविकल्पाः, ग्रसारत्वात्तु न प्रदर्शिताः ॥ ५ ॥

वेदे।ऽखिले। धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदाम् ॥ स्राचारश्चेव साधूनामात्मनस्तुष्टिरेव च ॥ ६ ॥

पूर्वपद्यः—कोऽस्यामिसम्बन्धः। यावता धर्मोऽत्र वक्तव्यतया प्रतिज्ञातः। स च विधिप्रतिषेधलचणः। तत्र न वेदस्य धर्ममूलता विधेया—'वेदा धर्ममूलत्वेन ज्ञातव्या धर्मप्रामाण्य भ्राश्रयणीयः,' भ्रन्तरेणैवोपदेशं तिस्तिद्धेः। न हि मन्वाद्यु पदेशसमधिगम्यं वेदस्य
धर्ममूलत्वम्। ग्रिप तु भ्रवाधितविषयप्रतीतिजनकत्वेनापौरुषेयतया च पुरुषसंसर्गदे।पैरिप
मिथ्याभिधानाशङ्काभावात्, स्वतश्च शब्दस्यादुष्टत्वात्प्रत्यचवत्स्वतःप्रामाण्यसिद्धिः।
भ्रशेच्यते—'न्यायतः सिद्धं वेदस्य प्रामाण्यमनृद्य मन्वादिस्मृतीनां तन्मूलता वचनेन ज्ञाप्यत
इति'—तद्दिष न। तत्रापि पूर्वज्ञानसापेचत्वात्स्मरणस्य भ्रान्तिविप्रलम्भादीनां महाजनपरिमहादिना निरस्तत्वादतीन्द्रियार्थदर्शनस्याशक्यभावाच पुरुषस्य च स्वानुभवसिद्धेवेदार्थस्मरणस्य वेदमूलतैव्युवशिष्यते। न हि वेदविदां कार्यार्थविषयं स्मरणं सम्भवति। वेदस्य
च मूलत्वेन मूलान्तरकल्पनाया भ्रनवसरः।

नाप्येतच् ज्यते वक्तुम्—'स्पृतिशीले च तद्विदामित्येतद्प्यन् चते, बाह्यस्पृतीनामप्रामा-ण्यायः—यतस्तासां न्यायत एव सिद्धमप्रामाण्यम् । न हि शाक्यभाजकत्तपणकादीनां वेदसंयोगसम्भवे। येन तन्मूलतया स्वविषये प्रमाणं स्युः, स्वयमनभ्युपगमात्, तैश्च वेदस्याप्रामाण्याभिधानात्। प्रयक्तवेदविरुद्धार्थोपदेशाच तत्रासम्भवः,तासु स्मृतिषु वेदाध्ययनिष्धे।
धात्। सित हि वेदाध्येतृत्वे बुद्धादीनां तन्मूलता स्यान्न वेति जायते विचारणा। यत्र तु
तत्सम्बन्धे। दूरापेतस्तत्र का तन्मूलताशङ्का। स्वयं च मूलान्तरं परम्परायातमभ्युपगच्छन्ति—
'परप्राम्यहं भित्नुकानां दिव्येन चत्नुषा सुगतिं दुर्गतिं च'। एवं सर्व एव बाह्या भोजकपाच्चरात्रिकनिर्भन्थानार्थवादपाशुपतप्रभृतयः स्वसिद्धान्तानां प्रणेतृन्पुरुषातिशयान् दंवताविशेषांश्च प्रत्यक्तदर्थदशि नोऽभ्युपयन्ति, न वेदमूलमिप धर्ममभिमन्यन्ते। प्रत्यक्तेण च
वेदेन विरुद्धास्तत्रार्था उपदिश्यन्ते। तथाहि हिंसा चेद्धमे उच्यते संसारमोचकादिभिः,
सा चात्र प्रत्यक्ततः प्रतिषिद्धा। तथाऽन्यत्र तीर्थस्नानमधर्मोऽभ्युपेयते, इह त्वहरहः स्नायातीर्थानि सेवेतित च विधिः। तथाऽग्निष्टोमीयवधः कचित्पापहेतुरिष्यते, स च ज्योतिष्टोमविधिना विरुद्धः। तथाऽन्ये सर्वानेव यागद्दोमानात्मार्थान्सम्मन्यन्ते, देवताभेदविधिभिर्नानादैवत्यास्तेऽवगमिताः। स्रतो विरोधः।

येऽप्याहु:—प्रहणाप्रहणावदुदितानुदितहोमकालवस्त्रत्यत्तश्रुतिविरोधदर्शनात् स्यात्समभवः शाखान्तरस्योच्छित्रस्यानुच्छित्रस्य वा तद्विरुद्धार्थविधिपरस्य । अनन्ता हि वेदशाखाः । ताः कथमेकस्य प्रत्यत्ताः । उत्सादश्च सम्भवतीति । तत्र स्यात्तादृशी वेदशाखा
यस्यामयं नरास्थिपात्रभे।जननग्नक्मोदिरुपदिष्टो भवेत् ।

उच्यते—न वयं ब्रूमः वेदे विरुद्धार्थो।देशासम्भव इति । किन्तु समकचत्वात्तयोर्वि-कल्पितप्रयोगयोरव्याघातः । इह तु कल्प्यो वेदः । न च प्रत्यचिवरोधिकल्पनाया अवसरः। न च सम्भवमात्रेण तावता निश्चयः । निश्चितस्तु तद्विरुद्धप्रत्यचिविधः । अनिश्चितेन न वा निश्चितं बाध्यते । शाखोत्मादपचं चात्रैव श्लोके परस्तात्प्रपश्चियव्यामः । सर्वत्र च प्रत्यच-श्रुतिभिर्मन्वादिस्मृतीनां व्यतिषङ्गः । कचिन्मन्त्रेण कचिद्देवतया कचिद्दव्यविधिभिः । न च बाह्यासु तत्सम्भवतीति तासामप्रामाण्यम् ।

एवमाचारस्यापि वेदविद्भिरदृष्टार्थतयाऽऽचर्यमाणस्य स्मृतिवदेव प्रामाण्यं मूलसम्भ-वात् । श्रसाध्वाचारस्यापि दृष्टकारणादिसम्भवादविदुषां च श्रान्त्यादिसम्भवादप्रा-माण्यम् ।

एवमात्मनस्तुष्टेरपि।

यदि च वेदस्मृत्याचाराणां मन्वाद्युपदेशसमधिगम्यं प्राप्ताण्यं मन्वादीनां कथम्। तत्राप्युपदेशान्तरात् स्मार्तभ्व मनुरत्रवीदित्यादेः। तत्र कथम्। तस्मादिदं प्रमाणमि-दमप्रमाणमिति युक्तित एतदवसेयम् नेापदेशतः। तथाचायमनर्थकः ऋोकः। एतत्सः मानरूपा उत्तरेऽपि।

भ्रध्याय:

सिद्धान्तः। स्रत्रोच्यते। इह ये धर्मस्त्रकारा प्रव्युत्वत्रपुरुषच्युन्पादनार्थं पदार्थसम्पाद्मान्य पराववीधन्तपत्याप्रम्यसम्दर्भानारभन्ते तत्र यथैगष्टकादीनां वेदात्स्वयं कर्त ज्यतामगण्य पराववीधनार्थम् पुनिवन्धः, एवं प्रमाणान्तरसिद्धस्य वेदप्रामाण्यादेः। सन्ति केचित्प्रतिपत्तारी ये न्यायतस्त्रक्षविवेचनासमर्था उद्दापोहादिक् पबुद्धग्रभावात्। तानप्रति न्यायसिद्धोऽप्यर्थः सुद्धद्भवद्वपदिश्यते। तत्र यन्न्यायतः सिद्धं वेदस्य धर्ममृत्रत्वं तदेवानेनानू यते। वेदो धर्मसू तस् । धर्मस्य मृत्रत्वेन वेदो विचार्य युक्तगा सिद्धो नात्राप्रामाण्यशङ्का कर्तव्या। भवन्ति च लोकं शंक प्रमाणान्तरसिद्धानामर्थानामुपदेष्टारः। 'न त्वयाऽजीर्णे भोक्तव्यमः जीर्णप्रभवा हि रोगाः'। न चैतद्भक्तव्यम्,—''यं न्यायते। वेदस्य धर्ममृत्रत्वं न शक्नुगन्ति प्रतिपत्तुं ते वचनादिप न प्रत्येद्यन्ति"। यते। दृश्यते य स्राप्तत्वेन प्रसिद्धास्तदीयं वचनम-विचार्येव केचन प्रमाणयन्ति। तदेवं सर्वभिदं प्रकरणं न्यायमृत्तं, न वेदमृत्रम्। स्रन्यत्रापि व्यवहारस्मृत्यादौ यत्र न्यायमृत्रता तत्र यथावसरं दर्शयिष्यामः। स्रष्टकादीनां यथा वेदमृत्रता तथाऽत्रैव निर्दिश्यते।

वेदशब्देनग्यं जुःसामानि ब्राह्मणसहितान्युच्यन्ते। तानि चाध्येतॄणां वाक्यान्तरेभ्यः प्रसिद्धभेदानि। उपदंशपरम्परासंस्कृता अध्येतारः श्रुत्वैव वेदे। प्रमिति प्रतिपद्यन्ते यथा ब्राह्मणोऽयमिति। तत्र वाक्यसमूहे प्रिं अप्रिमीले 'अप्रिवे देवानामवम' इत्यादी 'संसिम् चुवसे' 'अथ महाव्रतिमिंत्यन्ते, वेदशब्दः प्रयुज्यते; तदवयवभूतेषु केवलेषु वाक्येष्वि। न च प्रामादिशब्दवद्गीणमुख्यता विद्यते। तत्र समुदायेषु हि वृत्ताः शब्दा अवयवेष्वि। न च प्रामादिशब्दवद्गीणमुख्यता विद्यते। तत्र समुदायेषु हि वृत्ताः शब्दा अवयवेष्वि वर्तन्त इत्येष न्यायः। प्रामशब्दो हि प्रसिद्धभूयिष्ठप्रयोगः समुदाय एव, 'प्रामा दग्ध' इत्यादिपदसम्बन्धात्तद्वयवे वर्तते। कतिपयशालादाहे प्रिलेशिकका 'प्रामो दग्ध' इति प्रयुख्यते। अथवा तत्रापि समुदायवचन एव। दाहस्त्वेकदेशवर्ती समुदायसम्बन्धितया व्यपदिश्यते। अवयवद्वारक एव समुदायस्य क्रियासम्बन्धः। एष एव समुदायस्य क्रियासम्बन्धो योऽवयवानाम्। न ह्यवयवानपरिहात्य समुदायो द्रष्टुं स्प्रदुं वा शक्यते।

व्युत्पाद्यते च वेदशब्दः । विदन्त्यनन्यप्रमाणवेद्यं धर्मलचणमर्थमस्मादिति 'वेदः'। तच्च वेदनमेकैकस्माद्वाक्याद्भवति, न यात्रानुग्वेदादिशब्दत्राच्योऽध्यायानुत्राकसमूदः । एवं चोदाहरणे जिह्वाच्छेद इत्येकत्राक्यविषयोऽप्ययं दण्डः । क्रत्स्नोऽधिगन्तव्य इति क्रत्सन्म प्रहणं सक्तवेदत्राक्याध्ययनप्राप्त्यर्थम् । श्रन्यथा कतिचिद्वाक्यान्यधीत्य कृती स्यात्, न पुनः कृत्स्तं वेदम् इति । श्रत्नैतिह्नरूपिष्यामः ।

स च वेदो बहुधा भिन्नः। सहस्रवत्नी सामवेदः सात्यमुत्रिराणायनीयादिभेदेन; एक-शतमध्वर्यूणां, काठकवाजसनेयकादिभेदेन; एकविंशतिबाहृच्या आश्वलायनैतरेयादि-भेदेन; नवधा भाषर्वणं मोदकपैप्पलादकादिभेदेन। "नतु नैव केचिदाधर्वणं वेदं मन्यन्ते यतः 'त्रयी विद्या ऋचः सामानि यज्ंषीति' 'वेदैरशून्यस्त्रिभिरेति सूर्यः'। तथा 'त्रैवेदिकं व्रतं चरेदि' त्यादै। न कचिदाधर्वणनामा-प्यस्ति'। प्रतिषेधश्च श्रूयते 'तस्मादाधर्वणेन न शंसेदिति'। अतस्त्रयी शक्षानाधर्वणिका-न्पाषण्डिनः प्रतिजानते"।

तद्युक्तम्। अविगानेन शिष्टानां वेदन्यवहारात्। 'श्रुतीरथवां क्विरसीरि त्यत्रापि व्यवन् हारः। श्रुतिवेद इत्येकाऽर्थः। न च वेदशब्दवाच्यताऽप्तिहात्रादिवाक्यानामपि धर्मप्रमाण्ये कारणम्। इतिहासायुवेदयोरिप वेदन्यवहारदर्शनात् 'इतिहासपुराणं पश्चमं वेदानां वेदमिति'। किं तर्हि अपौरुषेयत्वे सत्यनुष्ठेयार्थाववेधकत्वाद् विपर्ययाभावाच। तचार्थवेदेऽपि सर्वमित्तः, ज्यातिष्टोमादिकर्मणां यजुर्वेदादिष्विव तत्राप्युपरेशात्। अभिचारमूलककर्मणां बाहुल्येन तत्रोपदेशाद्वेदत्विमिति विश्रमः केषांचित्। अभिचारा हि परप्राण्यवियोगफलत्वात्प्रतिषद्धाः; आश्ववीणक्षेश्च त एव प्राधान्येनानुष्टीयन्ते राजपुराहितैरतस्ते निन्धन्ते। यत्तु ''वेदैरशून्य' इत्यादावधर्ववेदस्यानिर्देश इति। अर्थत्रादा एते। किं तत्र निर्देशेनानिर्देशेन वा। मन्त्रभेदाभिप्रायं वैतद्वचनं त्रयो वेदास्यी विद्योत्यादि। न हि चतुर्थं मन्त्रजातमित्त अध्ययज्ञःसामन्यतिरेकेण। प्रेषनिविन्निगदेन्द्रगाथादीनामत्रैवान्तर्भावात्। अर्थवेदेदे चर्च-एव मन्त्रत्वेन समाम्नाताः। अत ऋग्वेद एवायं मन्त्राभिप्रायेण। यस्तु प्रतिषेयः स विपरीत-साधनः प्राप्तौ सत्यां प्रतिषेधोपपत्तेः। अर्थवाद्याद्धः। अर्थववेदाधीतैर्मन्त्रेस्त्रवेदिकं कर्म न मिश्रयंत्। वाचः स्तोमे सर्वा श्रुचः सर्वाणि यज्र्षे सर्वाणि सामानि विनियुक्तानि तत्राधर्ववेदाधीतानां प्रतिषेधः।

स वेद्देश विशिष्ट: शब्दराशिरपीक्षेये। मन्त्रव्राह्मणाख्योऽनेकशाखाभेदभित्रः धर्मस्य सूलं प्रमाणं परिज्ञाने हेतुः । कारणं मृलम् । तच वेदस्मृत्योधर्मप्रतिज्ञापकतयैत्र, न निर्वर्तकतया न च स्थितिहेतुतया, वृत्तस्येत ।

धर्मशब्दश्च प्राग् व्याख्यातः । यत्पुरुषस्य कर्तव्यं प्रत्यचाद्यवगम्यविलचणेन स्वभावेन श्रेयःसाधनम् । कृषिसेवादि भवति पुरुषस्य कर्त्तव्यं, तस्य च तत्साधनत्वस्वभावे। द्रन्ययय-तिरेकाभ्यामवगम्यते । यादृशेन व्यापारेण कृष्यादेश्रीद्धादिसिद्धिः साऽपि प्रयचाद्यवगम्येत् । यागादेग्तु साधनत्वम् येन च रूपेणापृवेतिपत्तिव्यवधानादिना तन्न प्रयचाद्यवगम्यम् । श्रेयश्चाभिलिषतस्वर्गप्रामादिफलप्राप्तिः सामान्यतः सुखशब्दवाच्या । व्याधिनिर्धनत्वासी- ख्यनरकादिकलप्राप्तिः सामान्यते दुःखशब्दवाच्या तत्परिहारश्च । भ्रव्ये तु परमानन्दादिरूपं 'श्रेयः' ।

ग्रयं धर्मी त्राह्मण्याक्येभ्योऽत्रगम्यते लिङादियुक्तेभ्यः । किच्चिच मन्त्रेभ्योऽपि 'वस-न्ताय कपिखलानालभतः इत्येवमादिभ्यः ।

धध्यायः ]

तत्र कामपदयुक्तानि वाक्यानि फलार्थमनुष्ठानमवगमयन्ति। 'सीर्यं चरुं निर्वपेद्रह्म-वर्चसकामीं 'वैश्वदेवीं साङ्ग् हिणीं निर्वपेद्यामकाम इति। तानि फलमनिच्छता न क्रियन्ते। अन्यानि यावज्ञीवादिपदैर्नित्यतया समर्पितानि। तानि न फलहेते। रनुष्ठोयन्ते, फलस्या-श्रुतत्वान्। न च ''विश्वजिता यजेते" त्यादिवदश्रुतफलत्वेऽपि फलकल्पना। यता यावज्ञी-वादिपदैर्विनेत्र फलेन कर्तव्यतयाऽवगम्यन्ते। तत्राकरणे शास्त्रार्थातिकमदेषः। तत्र तत्परि-हारार्थं तानि क्रियन्ते। प्रतिषेधानामिष, 'ब्राह्मणो न हन्तव्यः' 'सुरा न पेया' इत्यंषेत्र वार्ता। न हि फलार्थं प्रतिषिद्धवर्जनमिष तु प्रत्यवायपरिहारार्थम्।

स्रिक्तः कुत्सः । न कि चित्पदं वर्णो मात्रा वा यत्र धर्माय ।

श्रत्र चे।इयन्ति । ननु च विध्यर्थवादमन्त्रनामधेयात्मको वेदः । धर्मश्र कर्तव्यता-खभाव इत्युक्तम् । तत्र युक्तं यद्विधिवाक्यानि धर्मे प्रमाणं स्युः । तेभ्यो हि यागादिविषया कर्तव्यता प्रतीयते । 'अग्निहोत्रं जुहोति' 'दश्ना जुहोति' 'यदमये च प्रजापतये च सायं जुहोतिं 'स्वर्गकामो जुहोतीति'। अत्र ह्यमिहोत्राख्यं कर्म कर्तव्यतया प्रतीयते। 'दध्नेति' तत्रैव द्रव्यम्। 'यदमयं चेतिं' देवता। 'स्वर्गकामः इत्यधिकारः। यत्तु ''अमिवें सर्वा देवता श्रमिरेव दैव्या होता स देवानाह्वयति च जुहोति च" इत्यादयः, तथा "प्रजापतिर्वपामात्मन उद्द्विखद्ृन् इत्याद्यः, न तैः कि श्वित्कर्तव्यमुपदिश्यते। क्षेत्रलं पुरावृत्तमन्यद्वाऽसाम्प्रतिकं भूतमनुवदन्ति । प्रजापतिना पुरा आत्मनी वपोत्खाता । उत्खिदतु--किमस्माकमेतेन ? तथाऽग्नेरिप सर्वदेवतात्मत्वं नाग्नेयकर्मण्युपयुज्यते । अग्निशब्देने।देशार्थनिवृत्तेः । अन्य-देवत्वेऽन्यत्वादग्नेरुदेश एव नास्ति । आवाहनस्यापि वचनान्तरेण "अग्निमम् आवहे" त्यादिना विहितत्वात् । 'स देवानाह्वयति च जुहोति' चेत्यादिरनर्थकः । मन्त्रा अपि "न मृत्युरासीदमृतं न तर्हि" "सुदेवे। श्रद्य पतेदनावृत्" इत्यादयो भाववृत्तपरिदेवनादिक ग-र्थाभिधायिनः कं धर्मं प्रमिमते ? तस्मिन्काले न मृत्यु जीता नाष्यमृतं जीवितं, प्राक् सृष्टे-र्भूतानामनुत्पन्नत्वान कस्यचिज्ञीवितमासीन्नापि मृत्युः; प्रत्यये सर्वेषां मृतत्वाद्भवतु वा मृत्युर्मा वाः न कि चिरेतेन कर्तव्यमुपदिष्टं भवति। एवं सुरेवे।ऽसौ महापुण्याः, देवतुल्यो मनुष्यो योऽद्य प्रपतेच्छुभ्र म्रात्मानं चिपंदनावृदावृत्तिः प्रत्युज्जोवनं यस्मात्प्रपातान्न भवति। उर्वश्या विप्रलब्धः पुरूरवाः परिदेवयाञ्चके । तथा नामधेयम् "बद्भिदा यजेत' वल-भिदा यजेत'' इत्यादि, न कस्यचिदर्थस्य क्रियाया द्रव्यस्य वा विधायकमाख्यातेन क्रियाया विधानाद्रद्रव्यवचनत्वाच्च बल्लभिदादेः । सोमस्य वा व्यक्तचोद्नत्वेन प्रकृतितः प्राप्तत्वान्न क्लोशोन द्रव्यवचनता कल्प्यते । तस्मान्नाम्ना न धर्म उपदिश्यते । त्रातः कथमुच्यते कुत्स्ना वेदे। धर्ममूलिमिति।

बच्यते । अन्यैवाशङ्क्याऽखिलप्रहणं ऋतम्, यतः सर्वेषामेतेषां धर्मप्रतिपादनपरत्वम्।

तथा ह्यर्थवादा नैव विधायकेभ्या वाक्येभ्यः पृथगर्थाः येन धर्म न प्रमिमी न्। विभज्य मान साकाङ्क वे विधिपरत्वावगमात्, तत्परत्वे च सिद्धायामेकवाक्यतायां, यथा तदर्थानुगुण्यं प्रतिपद्यन्ते तथा व्याख्येयाः। श्रतः प्रजायतेर्वपोत्खादनवचनं न खार्थनिष्ठम् कि तर्हि विधिशेषम् । न च विधेयं दृष्यगुणादि अर्थवादेभ्यः प्रतीयत इति प्रकारान्तरं ण विध्रेयार्थस्तावकत्वेन तच्छेषतां प्रतिपद्यन्ते । तदिप तत्र प्रतीयत एव । इत्यं नाम पशुयागः कर्तव्यो यदसत्सु पशुषु गत्यन्तराभावास्त्रजापतिनाऽऽत्मैत्र पशुत्वेन कल्पिता वपा चीत्खन्ना। यतस्तिहितान्येव विधायकानि यत्रार्थवादाः सन्ति । यद्यपि तैर्विनाऽपि भवति विध्य-र्थावगति:, विध्युदेशादेव "वसन्ताय कपिक्तलानालभत" इति, तथापि न तेषामानर्थ-क्यम् । तेषु हि सत्सु न केवलादवगतिः । न च केनचित्कृते वेदे। येने।च्यते 'यथाऽन्यत्र न सन्ति तथात्रापि मा भूवन् । सत्स्वर्थवादेष्वस्माभिर्गतिर्वक्तव्या। सा चे का। न चाय-मलै। किको ऽर्थः । लोको ऽपि हि स्तुतिपदानि दृश्यन्ते विधिशेषभूतान्येव । यथा भृतिदाने प्रवृत्तस्य खामिनः कश्चिद्भृतकः प्रीत्याऽऽचष्टे साधुर्देवदत्तो नित्यसन्निहितः परिचर्या-भूमिज्ञस्तत्परश्चेति । अता विधेयार्थस्त्रतिद्वारेगार्थवादा विधायका एव । तथा कचिदर्थ-वादादेव विधेयविशेषावगति:। यथा ''श्रकाः शर्करा उपद्धाति''। श्रत्र हाजनसाधनं सर्पिस्तैलादि यत्कि चिद्विधिनाऽपेचितम् । "तेजो वै घृतम्" इत्यर्थवादे घृतस्तुत्या घृतम-ध्यवसीयते । "एवं प्रतितिष्ठन्ति य एता रात्रीरूपयन्तीति" रात्रिष्वर्थवादाद्धिकारावगमः। तस्मादर्थवादा भ्रपि धर्ममूलम्।

मनुस्मृति:।

मन्त्रास्तु केचिद्विधायका एव । यथा "वसन्ताय किप जलानिति" । आधारे देव-ताविधिर्मान्त्रवर्शिक एव । न हि तत्र देवता कर्मीत्पत्तिवाक्ये श्रुता नापि वाक्यान्तरेश विहिता । मन्त्रस्तु विहितो नियुक्तः "इत इन्द्र" इत्यादिः । अतोऽस्मान्मन्त्रवर्णादेवता-प्रतिपत्तिः । सहस्रशश्च मान्त्रवार्शिका देवताविधयः सन्ति । येऽप्यन्ये कियमाशानुवादिन-स्तेऽपि स्मृतिलच्चणं धर्ममेव बुद्धं कुर्वन्तीति भवन्ति धर्ममूलमनुष्ठेयार्थप्रकाशनेन ।

नाम त्वाख्यातार्थादभिन्नार्थमाख्यातार्थवत्सुप्रसिद्धधर्ममूलभावम् । गुणविधयश्च प्रायशो नामाश्रय एव । ''शरदि वाजपेयेन यजेत स्वाराज्यकामी वाजपेयेनेति" । तस्मात्सिद्धं कृत्स्नस्य वेदस्य धर्ममूलत्वम् ।

भ्रन्ये तु श्येनादिवाक्यानां धर्मीत्पत्तिमत्त्वाभावमाशङ्कमाना निषंधानां व ''न लशुनं भत्तयेदि'' त्यादीनामखिलप्रहणं मन्यन्ते ।

"श्रभिचारा हि श्येनादयो मारणात्माना हिंसारूपाः। क्रूरत्वाच हिंसाया श्रभि-चाराणां च प्रतिषेधादधर्मत्वम्। श्रता न क्रत्स्नो वेशे धर्ममूलम्। कर्तव्यश्च धर्म उक्तः। ब्रह्महत्यादिश्च न कर्तव्यः। श्रतः कथं तद्वाक्यानि धर्ममूलं स्यः? किश्व येऽपि पश्चयागा

श्रध्याय: ]

श्रमाषोमीयादयस्तेऽपि हिंसासाधकत्वाद्दूरापेतधर्मभावाः । हिंसा हि पापमिति सर्वप्र-वादेष्वभ्युपगमः । उक्तं च 'यत्र प्राणिवधो धर्मश्रधर्मस्तत्र कीदशः" ।

कथं पुनरियमाशङ्काऽपनुद्यते ? श्रिखलप्रहणात् । न ह्यस्यान्यत्प्रयोजनमस्ति । हेतुर्नोक्त इति चेदागमप्रनथोऽयं सिद्धमर्थमाह । हेत्विर्थिनो मीमांसाता विनीयन्ते । श्रस्माभिरुक्तं य श्रागममात्रेण प्रतियन्ति तानप्रत्येतदुच्यते ।

विवरणकारास्तु युक्तिलेशमात्रं दर्शयन्ति । यदुक्तं श्येनादयः प्रतिषिद्धत्वादधर्म इतितत्सत्यम् । तथापि प्रतिषिद्धेष्वपि तेषु योऽत्यन्तप्रवृद्धद्वेषो न हिस्याद्भूतानीत्यतिकान्तिनिषंधाधिकारस्तस्य ते शत्रुवधलचणां प्रीतिमनुष्ठीयमानां निर्वर्तयन्तीत्यतावतांऽशेन वेदस्य
धर्ममूलत्वं श्येनादिवाक्येष्वपि न विद्यन्यते । निषेधेष्वपि यो रागतः प्रवृत्तो हनने स
निषेधे नियुज्यते । पतदेव निषेधस्यानुष्ठानं यन्निषिध्यमानस्याननुष्ठानम् । अग्नीषे।मीयादै।
तु नैव हिंसाप्रतिषेधोऽस्ति द्वेषलचणाया ली।किक्या हिंसाया निषेधेन निषिद्धत्वात् ।
शास्त्रीया तु विधिलचणा न निषेधेन विषयीकियते, लीकिक्यां चरितार्थत्वान्निषेधस्य ।
नच सामान्यते।हष्टेन हिंसात्वाद्धौकिकहिंसावद्वैदिक्याः पापहेतुत्वमापादयितुं शक्यते ।
यते। न हिंसात्वं पापहेतुत्वे कारणम् अपि तु प्रतिषेधेन विषयीकरणम् । न चात्र प्रतिषंधोऽस्तीत्युक्तम् ।

कैश्चित्तु मृलशब्दः कारणपर्यायो व्याख्यायते । धर्मस्य वेदो मूलं प्रतिष्ठाकारणं साचात्प्रणाड्या च । 'स्वाध्यायमधीयीत' 'ऋग्वेदं धारयन्त्रिप्र' इत्यादि चे।दनासु साचात् । अग्निहोत्रादिकर्मस्वरूपज्ञापकतया प्रणाड्या ।

स्मृतिश्रीले च तद्भिदास् । अनुभूतार्थविषयं विज्ञानं रसृतिरुच्यते । तच्छ-च्देन वेदः प्रत्यवसृश्यते । तं विदन्ति तद्भिदः । वेदार्थविदासिदं कर्तव्यसिदं न कर्तव्य-मिति यत्स्मरश्यं तदिप प्रमाणम् ।

"नतु च स्मृतिर्न प्रमाणमित्याहुः । सा हि पूर्वप्रमाणावगतप्रमेयानुवादिनी नाधि-कमर्थः परिच्छिनत्तोति वदन्ति" ।

सत्यम् । ये स्मरन्ति तेषामाद्यमेव तत्र शब्दादि प्रमाणं नात्मीया स्मृतिः । अस्माकं तु मन्वादित्मृतिरेव प्रमाणम् । निह वयं तामन्तरेणान्यते। प्रकादिकर्तव्यतामवगच्छामः । तस मन्वादीनामीदृशं स्मरणं तत्कृतेभ्यो वाक्येभ्यः स्मृतिपरम्परायातेभ्योऽवसीयते । तस्मास स्मरणादनुभूतोऽयमर्थः प्रमाणेन मन्वादिभिरिति निश्चिनुमे।, यत एते स्मरन्ति, नश्चननुभूतस्य स्मरणे।पपत्तिः ।

"ननु कल्पयित्वा प्रन्थमुपनिवधीयुरननुभूयैव केनचित् प्रमाणेन । यथोत्पाद्य वस्तु कथानकं केचन कवयः कथयेयुः"। भन्नोच्यते । भनेदेवं यदात्र कर्तव्यतापदेशों न स्थात् । कर्तव्यतापदेशो ह्यनुष्ठानार्थः । न च केचित्स्वेच्छया कल्पिते बुद्धिपूर्वव्यवहारिखोऽनुष्ठातुमईन्ति ।

मनुस्मृतिः।

"भ्रान्ताऽत्यनुष्ठानसिद्धिरिति" चेत्। स्याद्येकस्य भ्रान्तिः, सर्वस्य जगते।
भ्रान्तिर्यावत्संसारमाविनी चेत्यलीकिकी कल्पना। न च सम्भवित मन्वादीनां वेदमूनत्वे
भ्रान्त्यादेरवसरः। स्रत एव प्रत्यन्ततो मन्वाद्या धर्मान्ददृशुरिति नाभ्युपगम्यते। इन्द्रियैरर्थानां सिन्नकर्षे यञ्ज्ञानं तत्प्रत्यन्तम्। नच धर्मत्येन्द्रियैः सिन्नकर्षः सम्भवित, तस्य
कर्तव्यतास्वभावत्वात्। श्रसिद्धं च कर्तव्यम्। सिद्धवस्तुविषयश्च सिन्नकर्षः। स्रनुमानादीनि तद्यात्वे यद्यप्यसन्तमर्थमवगमयन्ति पिपीलिकाण्डासञ्चारेण हि भविष्यन्तीं वृष्टिमनुसिमते तथापि न तेभ्यः कर्तव्यतावगितः। तस्मात्कर्तव्यतास्मरणस्यानुरूपकारणकल्पनायां वेद एवापदिश्यते। स च वेदोऽनुमीयमाना मन्वादिभिरुपलब्धः। इदानीमुत्सन्ना
सा शास्त्रा यस्याममी स्मार्ता धर्मा स्नास्त् ।

तथा किमेका शाखाऽय बहुनः तासु च कश्चिदेष्टकादिः कस्याञ्चिदित्येतदनुमानं प्रवर्तते । स्रयाद्यते पष्ट्यन्त एव ताः शाखाः । किन्तु वित्रकीर्णास्ते धर्माः । कस्याच्चि-च्छाखायामष्टकादीनां कर्मणामुत्पत्तिः, कस्याचिद्रव्यं, कचिदेवता, कचिन्मन्त्र इत्येवं विप्रकीर्णानां मन्वादयोऽङ्गोपसंदारं सुखाववोधार्थं चकुः ।

ग्रथ मन्त्रार्थवादलिङ्गमात्रप्रभवा एते धर्माः ग्रथायमनादिरनुष्ठेयोऽर्थोऽविच्छित्रपार-म्पर्यसम्प्रदायायाता वेदवित्रत्य उतास्मदादीनामित्र मन्त्रादीनामिप परप्रत्ययानुष्ठाना नित्यानुमेयश्रुतिक इत्येवमादि बहुविकल्पं विचारयन्ति विवरणकाराः।

एतावांस्तु निर्णय:। वैदिकमेतदनुष्ठानं स्मार्तानां वैदिकैर्विधिभिर्व्यतिषङ्गावगमादनु-ष्ठातृणां च तद्दृष्ट्वानुष्ठानात्। व्यतिषङ्गश्च दर्शित:। कचिद्वैदिकमङ्गम् प्रधानं स्मार्ते कचि-देतदेव विपरीत कचिदुत्पत्तिः कचिद्धिकारः कचिद्धेवाद इति। एवं सर्व एव स्मार्ता वैदिकैर्व्यतिषक्ताः। निपुणतर्वैतिन्नर्णीतमस्माभिः स्मृतिविवेके—

स्मार्तवैदिकयो नित्यं व्यतिषङ्गात्परस्परम् । कर्तृतः कर्मतो वाऽपि वियुज्येते न जातु तै। ॥ प्रत्यचश्रुतिनिर्दिष्टं येऽनुतिष्ठन्ति केचन । त एव यदि कुर्वन्ति तथा स्याद्वेदमूलता ॥ प्रामाण्यकारणं मुख्यं वेदविद्धिः परिप्रदः । तदुक्तं कर्तृतामान्यादनुमानं श्रुतीः प्रीति ॥

विशेषनिर्धारणे तु न किञ्चित्प्रमाणं न च प्रयोजनम्।

उत्पादोऽपि सम्भाव्यते । दृश्यन्ते हि प्रविरत्नाध्येतृका अद्यत्वेऽपि शाखाः । ताभ्यः सम्भाव्यभाव्युत्सादाभ्यो विधिमात्रमर्थवादविरहितमुद्धृयोपनिवद्धं स्मृतिकारैरिति कैश्चि-दभ्युपगम्यते । "ब्राह्मग्रोक्ता विधयः तेषामुत्सन्नाः पाठाः प्रयोगादनुमीयन्त" इत्याप-स्तम्बः (१।४।१०)।

धत्र तु यैवं महाप्रयोजना शाखा यस्यां सर्वे स्मार्ता गार्ह्याश्च सर्ववर्णाश्रमधर्मा धान्नातास्तस्या उपेक्तणमसम्भाव्यम्, सर्वोध्येतृणां चेत्साद इत्यादि वहृदृष्टं प्रकल्प्यम्।

विप्रकीर्यानां त्वर्थवादगद्दनानां क्रत्वर्थपुरुषार्थतया च दुर्विज्ञानानां प्रयोगोत्रयन-मभियुक्तानां न्यायता निश्चितार्थानां घटते।

ग्रस्मिस्तु पचे विरोधद्वयस्यापि प्रत्यचश्रीतत्वाद्विकल्पेन स्मृतेर्बाधः । स च विशिष्टानां नाभिप्रेतः । स्मृतिकाराश्च बाधमनुमेयश्रुतिमूलत्वं च प्रतिपन्नाः । एवमप्याह गैतिमः (३।३५)—''ऐकाश्रम्यं त्वाचार्याः प्रत्यचविधानाद्वार्हस्थ्यस्येति'' । यदि द्वि मन्वादोनां प्रत्यचास्ताः शाखा ग्रभवन्कयं वाचे।युक्ति गार्हस्थ्यस्य प्रत्यचविधानादिति । ननु सर्व प्रवाश्रमाः प्रत्यचविधानाः । स्वमतमेव चैतद्गीतमेनाचार्यापदेशेनोपदिष्टम् 'तस्याश्रमविक्ष्यम् (३।१) इत्याद्युपक्रम्यानेनोपसंहतत्वात् ।

मन्त्रार्थवादप्रमाणभावोऽप्यविरुद्धः । यद्यप्यर्थवादा विध्युद्देशस्तुतिपरा न स्वार्थस्य विधायकास्त्रथापि केषाश्चिदन्यपरतैव नेपपद्यते यावत्स्वार्थविषये। विधिनीवगमितः । यथा 'स्तेनो हिरण्यस्य सुरां पिवंश्चे' त्यादेः पञ्चाग्निविधिशेषतैवमेतावतैव नेपपद्यते यावद्धिरण्यस्तेयादेः प्रतिषेधो नावगमितः । य एतां विद्यामधीते स हिरण्यस्तेयाद्यप्याचरंस्तैश्च संवसन्न पतित, श्रन्यथा तु पततीत्यवगितरविरुद्धा ।

''भ्रथ विध्युद्देशो विधे: प्रतिपादको, नार्थवाद इति केनैषा परिभाषा कृता । 'एते पतिन्त चत्वार' इत्यत्राप्याख्यातश्रवणमस्ति । 'लिङादये। न सन्तीति' चेत् 'प्रतितिष्ठ-न्तीति' रात्रिष्वपि नैव लिङ्श्रुतिरस्ति । भ्रथ 'तत्राधिकाराकाङ्क्षायामेकवाक्यतायां सत्यां पञ्चमक्तकारादिकल्पनया विध्यवसायः', एवमन्नापि भविष्यति । बहवश्च द्रव्यदेवतावि-धयोऽर्थवादावगम्याः सन्ति । तत्र यस्य विधेः शेषा भ्रथवादास्तिद्विधिनैव द्रव्यदेवतादेर-पेत्तितत्वाद्विशोषसमपंणमात्रे व्यापारान्तर्गतविशेषावगितरर्थवादाधीना न दोषाय । इह तु तदसम्बद्धस्य विध्यन्तरस्येष्यमाणत्वाद्वाक्यभेदापत्तिरतश्च न प्रकृतिशेषता । तदभावे च तन्मूका प्रतिषेधावगितर्न स्यादतश्च 'श्रक्ताः शर्करा उपद्धाति' 'तेजो वै घृतिम'त्यनेन वैषस्यमित्याहः ।"

तदसत्। सत्यप्यर्थान्तरत्वे तदेकवाक्यतामूलत्वादस्यावगतेर्नास्ति वाक्यभेदाभि-चेाद्यापत्तिः।

मन्त्राः प्रयोगप्रकाशत्वेन रूपादेवावगतास्तस्य प्रयोगस्यान्यते। दिखेः प्रकाशकत्व-निर्वहृष्णाय प्रकाश्यं कल्पयन्ति । न वाद्रसते। इत्यायकार्याः प्रकाशनमष्टकायाः सम्भवतीत्युत्पन्यधिकारविनियोगप्रयोगबोधका मन्त्राः । एवं मान्त्रवर्णिकाश्च विधयो-द्रप्युपगम्यन्ते । यथाऽऽघारे देवताविधिः । चतुष्पाद्धि धर्मोऽभ्युपगतस्तत्राल्पतरांशः श्रुतः, सक्ततेतरांशवोधहेतुस्तथाविध एव, विधी सम्बन्धप्रहणादिति । सर्वथा तावत्सम्भवति वेदसंयोगः ।

मनुस्मृतिः ।

मनुर्बहुभिर्बहुशाखाध्यायिभिः शिष्यैरन्यैश्च श्रोत्रियैः सङ्गतस्तेभ्यः शाखाः श्रुत्वा प्रन्थं चकार । ताश्च मूलत्वेन प्रदर्श्य प्रन्थं प्रमाणीकृतवान् । एवमन्ये तत्प्रत्ययादनुष्ठानमादृत-वन्ते न मूलोपलम्भे यत्नं कुर्वन्ति । श्रस्माकं चैतदनुमानम् ।

अतो विरोधे सत्यपि तुल्ये श्रौतत्वे बाधोपपत्तिः। प्रत्यचया श्रुत्या प्रयोगसम्पत्तौ श्रुत्यन्तरं प्रत्याकाङ्क्षौव नास्ति। यथा सामिधेनीषु साप्तदश्यपाञ्चदश्ययोः पाञ्चदश्यंन प्रकृतिरवरुद्धा साप्तदश्यं प्रत्यचश्रुतमपि नाकाङ्कृति। आभिधानिको ह्यर्थः सिन्नकृष्यतेऽभिद्दितार्थाकाङ्क्षावगम्यं प्रत्ययं विप्रकर्षादुर्वलं बाधते। न चैतावताऽप्रामाण्यापत्तिः।
यथा प्राकृतान्यङ्गानि विकृतिषु चे।दक्षप्राप्तानि वैकृतिकैर्विरुध्यमानानि बाध्यन्ते तद्भदेव
दृष्टव्यम्।

यत्र सम्प्रदायिकछेदस्तत्र च परम्परापत्तिः । न हि तत्र कस्यिक्तिमाणं प्रवृत्तम् । नित्यानुमेयपचोऽपि सम्प्रदायपचात्रातीव भिद्यते । मन्वादिस्मरणस्य वयं मूलं परीचितुं प्रवृत्ताः । यदि च तेषामप्यसावनुमेया वेदा वयमित्र न ते स्मर्तारः । नच यः पदार्थो न कस्यचित्प्रत्यचत्तस्यानुमेयता सम्भवत्यन्वयासम्भवात् । क्रियादिषु सामान्यताऽस्त्येव सम्बन्धदर्शनम् । यदि वाऽर्थापत्त्यवसेयाः क्रियादया न चेहान्यथाऽनुपपत्तिरस्ति ।

तस्मादिस्तमन्वादीनामस्मिन्नर्थे वेदसम्बन्धो, न पुनरयमेव प्रकार इति निर्धारियतुं शक्यम् । द्रहीयसी कर्तव्यतावगतिर्वेदविदां वेदमूलीव युक्ता कल्पयितुं, न भ्रान्त्यादिमूले- त्यवगत्यनुरूपकारणकल्पना कृता भवति । तत्रोत्सादविप्रकीर्णे मन्त्रार्थवादे प्रत्यच्चेदानां कारणानां सम्भवात्कल्प्यत्वमुपशेते । प्रत्यचांऽपि विधिः कचिन्मूलत्वेन दृश्यते 'न मलवन्द्राससा सह संवदेदिति' । स चाध्ययने चेपनयने च पठ्यते ।

तदेतस्त्रेशते। इस्माभिक्तम् । विस्तरस्तु स्मृतिविवेकाञ्ज्ञातन्यः ।
शाखाः काश्चित्समुत्सन्नाः, पच्चो नैप मतो मम । पच्चे इस्मिन्न प्रमाणं हि वह्न्ष्टष्टं प्रसज्यते ॥
खपन्नतरः पच्चो विचिन्नानां ततस्ततः । उत्पत्त्यादिसमाहारः प्रायशो हश्यते ह्यदः ॥
अनेकशिष्योपाध्यायैः श्रोत्रियैराहते। इपरेः । शक्तो रचियतुं श्रुत्वा शाखां तां तां कुतश्चन ॥
खपन्नस्तदानां च हष्टमूलैः परिप्रहः । निश्चयो इस्माकमप्यद्य यथा सम्भवतः स्थितः ॥
प्रयोगद्योतका मन्त्रा, द्योतनं तस्य नामतः । नते इधिकारोत्पत्तिभ्यां प्रयोगस्यास्ति सम्भवः ॥
विशिष्टदेवतालाभ धाधारे मान्त्रवर्णिकः । प्रकाशकत्वान्मन्त्रस्य तन्निर्वहण्यहेतुकः ॥
या सिद्धरूप एकस्मिन् रूपान्तरगतिर्भवेत् । न सा स्वरूपनाशाय विश्वजित्यधिकारवत् ॥
प्रतिपन्ने विधौ युक्तं तत्सम्बन्धार्थकल्पनम् । गतिर्भन्त्रार्थवादेभ्यो न दृष्टा चेद्विधेः कचित् ॥

[ द्वितीय

हिवानिशम् । यस्मिश्जिते जितावेती भवतः पश्चिकी गणावितिः । अयमेव मनसी जयो यो रागद्वेषयोः परित्याग इति वच्यामः" ।

मनुस्मृतिः।

केचिदाहुरादरार्थः पृथगुपदेशः । एतद्धि सर्वकर्मणामनुष्ठान उपयुज्यते, स्वप्रधानं च भ्राग्निहोत्रादिकर्मवत् । सर्ववर्णधर्मश्चायं सर्वाश्रमधर्मश्च । स्रतः सामान्यधर्मत्वचणा-वसर्रिप्रेमञुच्यते ।

वयं तु ब्र्मः । समाधिः शीलमुच्यते । तथाहि 'शीलसमाधाविति' धातुषु पठ्यते । समाधानं च मानसे। धर्मः । यच्चेतसे। द्रन्यविषयव्याचेपपरिहारेण शास्त्रार्थनिरूपणप्रव-णता तच्छीलमुच्यते ।

द्वन्द्वश्चायमितरेतरयोगे। तेन परस्परसापेचयोः स्मृतिशीलयोः धर्मप्रति प्रामाण्यमे-वाभिप्रेतं, न पूर्ववित्रवर्तं कत्वम्। एतदुक्तं भवति। समाधानवती या स्मृतिः सा प्रमाणं न स्मृतिमात्रम्। तेन सत्यपि वेदार्थविक्त्वे यदतत्पराणां स्मरणं न तद्धर्ममूलं भ्रान्त्यादि-सम्भवाच्छास्त्रार्थावधानशृन्यानाम्।

च शब्द इह पठ्यते । स तद्विदामित्यस्मादनन्तरं द्रष्टव्यः । वृत्तानुरोधाच्वेवं पठितः । समुचयार्थश्चासौ पूर्वप्रकृतस्य च समुच्चेतव्यस्याभावानृतीये पादे यत्साधूनामित्युक्तं तत्समुचिनोति । श्रतस्त्रीणि विशेषणान्यत्राश्रीयन्ते । विदुषामुपाध्यायादागमितविद्यानां तथा तदभ्यासपराणामनुष्ठानपराणां च स्मृतिः प्रमाणम् । एतत्सर्वं मन्वादीनामासीदिति समर्थते । नान्यथा तत्कृतेषु प्रन्थेषु शिष्टानां परिष्रद्वोपपत्तिः ।

"यद्ये वं स्पष्टमेव वक्तव्यम्, 'मन्वादिवाक्यानि धर्ममूलमिति।' किमेतेन लच्चोन।"

सत्यम्। यः कथिक्तत्प्रामाण्ये विप्रतिपद्येत तं प्रति न्यायशास्त्रप्रसिद्धं प्रामाण्य-हेतुकथनमेतत्। अद्यत्वेऽपि यस्यैतद्वेतुसद्भावः सोऽपि मन्वादिवद्प्राद्यवाक्यः स्यात्। तथा च विदुषां प्रायश्चित्ताद्युपदेशे। तथाभूता एव परिषक्तेन प्रमाणीभवन्ति ''एकोऽपि वेद-विद्धर्मं यो व्यवस्येद्द्विजोत्तमः' इति । अत एव स्मर्छ परिगणना मनुर्विष्णुर्ध्यमोऽङ्गिरा इति निर्मूला। तथा हि पैठीनसिबै।धायनप्रचेतःप्रभृतयः शिष्टरेवंरूपाः स्मर्यन्ते। न च परिगणनायामन्तर्भाविताः। सर्वथा यमविगानेन शिष्टाः स्मरन्ति वद्दित्याः एवंविधेर्गुणीर्युक्तम्। तेन चैतत्प्रणीतमिति तस्य वाक्यं सत्यपि पौरुषेयत्वे धर्मे प्रमाणं स्यादिति। स्मृतिश्रीले च तद्दिदास् इयस्यार्थः।

श्रवत्वे य एवंविधेर्गुगौर्युक्त ईदृशेनैव च हेतुना श्रन्थमुपनिबन्नीयात्स उत्तरेषां मन्वा-दिवत्त्रमाग्गीभवेत् । इदानीन्तनानां तु यदेव तत्र तस्य बोधकारणं तदेव तेषामसीति न तद्वाक्यादवगतिः । इदानीन्तनो हि यावन्मूलं न दर्शयति तावन्न विद्वांसस्तद्वाक्यं प्रमाग्ग-

"लिङादिगम्यंभगवान्विधं स्मरित पाणिनः। न शक्तास्ते विधि वक्तुं सिद्धवस्त्विभिधायिनः॥ व्याख्येयो गुणवादेन योऽर्थवादादतत्परात्। द्रार्थोऽधिगन्तुमिष्येत कथं स्यात्तस्य सत्यता ॥ मिन्द्याद्वाक्यं न प्रतिष्ठा साकाङ्का रात्रयो यतः। विशेषे तद्गते युक्ता वाक्यशेषावगम्यता ॥ स्तेयादीनां निषेधेऽपि विध्यन्तरगितर्धुवा। तत्रश्च वाक्यभेदः स्यान्नोपन्यासस्ततः समः॥ वाचः स्तोमे प्रयुज्यन्ते सर्वे मन्त्रविधिश्रुतेः। नाष्टकादौ विशेषोऽस्ति हेतुर्मन्त्रस्य बोधने ॥ विना सामान्यसम्बन्धाद्विङ्गं च विनियोजकम्। न च नास्यस्य सम्बन्धो विना प्रकरणादिभिः परिहारं ब्रुवन्त्यत्र केचित्तन्मूलवादिनः। रात्रिषु प्रतितिष्ठन्तीत्यसत्स्वेव लिङादिषु॥ पञ्चमेन लकारेण तदर्थगतिरिष्यते। पतन्ति न म्लेखितवा इत्यादिषु तथा भवेत्॥ म्लान्यसम्बन्धकारी समाख्यैवेति गीयते। समाख्या गृह्यमन्त्राणां तेन तेनास्ति कर्मणाम्॥ समान्यसम्बन्धकारी समाख्यैवेति गीयते। समाख्या गृह्यमन्त्राणां तेन तेनास्ति कर्मणाम्॥ पञ्चाग्निविद्याशेषत्वं हिरण्यस्तेननिन्दया। स्तेनो हिरण्यवाक्यस्य, न विना तिन्नषेषतः॥ श्रेषत्वावगमोर्थात्तु तदकर्तव्यता तु या। द्रिवन्ने शेषतायाः, सा न पुनस्तद्विरोधिनी॥ नित्यानुमेयपत्ते यो वाऽप्यागमपरम्परा। तयोरन्धप्रवाहत्वं न भेदः कश्चिदीत्त्यते॥

एवं च सित या गौतमेन प्रत्यचिधानता गाईस्थ्यस्थोक्ता सा शब्दस्याव्यविद्यत्व व्यापाराभिप्रायेशः। श्रवशानन्तरं योऽर्थः प्रतीयते स प्रत्यचः। यस्तु प्रतीतेऽर्थे तत्सा-मर्थ्यपर्यालोचनया गम्यः स विलम्बितत्वात्प्रतिपत्तेने प्रत्यच इति सर्वमुपपन्नम्।

स्मृतिशीले च तद्विदास्। स्मृतिश्च शीलं च स्मृतिशीले । शीलं रागद्वेषप्रहाण-माहुः । तच धर्ममूलं वेदस्मृतिवन्न ज्ञापकतया किन्तु निर्वर्तकत्वेन । रागद्वेषप्रहाणाद्धि धर्मी निर्वर्तते ॥

"ननु च श्रेय:साधनं धर्म इत्युक्तम् । रागद्वेषप्रहाणमेव च तत्खभावम् । तत्रासित व्यतिरेके किमुच्यते रागादिप्रहाणाद्धर्मो निर्वर्तत इति।"

उक्तमस्माभिर्धमेशब्दोयं स्मृतिकारैः कदाचिद्विधिनिषेधविषयभूतायां क्रियायां प्रयु-ज्यते, कदाचित्तदनुष्ठानजन्य श्राफलप्रदानावस्थायिनि किस्मिश्चिद्धें। तस्य च सद्भावे शब्द एव प्रमाणम्। यदि हि यागस्तथाविधं वस्त्वनुत्पाद्य विनश्येत्तदा कालान्तरे कुतः फलोत्पत्तिः। तदेतद्वस्तु धर्मशब्देनात्राभिप्रेतम्। तस्य शीलं मूलमिति न किच्चिदनुपपन्नम्। तदिभिप्राया एव व्यवहाराः। "एक एव सुहद्धर्मो निधनेऽप्यनुयाति यः" इति। क्रियाया श्रनुष्ठानसमनन्तरमेव नाशात्कुतः कालान्तरान्वयः।

अत्र चेाद्यते । "नतु सर्व एव श्रुतिस्मृतिविहिताऽर्थो धर्मस्य मूलम् । शीलस्यापि तत्रान्तर्भावाद्गे देने।पादानमनर्थकम् । विधायिष्यते च 'इन्द्रियाणां जये योगं समातिष्ठे-

ग्रध्याय: ]

यन्ति । दर्शिते तु मूले प्रमाणीकृते प्रनथे कालान्तरे यदि कथिञ्चदष्टकादिमूलतुल्यता स्यात्तदा तेषां शिष्टपरिप्रहान्यथानुपपत्त्या तन्मूलानुमानं युक्तम् ।

आचारश्चेव साधूनाम् । चशब्देन वेदविदामिति सम्बध्यते । पद्वयंन शिष्टत्वं लच्यते । शिष्टानां य आचारः से। ६ धर्मे मूलम् । आचारो व्यवहारः अनुष्ठानम् । यत्र श्रुतिस्मृतिवाक्यानि न सन्ति शिष्टाश्च धर्मेबुद्धरा ६ तिष्ठन्ति तदि वैदिक-मेव पूर्ववत्प्रतिपत्तव्यम् । यथा विवाहादौ कङ्क्षणबन्धनादि माङ्गलिकत्वेन यत्क्रियते, या च कन्यायास्तदहर्विवाहयिष्यमाणायाः प्रख्यातवृच्चयच्चतुष्पथादिपूजा देशभेदेन, तथा चूडासङ्क्षरादेशभेदश्च, या चातिष्टयादीनां गुर्वादीनां चानुवृत्तिः प्रियहितवचनाभिवादना-भ्युत्थानादिरूपा, तथा पृश्चिसूक्तं त्रणपाणयां ६ ध्रीयते अध्यमेधमश्वं यथा समर्पयन्तः । ईद्दश आचारः ।

पषोऽपि हि स्वभावभेदेन पुरुषाणां मनःस्वास्थ्यदौःस्थ्यादिभेदेनानेकरूपः प्रतिविशेषमानन्त्यादशक्ये। प्रन्थेनोपनिवद्धुम् । यदेव बहुशः प्रियमस्येत्युपलचितं तदेवावसरान्तरे विपरीतं सम्पद्यते । तथा पर्यु पात्रनं गृहस्थेनातिथेः कियमाणं कस्यचित्प्रीतिकरं 'ममायं भृत्यवित्तप्रति', श्रन्यस्त्वन्यथा 'निर्यन्त्रणया न लभ्यत श्रासितुमस्मिन्संनिहित' इति पर्यु पासनयैव विरञ्यति । न तत्र सामान्यतः शक्यं वेदानुमानं न विशेषतः । श्रष्टकान्दीनां तु नियतैकरूपसमस्तप्रयोगस्मरणमित्येष स्मृत्याचाराणां भेदः ।

स्रात्मनस्तुष्टिरेव च । धर्ममूलिमत्यनुषज्यते । वेदविदां साधूनामिति च । श्रस्याश्च धर्ममृलत्वं प्रामाण्यनैवेत्राहुः । यत्र ह्यं वंविधानामनुष्ठेयं ऽर्थे मनः प्रसीदिति देषे। न भवति स धर्मः ।

"नतु च यस्य प्रतिषिद्ध एवार्थे मनः प्रसीदेत्स धर्मः प्राप्नोति। विहिते च किङ्कथिका स्थात् स न धर्म इति।"

एवमेतदीहरानां महात्मनां मितमतां महाप्रभावे। मनःप्रसादो येनाधमें प्रि धर्मतामेति धर्मश्चाधर्मतां न रोगद्वेषादिदेषवताम् । यथा रुमायां यत्किञ्चिद्द्रञ्यं प्रविशति तत्सर्वं लवणसात्सम्पद्यते, एवं वेदविदा सहसोत्पन्नेन मनःपरितेषेण सर्वं निर्मलीकिय ते। प्रतो यथा प्रतिषिद्धमपि प्रहणं षोडशिनि विधिनाऽनुष्ठीयमानं न देषाय । न चात्र प्रहण्व-द्विकल्पः । प्रतिषेधा ह्यात्मनुष्टिञ्यतिरेकेणान्यत्र विषये ज्यवस्थाप्यन्ते । प्रथवा नैव तेषा-मधर्मे प्रात्मा परितुष्यति । यथा विषन्नीमेवैषधीं नकुत्तो दशित नान्याम् । ग्रत उच्यते ''नकुत्तो यां यां दशित सा सा विषन्नीति'। इह भवन्तश्चाहुः । ये वैकिल्पिकाः पदा-प्रात्तेषु यस्मिन्पचे मनः प्रसीदित स पच प्रात्रियतज्यः । वच्यति च द्रव्यशुद्धौ प्राय-श्चित्तेषु यस्मिन्पचे मनः प्रसीदित स पच प्रात्रियतज्यः । वच्यति च द्रव्यशुद्धौ प्राय-श्चित्तेषु च ''तस्मिस्तावत्तपः कुर्याद्यावत्तु ष्टिकरं भवेत्" । ग्रथवा योऽश्रद्धानो नास्ति-

कतया तस्यानिधकारमाह । नास्तिकस्य हि न वैदिकं कर्म कुर्वतोऽप्यात्मा तुष्यित । अयवा सर्वकर्मविषयो भावप्रसाद उपदि-श्यते, अनुष्ठानकाले कोधमोहशोकादि त्यक्त्वा प्रमुदितेन भाव्यम् । अतश्च शीलवदस्याः सर्वशेषतया धर्ममूलत्वाभिधानम् ॥ ६ ॥

> यः कश्चित्कस्यचिद्धमों मनुना परिकीर्तितः ॥ स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमया हि सः॥ ७॥

यदुक्तं वेदवित्सम्बन्धेन स्मृतेः प्रामाण्यं तद्दनेन प्रकटयति ।

यः कश्चिद्धमी वर्णधर्म ग्राश्रमधर्मः संस्कारधर्मः सामान्यरूपो विशेषरूपश्च कस्यचिद्बाह्मणादेवीर्णस्य । मनुना परिकीर्तितः । स सर्वोऽपि वेदेऽभिहितः प्रतिपादितः । यथा चैतत्तथा पूर्वश्लोकौ उक्तम् । सर्वज्ञानमया हि सः । सर्वेषां ज्ञाना-नामदृष्टविषयाणां हेतुर्निमित्तं वेदः । सर्वेर्ज्ञानैर्निर्मितं इवेति ज्ञाने तद्विकारत्वमध्यारोप्य मयट् कृतः । यो हि यद्विकारः स तन्मयस्तत्स्वभाव इत्युच्यते । वेदश्च ज्ञानहेतुत्वात्तन्मय इति । सत्कार्यदर्शने कारणं कार्यस्वभाविमिति । ग्रथवा सर्वज्ञानाछेतोः ग्रागतः 'हेतुमनु- ह्योभ्य' (पा. सृ. ४-३-८१) इति मयट् क्रियते ॥ ७ ॥

सर्वं तु समवेक्ष्येदं निखिलं ज्ञानचक्षुषा ॥ श्रुतिप्रामाण्यतो विद्वान् स्वधर्मे निविशेत वै ॥ ८ ॥

सर्व होयं कृतकाकृतकम् । शास्त्रगोचरं प्रत्यचादिगोचरमप्रत्यचादिगोचरम् । समवेस्येतज्ज्ञानचन्नुषा तर्कव्याकरणनिरुक्तमीमांसादिविद्यास्थानश्रवणचिन्तनात्मकेन ।
चज्जरिव चज्जः शास्त्राभ्यासो, ज्ञानस्य कारणत्वसामान्यात् । यथा चज्जुषा रूपं ज्ञायते
एवं शास्त्रेण धर्म इति सामान्यम् । समवेष्ट्य सम्यग्विचारपूर्वकं निरूप्य । श्रुतिमामाण्यता वेदप्रामाण्येन धर्म निविद्येत । धर्ममनुतिष्ठेत् ।

सर्वेषु हि शास्त्रेषु सम्यग्झातेषु वेदप्रमाण्यमेवाविष्ठिते । नाझातेषु । तथाहि तानि शास्त्राणि निपुण्यत्वेन चिन्तयन् न तेषां प्रामाण्ये सम्यग्युक्तिरस्ति, वेदे त्वस्तोति निश्चिन्तेषित । सर्वप्रहणं झेयविशेषण्यम् । निस्तिल शब्दश्च समवेष्ट्येति कियाविशेषण्यम् । निस्तिल समवेष्ट्यं ताः सर्वाः प्रदर्श्यं, सिद्धान्तसिद्धैहें तुभिर्यथालच-णलचितौर्नराक्त्रत्य स्वपचसाधने चोपन्यस्ते वेदप्रामाण्यमविष्ठत इति निस्तिलशब्देन प्रदर्श्यते । तेन ते। निस्तिलसर्वशब्दौ पर्यायाविष्ठ भिन्नविषयत्वात्र पुनरुक्तो । स्वप्रहण्यमन्तुवादः । यो द्धान्यस्य धर्मः सोऽन्यस्याधर्म एव ॥ ८ ॥

श्रुतिस्मृत्युदितं धर्ममनुतिष्ठन् हि मानवः॥ इह कीर्तिमवामोति पेत्य चानुत्तमं सुखम्॥९॥

यो नास्तिकतया वैदिकानि निष्फलानि कर्माणीति व्यामुद्ध न तद्दनुष्ठाने प्रवर्तेत तस्य प्रवृत्यर्थं सुहृद्भूत्वा दृष्टफलप्रदर्शनं करोति । तिष्ठतु तावदन्यत्फलम् । श्रुतौ स्मृतिषु च यदुदितमुक्तं धर्माख्यं कर्म तद्दनुतिष्ठित्रहास्मिल्लोके यावज्जीवति तावत्कीर्ति प्रशस्यतां पूज्यतां सौभाग्यं लभते । न्याय्ये पिष्ठ स्थितो महापुण्योऽयमिति सर्वेण पूज्यते, प्रियश्च सर्वस्य भवति । मेत्य देहान्तरे । यस्मादन्यदुक्तमं नास्ति तत्सुखं प्राप्नोति । प्रायेण स्वर्गका-मस्याधिकारः । निरतिशया च प्रीतिः स्वर्गस्तत उच्यते स्मृत्तमिति । तस्मान्नास्ति-कस्यापि दृष्टफलार्थिनोऽत्रैव प्रवृत्तिः प्रयुक्ते त्येवम्परमेतत् ॥ ६ ॥

श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेया धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिः ॥ ते सर्वार्थेष्वमीमांस्ये ताभ्यां धर्मो हि निर्वभौ ॥ १० ॥

''किमिदं शब्दार्थसम्बन्धस्मरणमभिधानकोशशास्त्रम्-'श्रात्मभूः परमेष्ठी' त्यादिवन्न धर्मशास्त्रं, येनेदमुच्यते 'श्रुतिस्तु वेदो विज्ञेयो धर्मशास्त्रं तु वै स्मृतिरिति।'

उच्यते । इह सदाचारा न श्रुतिर्न स्मृतिर्निबन्धाभावात् । निबद्धाचरा हि स्मृतयः प्रसिद्धाः । अतस्तस्य स्मृतित्वमुपपादयति । यत्कार्यधर्मशास्त्यर्थे तत् धर्मशास्त्रम् । यत्र धर्मः शिष्यते कर्तव्यतया प्रतीयते सा स्मृतिः । निबन्धानिबन्धावप्रयोजकी । शिष्ट-समाचारादिष धर्मस्य कर्तव्यतावगितः । सोऽपि स्मृतिरेव । ततश्च यत्र कस्मैचित्कार्याय स्मृतेरुपादानं तत्र सदाचाराऽपि प्रहीतव्यः ।

धर्मशास्त्रं चेत्स्मृतिवे दोऽपि सर्वमुख्यं धर्मशासनमिति तस्यापि स्मृतित्वप्रसङ्गस्त-त्रिवृत्त्यर्थमाह युतिस्तु वेदो विज्ञेय:। यत्र श्रूयते धर्मानुशासनशब्द: सा श्रुति:। यत्र च स्मर्थते सा स्मृति:। तज्ञ समाचारेऽप्यस्तीत्यतः सोऽपि स्मृतिरेव। न हि तत्रा-प्यस्मृतवैदिके शब्दे प्रामाण्यम्। अथवा श्रुतिश्रह्णं स्मृतेवे दतुल्यत्वार्थम्।

"किं पुनः श्रुतिस्मृत्योः समानं कार्यं यत्समाचारेऽप्यनेन प्राप्यते"।

वच्यते । ते सर्वार्थिष्वमीमांस्ये । 'ते' श्रु तिस्मृती । सर्वे ध्वर्थेष्वत्यन्तासम्भाव्ये-ष्विप दृष्टविषयै: प्रमाणै:, —यथा तस्मादेव हिंसालचणात्पदार्थात्कचिद्दभ्युदयः कचित्प्र-त्यवायः, (२) 'सुरापानान्नरकः सेमपानात्पापश्चिद्धः' इत्यादौ पचप्रतिपचगमनेन विचारा न कर्तव्यः । भाशङ्कापचान्तरसम्भावनं मीमांसनम् । यथा—"हिंसा चेत्पापहेतुः स्वरू-पाविशेषाद्वैदिक्यिप तथा भवितुमर्हति । ध्रथ वैदिक्यभ्युदयहेतुर्लीकिक्यपि तथा स्यात्, तद्व पसमानत्वात्'' । यस्य यद्व पं वेदादवगतं तस्य तद्विपरीतरूपसम्भावनमसत्तर्काश्चरै- रसम्यग्वेतुभिर्यद्विचारणं तित्सद्धान्ताभिनिवेशः स इद्द प्रतिषिध्यते। न पुनरयमर्थी— वेदस्याद्यः पूर्वपच्च उतिस्वद्यः सिद्धान्त इत्येषा मीर्मासा निषिध्यते। यतो वच्यिति ''यस्तर्केणानुसन्धत्ते स धर्म वेद नेतर'' इति।

"कि पुनरयमदृष्टार्थो मीमांसनप्रतिषेवः।"

भ्रध्याय: ]

नेति ब्रमः। ताभ्यां धर्मो हि निर्बभी। अनेन तार्किकप्रमाणानां वेदार्थिन-परीतसाधनानामाभासतामाह। ईदृशा हि तेषां द्वेतवः— "वैदिकी हिंसा पापद्वेतुः, हिंसात्वाल्लीकिकहिंसावत्"। तत्र हिंसायां पापद्वेतुत्वं न कुतिश्चद्दन्यतः प्रमाणात्सि-द्धमन्तरेणागमम्। एवं चेत्रास्ति हिंसायाः पापसाधनसिद्धौ हेतुः यावदागमः प्रामा-ण्येन नाभ्युपगतः। अभ्युपगते चागमप्रामाण्ये तद्विरुद्धो हेतुन् युच्यते, अप्रामाण्यापत्ते-रागमस्य। ततश्चेतरेतरच्याघातः। पूर्वं प्रामाण्येन परिमदः पश्चादप्रामाण्यमिति। सोऽयं स्ववचनविरुद्धः पत्तः। नैनं तार्किका अनुमन्यन्ते, 'मम माता बन्ध्येति' वत्। आगमविरुद्धश्च।

म्रथोच्यते—''नैवागमः प्रमाणम् । कथं तद्विरोधोद्भावनं दृषणम् । मनृतव्याघातपुनकक्तदेषिभ्यः । कारीर्यादिकर्मणां तत्समनन्तरं फलार्थितयाऽनुष्ठोयमानानां न नियमतोऽनुष्ठानसमनन्तरं फलप्राप्तः । कालान्तरे भविष्यतीति चेदुक्तमत्र—'कृता शरदि कारीरी
भृशं शुष्यत्सु शालिपु । वसन्ते जायते वृष्टिस्तस्या गोमरकः फलमितिः । यान्यप्यन्यत्रभाविफलानि ज्योतिष्टोमादीनि तत्रापि निरन्वयविनाशात्कर्मणो वर्षशते फलं भविघ्यतीति निःसन्दिग्धवैतालिकव्यवहारोपममेतत् । तस्मादनृतम् । व्याघातः—उदिते होतघ्यमनुदिते जुह्नते देषः । ''प्रातःप्रातरनृतं ते वदन्ति पुरोदयाज्जुह्नति येऽमिहोत्रम्' ।
तथाऽनुदिते होतव्यं--''यथा म्रतिथये प्रद्रुताय दद्यात्ताद्यगेतद्यज्जुहुयाः'दित्येकत्रोदितहोमो
विधीयतेऽनुदितहोमनिन्दया तदेव विपरीतमन्यत् । तत्रैकः पत्त माश्रीयतामित्यनध्यवसायः । यदेवाग्निहोत्राद्ये कस्यां शाखायां विद्यते तदेव शाखान्तरेऽपि । सर्वशाखाप्रत्ययमेकं
कर्मेत्यभ्युपगमः । तत्रश्च पुनकक्तम् ।''—

तत्रानृतमेव तत्र भवतीत्येतेनैव पादेन प्रतिपाद्यते। यता वेदाद्धर्म एव कर्तव्यतामात्रं यागादिविषयं निर्वभौ विभाति गम्यते। न पुनः कालविशेषः फलस्योत्पत्तौ, प्रधिकार-वाक्येषु कालविशेषाश्रवणात्। विधितो हि फलं भवतीत्येतावद्गम्यते। कालावच्छेदो न विधिः। धात्वर्थसम्बन्धिनो हि कालविभागा भूतभविष्यद्वर्तमानाः। न चैतद्धात्वर्थः फलं किन्तु वैधम्। धात्वर्थफलं हि तदानीमेव निर्वर्तते देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागा हविर्विका-रादि। यदि कश्चित्कस्यचिदाज्ञाकरो भवति तेन प्रेष्यतं 'गच्छ याहि प्राममिति' स द्याज्ञासम्पादने प्रवृत्त कदाचित्प्रारम्भ एव वेतनफलं लभते, कदाचिन्मध्ये, कदाचित्कृत-

७२

प्रध्याय: ]

धाज्ञाविषये; समनन्तरमन्येद्युर्वा कालान्तरेऽथवा। एवमेतच्छास्त्रफलमनियतकालम्। दिव्यवृष्ट्यादेस्तु खाभाव्येन प्रत्यासत्तिमात्रं गम्यते । न तु तदहरेवोत्पत्तिः । प्रतिबन्धकानि च यथा फलस्यैवंविधस्य लोके भवन्ति तथा वेदेऽपि, पुराकृतं दुष्कृतादि । तथा च वेद प्वतदर्शयति, 'यदि न वर्षेत्तथैव वसेदिति'। सर्वस्वारे तु विवदन्ते । 'नैतत्क्रतुफलम्। श्रङ्गमेतत्स्मरणम् । ऋतुफलं यः कामयेतानामयः स्वर्गलोकमियामिति' ।

यचोक्तं हिंसायां लोकवेदयोर्न विशेष इति तत्र शास्त्रावगम्यो हि तस्या ग्रयं स्वभावो न प्रत्यचादिगोचरः । तत्र च भेदः । रागलचणा लैकिकी हिंसा, विधिलचणाऽलैकिकी हिंसा । विधिलचणा त्वग्नीषोमीयस्येति महान्भेदः ।

तस्मात्र किञ्चिद्वेदेऽनृतम् । व्याघातं परस्तात्परिहरिष्यति श्लोकेनैव ॥ १० ॥

योऽवमन्येत ते मूले हेतुशास्त्राश्रयाद् द्विजः॥ स साधुभिर्वहिष्कार्यो नास्तिको वेदनिन्दकः॥ ११॥

असत्याप्रामाण्यहेतोर्वेदस्य यो द्विजो हेतुशास्त्राश्रयाद्धेतुशास्त्रं नास्तिकतर्कशास्त्रं बौद्धचार्वाकादिशास्त्रम्, यत्र वेदोऽधर्मायेति पुनः पुनकद्भुष्यते, तादृशं तर्कमाश्रित्य योऽवज्ञां कुर्यात् । श्रुतौ स्मृतौ च कोनचिदकार्यान्निवर्त्येत 'मैवं कार्षीः प्रतिषिद्धं वेदेनेति' तमनादृत्य चिकी र्षेत् 'किनाम यदि वेदे स्मृतिषु वा प्रतिषिद्धं, नहि कि चित् तयोः सम्यक् प्रामाण्यमस्तीतिं कथयेत् मनसा वा विचिन्तयेत् । तर्कशास्त्रेषु निवद्धादरेा यदि दृश्येत । स साधुनिः शिष्टैर्बहि:कार्य्यास्तरस्कार्यः तत्तत्कार्येभ्यो याजनाध्यापनातिथि-सत्कारादिभ्यः । कियाविशेषस्यानिर्देशाद्विद्वदर्हेभ्य इति गम्यते । यतोऽविद्वानसम्यगसं-स्कृतात्मा तार्किकगन्धितयैवं व्यवहरति । श्रासु च क्रियासु विद्वानिधिक्रियते । श्रत एव पूर्वश्लोके विचार ईटशः प्रतिषिध्यते यस्तदवज्ञानपरतयां कियते, नतु यस्तदर्थविशोष-जिज्ञासया। एवमर्थमेव हेतुमाह नास्तिका वेदनिन्दकः। अतश्च पूर्वपत्ते ये। वेदस्याप्रामाण्यं ब्रुयात्रासी नास्तिकः स्यात् । सिद्धान्तदार्ह्यार्थमेव पूर्वेपचे हेतुकथनम् । वेदनिन्दक इति स्पृतिप्रहर्णं न कृतम् । तुल्यत्वेनोभयोः प्रकृतत्वादन्यतरनिर्देशेनैव सिद्धमुभयस्यापि प्रहणमित्यभिप्रायः ॥ ११ ॥

यस्त्वेतमर्थमविदित्वा वेदशब्दस्य विविचतार्थत्वमेव मत्वा स्मृतिनिन्दकस्य न बहिष्कारः, भनेन वेदनिन्दकस्यैव विहित इति प्रतिपद्येत । तं प्रत्याह ---

> वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च पियमात्मनः ॥ एतचतुर्विधं पाहुः साक्षाद्धर्मस्य लक्षणम् ॥ १२ ॥

नात्र कश्चिद्विशोषः । वेदनिन्दाप्रतिषेधेन स्पृतिसदाचारात्मतुष्टीनामपि निन्दकस्य

बहिष्कारे। इतेन विहित: । तेषामपि वेदमूलधर्माभिधानम् । अतः स्मृत्यादिनिन्दको वेदनिन्दक एव।

"नतु श्लोकद्वयेन नार्थः। एवं वक्तव्यम्। श्रुत्यादीनात्मतुष्टयन्तान्हेतुशास्त्राश्रया-द्द्विजः यो निन्देत्स बहिष्कार्यः साधुभिर्नास्तिकत्वतः"।

/ उच्यते । नाचार्या प्रन्थगौरवं मन्यन्ते । बुद्धिगौरवं यत्नेन परिहरन्ति । तस्मिन्हि सति ग्रसम्यगवबोधो धर्मस्य । स च पुरुषार्थं विहन्ति ।

भेदनिर्देशेऽपि हि चेादयेयुर्वेदप्रहणमेव कर्तव्यम् सर्वस्य धर्मस्य वैदिकत्वात्। तस्माद्वित्पष्टार्थं भेदेनेाभयनिर्देश:, सङ्क्षिप्रहचीनां पूर्वश्तोक:। अन्येषां श्लोकद्वयम्।

स्वस्य च प्रियमात्मनः इत्यनेन प्रागुक्ता आत्मतुष्टिरेवोक्ता । स्वप्रहणं वृत्तपूरणार्थम् । एतः साक्षाद्धर्मस्य लक्षणं निमित्तं, ज्ञापकम्, न पुनः प्रत्यत्तम्। यथाऽन्यैरुक्तं 'साचात्क्रतधर्माण' इति ।

विधाशब्दः प्रकारवचनः । एकमेव धर्मे प्रमाणं वेदाख्यम् । तस्य त्वेते भेदाः स्मृत्यादयः ।

भ्रन्ये तूपसंहारार्थिमिमं श्लोकं व्याचत्तते । समाप्तं धर्मलचग्रप्रकरणमिति पुनः पाठः समाप्तिं सूचयति । यथा द्विरभ्यासी वेदाङ्गेषु 'संस्थाजपेने।पतिष्ठन्त उपतिष्ठन्त' इति। तथा च पिण्डीकृत इव प्रागुक्तोऽर्थो हृदि वर्तते। यथा नैयायिका 'ग्रनित्यः' शब्द इति प्रतिज्ञाय साधनापन्यासं कृत्वा निगमयन्ति 'तस्मादनित्यः शब्द इति'। प्रायेख चैषा प्रनथकाराणां रीतिः। तथा महाभाष्यकारोऽपि कचित्सूत्रं वार्तिकं वा पठित्वा व्याख्याय पुनः पठति ॥ १२ ॥

अर्थकामेष्वसक्तानां धर्मज्ञानं विधीयते ॥ धर्मं जिज्ञासमानानां प्रमाएां परमं श्रुति: ॥ १३ ॥

गोभूमिहिरण्यादिधनमर्थः। तत्र सक्तिसात्पर्येण तदर्जनरत्तणार्थं कृषिसेवादि-व्यापारकरणम् । कामः स्त्रीसम्भागः । तत्र सक्तिः नित्यं तदासेवनंतदङ्गानां च गीतवादि-त्रादीनाम् । तद्रर्जितानां पुरुषाणां धर्मज्ञानं धर्मावने।धो विधीयते विशेषेण धीयते, व्यवस्थितं भवति । 'धोङ् ध्राधाने' इत्यस्यैतदूपम् ।

"किमर्थ पुनस्तत्र सक्तानां न भवति धर्मज्ञानम् । यावता तेपि यथाच्यां तदवि-रेाधिन्यवसरे भाजनादावितिहासश्रवणादन्योपदेशात्समाचाराद्वा शक्नुवन्ति ज्ञातुम्"-इसत ब्राह धर्म जिज्ञासमानानामिति। मुख्यं प्रमाणं धर्मे वेदः, स च तैर्न शक्यो ज्ञातुम्। प्रत्यन्तदुर्विज्ञाने। इसौ निगमनिक्कव्याकरणतर्कपुराणमीमांसाशास-श्रवग्रमपेत्रते स्वार्थवोधे ।

[द्वितीयः

ग्रध्याय:

मनुस्मृतिः।

Ye

न चेयान्यन्थराशिः सर्वव्यापारपरित्यांगेन विना शक्य ग्रासादयितुम्। समाचारे-तिहा तादेः कतिपये धर्मा ग्रव्यान्यन्ते, न वेदादिवत्समस्ताङ्गयुक्ता ज्योतिष्टोमादिप्रयागः। ग्रत उक्तम्-प्रमाणां परमं ग्रुतिः। न तु समाचारादेः प्रामाण्यापकर्षः।

तदुक्तं '' योऽहोरिव धनाद्गीता मिष्टः न्नाच विषादिव । राचसीभ्य इत्र स्त्रीभ्यः स विद्यामधिगच्छति" ।

अपरे त्वर्थकामा दृष्टफलैषिण उच्यन्ते। तत्र 'सक्तानां' पूजाख्यात्यादिकामानां दृष्ट-फलार्थितया लोकपक्तिमात्रप्रयोजनानां 'न धर्मज्ञानं' धर्मानृष्ठामं 'विधीयते' उपदिश्यते। ज्ञायतेऽस्मित्रिति ज्ञानमनुष्ठानमित्युच्यते। अनुष्ठायमानां द्वि धर्मो व्यक्ततरे। भवति शास्त्रावगमकालते।ऽपि। अते।ऽनुष्ठानं धर्मज्ञानमुच्यते। अत एतदुक्तं भवति। यद्यपि धर्मानुष्ठानाञ्चा कपक्तादि दृष्टं प्रयोजनमुपलभ्यते तथापि न तत्सिद्धिपरतया तत्र प्रवर्ति-तव्यम्, किं तर्हि शास्त्रेण तचोदितमिति कृत्वा। तथा च प्रवृत्तौ यदि दृष्टमपि भवति भवतु, न विचार्यते। तथा च श्रुतिः स्वाध्यायस्य दृष्टं फजमनुबद्दति ''यशो लोकपक्ति-रिति'' ''लोकः पच्यमानश्चतुर्भिरेनं भुनिक्त अर्चया दानेनाजेयतथा चावध्यतथा'' इत्यादि। स्रोकश्चात्र भवति—

> "यथे जुहेतारिह सेचितं पयस्तृणानि वल्लीरिप च प्रसिश्चिति । तथा नरा धर्मपथेन सञ्चरन्यशश्च कामांश्च वसुनि चाश्रुते ॥"

"नतु च यस्य यः स्वभावे। ऽवगतः से। ऽन्योद्देशेनाप्यनुष्ठोयमानी न स्वभावाच्च्यवते करोत्येव तत्कार्यम् । यथा विवमीष्याद्देशेनापि पीतं हन्त्येव । अते। दृष्टार्थतयाऽप्य-नुष्ठोयमानानि कर्मास्य शास्त्रोयाण्यदृष्टार्थान्यपि भविष्यन्ति । को भवते। मत्सरी लोका-वर्जनहेतुतया न प्रवर्तितव्यमिति येनात्य ।"

श्रत आह 'धर्म' जिज्ञासमानानां' वेद्दे। धर्मे प्रमाणम् । तेन चैतदुक्तम् - दृष्टफलका-मार्थानां नादृष्टं भवति । न केवलं श्रदृष्टं न भवति । यावस्वतिषिद्धसेवनाद्धनेऽपि भवति ॥ १३ ॥

> श्रुतिद्वैधं तु यत्र स्यात्तत्र धर्मायुःगौ स्मृतौ ॥ उभाविष हि तौ धर्मौ सम्य गुक्तौ मनीषिषिः ॥ १४ ॥

प्रागुक्तो व्याघातः परिहियते । यत्र श्रुत्याह्मैंघं, विरुद्धाभिशानं, यं धर्मोऽयमिति काचिच्छुतिराह, तमेवाधर्ममित्यन्या-तत्र उभाविप ती धर्मा नुष्ठे यौ विकल्पेन । तुल्याले हि ते श्रुती । तत्रेयं प्रमाणमियं नेत्यशक्यां विवे कः । अत एकार्थतुल्यबल्वविरोधे विकल्प इति ।

''उभाविप तै। धर्मावित्युक्तम् । तत्र समुचयः प्राप्नोति । एवमुभी धर्मी भवतः । स्रन्यथा एकः स्यात् ।''

नेति ब्रूमः । पर्यायेणापि प्रयोगे नाभयशब्दस्य प्रवृत्तिविरोधः । न ह्ययं सापे<del>द</del>य-द्वयविषय एव ।

न्यार्थश्च विकल्पः । यथाऽग्निहोत्राख्यमेकं कर्मः तस्य कालत्रयमुपदिष्टम् । तत्र कर्मप्रधानं, कालो गुणः । न चैकस्मिन्प्रयोगे कालत्रयप्रम्भवः । न च कालानुरोधेन प्रयोगावृत्तिर्युक्ता । नाङ्गानुरोधेन प्रधानमावर्तनीयम् । तस्मान्न्याय्योऽयं तुल्यवलविरोधे विकल्प इति वचनात् ।

"उभाविप हि तै। धर्मी -ननु च को भेदस्तत्र धर्मावित्यसमादेतस्य।"

न कश्चित् । पूर्वेण स्वमतमुपन्यस्तमुत्तरेणान्यैरपि मनीषिभिरेतदेवे।क्तमिति स्वमतमा-चार्यान्तरमतसंवादेन द्रढयति ॥ १४ ॥

> उदितेऽजुदिते चैव समयाध्युषिते तथा ॥ सर्वथा वर्तते यज्ञ इतीयं वैदिकी श्रुतिः ॥ १५ ॥

उदाहरणिमदं समनन्तरप्रदर्शिते विरोधे। य एते त्रयः काला इतरेतरिनन्दया होमस्य विद्विताः तत्रायमर्थः श्रुतिवाक्यानाम्। सर्वथा वर्तते यज्ञः। सर्वप्रकारो होमः प्रवर्तते प्रवर्तनीय इत्यर्थः। या उदितद्दोमनिन्दा सा न तत्प्रतिषेधार्था कि तर्धा नुदित- होमविध्यर्था। एविमतरत्रापि। तेनायमर्थं उक्तो भवति 'सर्वथा कर्तव्य एतेषां कालाना- मन्यतमस्मिन्कालं। तत्र यस्मिन्कतस्तत्र सम्पूर्णः शास्त्रार्थो भवतीतीयं वैदिकी श्रुतिरे- वन्परा। श्रस्मिन्नर्थेऽस्यास्तात्पर्यं न पुनर्निन्द्यमानप्रतिषेधे।

यज्ञी होमोऽत्राग्निहोत्राख्योऽभिन्नेतः । यागहोमयोर्यतो नात्यन्तं भेदः । देवतामु-दिश्य द्रव्यस्य खत्वत्यागा 'नंदं मम देवताया इदमिति' यागः । एतच खरूपं होमेऽ प्यस्ति । स्रयं तु विशेषा द्रव्यस्य होमे प्रचेपः स्वधिक ; स्रारोपणविशेषाऽग्न्यादै। स्रता यज्ञशब्देनात्र होमस्याभिधानम् । होमे ह्यते कालाः श्रुतावास्राता न यागमात्रे ।

उदितादिशब्दैश्चोदिते होतव्यमित्यादिका श्रुतिरेकदेशेन सस्यते । येयमुदिते होतव्यं नोदिते होतव्यमिति श्रुति: सैवम्परेत्येवं योजना ।

समयाध्युषितशब्देन समुदायेनैवेषसः काल उच्यते । ग्रन्ये तु पदद्वयमेतदित्याहः । 'समया'शब्दः समीप वचनः समीपिनमपेचते । उदितानुदितयोः सिश्रधानाच्त्समीपी सध्याकालः । 'ग्रध्युषितं रा विवासकालः, व्युष्टार्या रात्रावित्यर्थः । कासुचिच्छुति-

ग्रध्यायः ]

ष्वेवं पठितं कासुचिदेवमिति अतिवाक्यानुकरणमेषा स्मृतिसात्र किं पदद्वयमेतदुतै-कमिति तत एव निर्णयः।

अतो विकल्पेनैकं होमाल्यं कर्म, प्रतिकालत्रयविधानात्रास्ति विरोधः। सिद्धरूपे हि वस्तुनीतरेतरविरुद्धरूपसमावेशासम्भवात्स्याद्विरोधो, न साध्ये। साध्यं हानेनापि सिध्यत्यनेनापीत्यवगम्यते । तत्र क्रतो विरोधः ।

एष एव च स्मृतीनां विरुद्धानां विरूत्यो न्याय्यः ॥ १५ ॥

निषेकादिश्मशानान्तो मन्त्रैर्यस्योदितो विधिः॥ तस्य शास्त्रेऽधिकारोऽस्मिञ्ज्ञेया नान्यस्य कस्यचित् ॥ १६॥

'विदुषा त्राह्मणेनेदमध्येतव्यमिति' पठन्ति । स चार्थवादः । तत्र तव्यप्रत्ययदर्शना-त्कस्यचिद्विधिभ्रान्तिः स्यात् । तथा च सति चत्रियवैश्ययोरध्ययनं निवर्तेत इत्येदाशङ्का-निवृत्यर्थोऽयं श्लोकः चत्रियवैश्ययोः प्राप्तिं दर्शयति । तथा यथाकामी शूद्रोऽप्यप्रतिषेधा-दृध्येतं प्रवर्तेत तन्निवृत्त्यर्थमपीत्येविममं श्लोकं पूर्वे व्याचित्ररे ।

शास्त्रशब्दोऽयं मानवप्रनथवचनः। ऋधिकारी मयैतदनुष्ठेयमित्रवगमः। न च शब्दराशे: सिद्धस्वभावस्यानुष्ठेयत्वावगति: सम्भवति । न हि द्रव्यमनाश्रित्य क्रियाविशेषं साध्यतयाऽवगम्यते । भ्रतः शास्त्रविषयायां कस्याश्वितिकयायामधिकार इत्यवगम्यते । तत्र क्रभ्वस्तयस्तावन्न विषयतया प्रतीयन्ते । भ्वस्त्योर्भवत्यर्थत्वात् । भ्वस्तिसम्बन्धे ह्ययमर्थः प्रतीयते 'शास्त्रस्य यद्भवनं या च सत्ता तामनुतिष्ठेदिति'। न चान्यदीयायां सत्तायाम-न्यस्यानुष्ठःतृत्वसम्भवः । करेात्यर्थेपि न सम्भवति । पदानां नित्यत्वाद्वाक्यानां चान्येन कृतत्वात । प्रतः शास्त्रसहचारिण्यध्ययनिक्रया प्रतीयते । स्रतोऽयमर्थं उक्तो भवति-'शास्त्राध्ययने तस्याधिकारः' यथैवाध्ययने तथैव श्रवणेऽपि ।

"न न्वादिमस्वान्मानवस्य प्रन्थस्य कथं तद्विषया विधिरनादिवेदमूल इति शक्यते वक्तम्।"

उच्यते। यानि कानिचन शास्त्रप्रतिपादकानि वाक्यानि न तानि शूद्रेगाध्येयानीति शक्यते सामान्यतोऽनुमानम् । यानि वेदवाक्यानि यानि तदर्थं व्याख्यानवाक्यानि व्या-ख्यात्गां तत्प्रतिरूपकाणि तान्यपि प्रवाहनित्यतया नित्यान्येव ।

श्रर्थानुष्ठानं तु शास्त्रविषयः । तत्र चातुर्वर्णस्याधिकारः ।

"नन्वेवं सत्यनुपात्तकर्तृविशेषेषु सामान्यधर्मेषु शूद्रस्याधिकारप्रसङ्गः।"

यथा न भवति तथा तत्र तत्र कथयिष्यामः।

''न्तु कथमध्ययनावबोधाधिकारनिषेधे कर्माधिकारः ? न ह्यविदितकर्मरूपस्य तदनुष्ठानसम्भवः, न चाध्ययनमन्तरेग तदर्थावबे।धसम्भवः, न चावैद्योऽधिकियते।"

सत्यम् । परापदेशादपि यावत्तावित्सद्ध्यति परिज्ञानम् । यं त्राह्मणमाश्रितः शुद्रों, यो वार्ष्यतः प्रवृत्तः स एनं शिचयिष्यतीदं कृत्वेदं कुवि ति । अतो न कर्मानुष्ठानप्रयुक्ते शूद्रस्याध्ययनवेदने, स्त्रीवत्परप्रत्ययाद्य्यनुष्ठानसिद्धेः । यथा स्त्रीणां भर्तृविद्येव प्रसङ्गादुप-करोति न कर्मश्रुतयो विद्यां प्रयुक्तते । तेषामेव स्वप्रत्ययोऽनुष्ठानहेतुर्येषां 'स्वाध्यायोऽध्ये-तव्या इति विधिरस्ति पुंसाम् । स च पुंसां त्रैवर्णिकानाम् । तेषामपि नार्षा ज्ञानप्रयुक्तेऽध्य-यनवेदने, अपि तु विधिद्वयत्रयुक्ते आचार्यकरणविधिना खाध्यायाध्ययनविधिना च।

निषेका गर्भाधानं स त्रादिर्यस्य संस्कारकलापस्य स निषेकादिः। गर्भाधानं च विवाहादनन्तरं प्रथमोपगमे विष्णुर्योनि कल्पयतु इति मन्त्रवत्केषाञ्चिद्विहितम्। परेषामागर्भग्रहणात्प्रत्युतु ।

श्मशानमन्ते। इसशानान्तः । श्मशानशब्देन मृतशरीराणि यत्र निधीयन्ते तत्स्थानमुच्यते । तच साहचर्यात्प्रेतसंस्कारं पराचीमिष्टं लचयति । सा हि मन्त्रवती, न स्थानम् ।

अनेन च द्विजातयो लच्यन्ते । तेषां हि मन्त्रवन्तः संस्काराः । द्विजातीनामिति नोक्तम् । विचित्रा श्लोकानां कृतिः स्वायम्भुवस्यास्य मनोः ।

मन्त्रैहित उक्तों विधिरिति नायं सम्बन्धः। न हि मन्त्रा विधि वदन्ति। किं तर्हि प्रयोगावस्थस्य विधेयस्य स्मारकाः, न विधायकाः। तस्मादेवं व्याख्येयम्-मन्त्रैयुक्तः समन्त्रको येषामयं विधिरिति।

नान्यस्य कस्यचिदित्यनुवादो, द्विजातीनां नियतत्वात् । स्रथवा कश्चिन्मन्येत-"द्विजातीनामयं विद्वितोऽवश्यकर्तव्यः, शूद्राणां त्वशिष्टोऽप्रतिषिद्ध इति"। तदा शङ्का-निवृत्त्यर्थमिद्युक्तम् ॥ १६ ॥

## सरस्वतीद्दषद्वत्योर्देवनद्योर्यदन्तरम् ॥ तं देवनिर्मितं देशं ब्रह्मावर्तं प्रचक्षते ॥१७॥

उक्तानि धर्मे प्रमाणानि । विरोधे च विकल्पोऽभिहितः । श्रधिकारिग्धश्च सामान्ये नोक्ताः । इदानीं येषु योग्यतया धर्मोऽनुष्ठेयतामापद्यते ते देशा वर्ण्यन्ते । सरस्वती नाम नदी । अपरा दूषद्वती । तयोर्नेद्योर्य दन्तरं मध्यं तं देशं ब्रह्मावर्त इसनया संज्ञया प्रचक्षते व्यवहरन्ति शिष्टाः।

देवप्रहण्यमवध्यविधमतोः स्तुत्यर्थम् । देवैः स निर्मितोऽतः सर्वेभ्यो देशेभ्यः पाव-नतर इति ॥ १७॥

ग्रध्याय:

तस्मिन्देशे य त्राचारः पारम्पर्यक्रमागतः ॥ वर्णानां सान्तरालानां स सदाचार उच्यते॥१८॥

''श्रथास्मिन्देशे य श्राचारस्तस्य प्रामाण्ये किं विद्वत्ता शिष्टता चेापाधिरङ्गीकियते, श्रथाविदुषामशिष्टानां च देशोपाधिरेव प्रमाग्रम्। किं चातः। यदि नापेच्यते, यत्तदुक्तं 'श्राचारश्चैव साधूनामिति' विशेषणद्वयमनर्थकम्। न त्वसाध्वाचारस्य धर्ममूलतोपपद्यते, वेदसंयोगासम्भवात्। श्रथापेच्यते, देशविशेषसम्बन्धानुपकारः। न हि देशान्तरेऽपि शिष्टसमाचारस्याप्रामाण्यं शक्यते वक्तुम्"।

ब्रुयते। प्रायिकमेतदभिधानम्। प्रायोवृत्त्याऽस्मिन्देशे शिष्टानां सम्भव इत्युक्तम् तस्मिन्देशे य स्राचारः स सदाचार इति।

अन्ये तु देशान्तरे मातुलदुहितुः परिणयनाद्देशाचारनिषेधार्थमिदमित्याहुः।

तद्युक्तम् । श्रविशेषेणैवोक्तं "तद्देशकुलजातीनामविरुद्धं प्रकल्पयंत्"। स च विरुद्धं 'ऊर्ध्वं सप्तमात्पितृबन्धुभ्यं मातृबन्धुभ्यश्च पश्चमात्' इत्येतेन । श्रात्मन्नपि देशेऽनुपनीतेन सहभे।जनादिराचारा नैव धर्मत्वेनेध्यते। न च रमृतिविरुद्धस्याचारस्य प्रामाण्यसम्भवः, श्रुति विप्रकर्षात् । श्राचारात्समृतिरनुमातव्या, स्मृतेः श्रुतिः । रमृतिस्त्वव्यविद्वतामेव श्रुतिमनुमापयित । किश्च कारणप्रहाच्चैवमादेराचारस्य । रूपवर्तीं मातृलकन्यां कामयमाना राजभयादृह्वन्तः, कन्यागमनं दण्डे। माभूदिति । श्रन्ये त्वविद्वांसी "येनास्य पितरे। याता" इत्यस्य यथाश्रुतमर्थः गृहीत्वा धर्मोऽयमिति प्रतिपन्नाः । श्रपि च 'एतास्तिस्रस्तु भायीर्थे नोपयच्छेतेति' प्रायश्चित्तं श्रुतमपि । श्रान्तिहेतुराभ्यस्तिमृभ्योऽन्या न प्रतिषिद्धा इति । यथा चास्य नायमर्थस्तथा बच्चामः । न च दृष्टकारण्योः स्मृत्याचारयोः प्रामाण्यम् । उक्तं च मृहपादैः "विरुद्धा च विगीता च दृष्टार्था दृष्टकारणा । स्मृतिने श्रुतिमूला स्थाद्या चैषा सम्भवश्रुतिः" ॥

तस्मात् 'प्तान्द्विजातये। देशान्संश्रयेरन् 'इत्येतद्विधिशेषा देशप्रशंसार्थवादा एते । परम्परैव पारम्पर्यम् । अन्यस्मादन्यमुपसंकामित, तस्मादन्यं तते। ऽप्यन्यमित्येवं-रूपः प्रवादः परम्परा । 'क्रमः तद्विच्छेदस्तत स्नागतः सम्बाप्तः ।

सङ्कीर्णयोनयः 'अन्तरालाः'। तत्सहितानां वर्णानाम् ॥ १८ ॥

कुरुक्षेत्रं च मत्स्याश्च पश्चालाः ग्रुरसेनकाः ॥ एष ब्रह्मर्षिदेशो वै ब्रह्मावर्तादनन्तरः ॥ १९ ॥

देशनामधेयान्येतानि । कुरुक्षेत्रं स्थमन्तपञ्चकं प्रसिद्धम्। कुरवस्तत्र चयं गताः।

'कुरु वा सुकृतं चित्रमत्र त्राणं भविष्यतीति' व्युत्पत्तिः । मत्स्यादयः शब्दा बहुवचनान्ता एव देशवचनाः ।

मनुस्मृतिः।

ब्रह्मिदेश इति समुदायसंज्ञा । देवनिर्मिता देशो ब्रह्मावर्तः । देवेभ्यः किश्वि-त्र्यूना ब्रह्मर्षय इत्यते। त्र्यं देशो ब्रह्मर्षि सम्बन्धाद्ब्रह्मावर्तान्न्यूनः । तथा चाह । ब्रह्मा-वर्तादनन्तर ईषद्भित्रः । नञ्ईषदर्थः । यथाऽनुष्णां यवागूं पिवेदामयावीतीषदुष्णामुपदि-शन्ति । स्वन्तरशब्दो भेदवचनः । 'नारीपुरुषतोयानामन्तरं महदन्तरमिति' यथा।। सा

> एतद्देशपस्तस्य सकाशादग्रजन्मनः ॥ स्वं स्वं चरित्रं शिक्षेरन् पृथिव्यां सर्वमानवाः॥ २०॥

एतेषु देशेषु कुरुचेत्रादिषु प्रसूतस्यायजन्मने। ब्राह्मणस्य सकाशात्स्वं स्व चरित्रमाचारं शिक्षेरिकासोरन्। 'तस्मिन्देश' इत्यनंनैतद्व्राख्यातम् ॥ २०॥

> हिमवद्विन्ध्ययोर्मध्यं यत्त्राग्विनश्चनाद्पि ॥ प्रत्यगेव प्रयागाच्च मध्यदेशः प्रकीर्तितः ॥ २१ ॥

उत्तरस्यां दिशि हिमित्रान्पर्वते। दिश्वणस्यां विनध्यः । विनशनं सरस्वता अन्त-र्धानदेशः । प्रयागे। गङ्गायमुनयोः सङ्गमः । एतान्देशानवधीकृत्य मध्यं मध्यदेशना-मानं देशं विद्यात् । नात्युत्कृष्टो नातिनिकृष्ट इत्यते। त्यं मध्यदेशो, न तु पृथिवीमध्यभव-त्वात् ॥ २१ ॥

> आसमुद्रात्तु वै पूर्वादासमुद्राच पश्चिमात् ॥ तयोरेवान्तरं गिर्योरार्यावर्तं विदुर्बुधाः ॥ २२ ॥

श्रापूर्व रमुद्रादापश्चिमसमुद्राद्योऽन्तराज्ञवर्ती देशस्त्रथा तयोरेव पूर्वश्लोकोपदिष्टयो-गिंथीः पर्वतयोर्हिमवद्विन्ध्ययोर्यदन्तरं मध्यं स आर्यावर्तो देशो बुधैः शिष्टे रुच्यते। आर्या वर्तन्ते तत्र पुनःपुनरुद्भवन्ति। आक्रम्याक्रम्यापि न चिरं तत्र म्लंच्छाः स्थातारे। भवन्ति। आङ्त्र मर्यादायां नाभिविधौ। तेन समुद्रद्वोपानि नार्यावर्तः। एते चतसृषु दिच्च देशावधिय उपात्ताः। प्राच्यां पूर्वसमुद्रः, प्रतीच्यां पश्चिमः, उदग्दिचणयोर्हिभवद्विन्ध्यौ। एते। ह्यविधत्वेनोपात्तौ। न तयोरार्यावर्तं त्वमस्यतस्तत्र निवांसाभावे प्राप्ते इदमाइ।। २२।।

कृप्णसारस्तु चरित मृगो यत्र स्वभावतः ॥
स द्वेयो यद्भियो द्वेशो म्लेच्छदेशस्त्वत परः ॥ २३ ॥
कृष्णश्वेतः कृष्णपीतो वा कृष्णसाराख्यो मृगो यत्र चरित निवसति । सम्भव

प्रध्याय: ]

बत्पत्तिर्यत्र देशे तस्य स्वभावतो, न पुनर्देशान्तरात्प्राशस्त्योपायनादिना निमित्ते नानी-तस्य कियन्तमपि कालं निवासः । स देशो यज्ञियो यागाहीं बोद्धव्यः । अतः कृष्य-मृगचरणात्पराऽन्यो म्लेच्छदेशः । म्लेच्छाः प्रसिद्धाः । चातुर्वण्येजात्यपेताः प्रतिलोम-जातीयानिधक्रता मेदान्ध्रश्वरपुलिन्दादयः ।

न चानेन यागाधिकरणताऽस्य देशस्य विधीयते, 'समे यजेतेति'वत् । चरतीति वर्त-माननिर्देशात् । न हि यत्रैव चरितुं प्रवृत्तस्तदैव तत्र यागः शक्यः कर्तुम् । यागस्य हि देशोऽधिकरणं तत्साधनकर्त्रादिकारकाश्रितद्रव्यादिधारणद्वारेण । न च द्वयोर्मूर्त्तयोरेककाले एकदेशे स्थानसम्भवः – न च कालान्तरल चणा न्याय्या, विधा लचणाया श्रन्याय्यत्वात् । यथोक्तं शूर्णधिकरणे – 'एतद्धि कियत इत्युच्यत' इति ।

"ननु च नाभिज्यापक एवाधेया येन क्रत्स्नाधाराभिन्याप्त्यैवाधिकरणार्थिनिवृत्तिः स्यात्, तिलेषु तैलिमितिवत् । किंतिह्व एकदेशसम्बन्धिनाऽप्याधेयेन भवति क्रत्स्नस्या-धारभावः, 'प्रासाद ग्रास्ते रथमधितिष्ठतीतिः । एविमह प्रामनगरसमुदायस्य नदीपर्व-तान्ताद्यविकस्य देशस्य प्रकृतत्वादेकदेशेऽपि पर्वतारण्यादै। चरन्सर्वनाधारीकरोति । तेनायमदेषः मूर्तयोर्नेकदेशः सम्भवतिः ।

उच्यते। नैवात्र यष्टव्यमिति विधिरस्ति। जानातेः परो विधायकः श्रुतो न यजेः। यागस्य तत्राईता श्रुता, यागाहोऽसी देश इति। सा च यागाईताऽसत्यपि विधी घटते। एतेषु देशेषु यागाङ्गानि दर्भपलाशखदिरादीनि प्रायेण च भवन्ति। श्रिधिकारिणश्च त्रैविधिका त्रैविद्याश्च तेष्वेव देशेषु दृश्यन्ते। श्रुत एतदवलम्बना यागाईतानुवादः। कृत्योऽपि 'ज्ञेय' इत्यध्यारोपितविध्यर्थो 'जर्तिलयवाग्वा जुहुयादि' तिवद्विधिवन्निगदार्थवाद एव।

यचीक्तं 'म्लेच्छदेशस्त्वतः पर' इत्येषोऽपि प्रायिकोऽनुवाद एव । प्रायेण ह्येषु देशेषु म्लेच्छा भवन्ति । न त्वनेन देशसम्बन्धेन म्लेच्छा लच्यन्ते, स्वतस्तेषां प्रसिद्धेर्नाह्मणादि-जातिवत् । स्यथार्य द्वारेणायं शब्दः प्रवृत्तो म्लेच्छानां देश इति । तत्र यदि कथिन्द्रह्मा-वर्तादिदेशमपि म्लेच्छा स्नाक्रमेयुः तत्रैवावस्थानं कुर्युर्भवेदेवासी 'म्लेच्छदेशः' । तथा यदि कश्चित्चत्रियादिजातीया राजा साध्वाचरणा म्लेच्छान्पराजयेत् चातुर्वण्यं वासयेत् म्लेच्छाश्चार्यवर्तं इव चाण्डालान्व्यवस्थापयेत्सोऽपि स्याद्यक्षियः । यते । न भूमिः स्वता दुष्टा । संसर्गाद्धि सा दुष्यत्यमेध्योपहतेव । स्रत उक्तदेशव्यतिरेकेणापि सति सामध्ये त्रैविणिकेनाकुष्णसगचरणेऽपि देशे यष्टव्यमेव । तस्मादनुवादोऽयम् 'स क्रयो यिक्षयो देशे। म्लेच्छदेशस्त्वतः पर' इत्युक्तरविधिशेषः ॥ २३ ॥

एतान् द्विजातया देशान्संश्रयेरन्त्रयत्नतः॥ • ग्रद्गस्तु यस्मिस्तस्मिन्वा निवसेद्द्यत्तिकर्शितः॥ २४॥ यदर्थं देशसंज्ञाभेदकथनं तिमदानीं विधिमाह । एतान्त्रद्धावर्तादीन् देशान्द्रि-जातया देशान्तरेऽपि जाताः संग्रयेरन् । जन्मदेशं त्यक्त्वा ब्रह्मावर्तादिदेशसंश्रयणं प्रयत्नेन कर्वव्यम् ।

श्रत्र केचिदाहुरदृष्टार्थ एवायमेतदेशसंश्रयणविधिः। सत्यपि देशान्तरेऽधिकार-सम्भवे एतेषु देशेषु निवासः कर्तव्यः। तत्र कल्प्याधिकारत्वे, यदि वा गङ्गादितीर्थस्नानव-देतदेशनिवासविधिः पावनत्वेन कल्प्यते। यथैव काश्चिदापः पवित्रतरा एवं भूमिभागा श्रपि केचिदेव पवित्राः, यथोक्तं पुराणे। यदि वा संश्रयणादेव स्वतन्त्रात्स्वर्गे विश्वजिद्वत्।

तत्रैतौ द्वाविष पचावप्राप्तौ । यद्यप्राप्तः संश्रयो विधीयते कल्प्येताप्यिषकारः । तत्र चिन्त्यते कतरः पच्चो युक्त इति । स तु नित्यकाम्यानामुक्तया रीत्या एतदेश एवानुष्ठान-सम्भवादिषक्वतानां प्राप्त एव । न ह्ये तदेशव्यितरेकेण कृत्स्नधर्मानुष्ठानसम्भवः । तथाहि । द्विमवित तावत्काश्मीरादौ शीतेनार्दिता न बद्दिः सन्ध्योपासनेऽधिक्रियन्ते । न च यथाविधि खाध्यायसम्भवः प्राग्वोद्दग्वा प्रामादुपनिष्कम्येति । न द्वि हेमन्तशिशिरयोरहरहर्नदीस्ना-नादिसम्भवः ।

इदमेव च द्विजातय इति वचनिलङ्गम्। न कश्चिदेव देशोऽसित म्लेच्छसम्बन्धे खत एव म्लेच्छदेशः। अन्यथा तदेशसम्बन्धान्म्लेच्छत्वे कथं द्विजातित्वम् १ अथोच्यते— "न गमनमात्रान्म्लेच्छताऽपि तु निवासात्। स चानेन प्रतिषिध्यते"—तच न। संअ-योऽत्र श्रूयते। स च देशान्तरे भवतस्तर्यागेनान्यदेशसम्बन्धः। न संश्रितस्यैव संश्रयणम्। अन्यथा एवमेवावच्यत् 'एतान्देशांस्यक्त्वा नान्यत्र निवसेत्'। अथ सिद्धे संश्रयणे तद्व-चनमन्यनिवृत्त्यर्थमिति—परिसङ्ख्या तथा स्थात्। तस्याश्च त्रयो देषाः। "अथ हानिलच्यते— एतान्देशान्न जह्यादिति"—न श्रुतार्थसम्भवे लच्चणा युक्ता। अत एव न भृतपूर्वगितिः। तस्माक्षङ्गिमदं न देशसम्बन्धेन पुरुषा म्लेच्छाः, किं तिर्ह पुरुषसम्बन्धेन म्लेच्छदेशता।

शूद्रस्य द्विजातिशुश्रूषाया विहितत्वात्तहेशनिवासे सर्वदा प्राप्ते तत्राजीवते। देशान्तर-निवासे। अयनु इत्यायते । यदा बहुकुटुम्बतया शुश्रूषाशक्या वाऽयं द्विजातिमाश्रितः स एनं बिश्यात् । तदा देशान्तरे सम्भवति धनार्जने निवसेत् । तत्रापि न म्लेच्छभूयिष्ठे, कि तर्हि यक्तिये; म्लेच्छावृते यानासनाशनादिकियानिमित्तस्य संसर्गस्यापरिहार्यत्वात्तद्रा-वापत्तिप्रसङ्गात् ।

वृत्तिकशितो वृत्त्यभावपीडितः। 'वृत्ति'रात्मकुदुम्बस्थितिसमर्थे धनम्। तदभावे यत् 'कर्शनं' तत्सम्बन्धितयोच्यते। यथा वर्षाकृते सुभिचदुर्भिचे। दुर्भिचं वर्षाभावकृतम्। दुर्भिचं वर्षाकृतत्वेन व्यपदिश्यते।

यस्मिस्तस्मिन्नित्यनियममाइ ॥ २४ ॥

द्वितीय:

ध्रध्यायः ]

मनुस्मृतिः । य सर्वत्रात्र दृष्टादृष्टफलेषु कर्मसु कारीरीज्योतिष्टोग

**C3** 

एषा धर्मस्य वे। योनिः समासेन प्रकीर्तिता ॥ सम्भवश्रास्य सर्वस्य वर्णधर्मात्रिवोधत ॥ २५ ॥

श्रितकान्तस्य सर्वस्य प्रन्थार्थस्य पिण्डार्थकथनमविस्मरणार्थम् । योनिः कारणम् । समाचेन सङ्क्षेपेण । सम्भवश्रेति प्रथमाध्यायार्थावमर्शः । स्रस्य सर्वस्येति । जगिनिर्माणं बुद्धरा प्रत्यचीकृत्य निर्दिशति । वर्णानुष्ठेया धर्मा वर्णधर्माः । तानिवे।धत । विस्तरेणेति शेषः ।

इह पश्चप्रकारो धर्म इति स्मृतिविवरणकारा प्रपश्चयन्ति। वर्णधर्म आश्रमधर्मी वर्णाश्रमधर्मी नैमित्तिको धर्मी गुणधर्मश्चेति। तत्र यो जातिमात्रमपेच्य प्रवृत्तो न वयोविभागाश्रमादिकमाश्रयति स 'वर्णधर्मः'। यथा 'ब्राह्मणो न हन्तव्यः'। 'ब्राह्मणेन सुरा न पेयेति' जातिमात्रस्याऽऽन्त्यादुच्छ्वासादेष धर्मः। 'श्राश्रमधर्मी' यत्र जातिनीपेच्यते केवला, यदाश्रमप्रतिपत्तिराश्रीयते। यथा ब्रह्मचारिणोऽप्रीन्धनभिचाचरणे। 'वर्णाश्रमधर्मः 
हभयापेचः। यथा मौर्वी ज्या चित्रयस्येत्यादिः। नाश्रमान्तरे न च जात्यन्तरस्य धारणमस्या उदाहरणम्। प्रथमोपादानन्तूपनयनधर्मो नाश्रमधर्मः। उपनयनं चाऽऽश्रमार्थः नाश्रमधर्मः। 'नैमित्तिको' द्रव्यशुद्धप्रादिः। गुणमाश्रितो 'गुणधर्मः'। 'षड्भिः परिहार्यश्चेश्त्यादिः। बाहुश्रुत्येन गुण्मेतैते धर्माः। एवमभिषिक्तस्य चित्रयस्य ये धर्माः।

तदेतद्वर्णमहणेन सर्वं गृहीतमिति दर्शितम्। भ्रवान्तरभेदस्तु ततएवाविष्ठते। पुरुषत्वमात्राश्रिता अवर्णधर्मा भ्रिप सन्ति। तेऽपि भेदेन वाच्याः स्युः। एवमन्योऽपि भेदोऽभ्यूद्यः। वर्णमहणं चात्र प्रदर्शनार्थम्, नान्तरप्रभवव्युदासार्थम्। पूर्वं प्रतिज्ञात-त्वात्। तदनुवादिनी ह्योषा प्रतिज्ञा। २५॥

वैदिकैः कर्मभिः पुण्यैर्निषेकादिर्द्धिजन्मनाम् ॥ कार्यः शरीरसंस्कारः पावनः पेत्य चेह च ॥ २६ ॥

मन्त्रप्रयोगा 'वैदिककर्माणि'। 'वेदा' मन्त्रा इहाभिप्रेताः। तेषां यान्युचारणानि तानि तत्र भवानि। अतोऽध्यात्मादित्वाठुक्। वेदमूलत्वाद्वोपचिरतो वैदिकशब्दः। कर्म-शब्देन च इतिकर्त व्यतारूपं कर्म गृद्धते। ततश्च कर्मभिनि चेकादिः संस्कारः कार्य इति साध्यसाधनभेदोपपत्तिः। प्रधानं निषेका, मन्त्रोचारणमितिकर्तव्यता।

'निषेको' योनी शुक्रनिचेप: । स आदिर्यस्य संस्कारकलापस्य वस्यमाग्रस्योपनयन-पर्यन्तस्य । एकवचनं श्वरीरसंस्कार इति समुदायापेचम् । संस्कारशब्देन च सगुग्र-शरीर निर्वर्तकमुच्यते । तत्र निषेको निर्वर्तकोऽन्यानि विशेषजनकानि ।

एतदेवाह । पावन इति । पावयति प्रशुद्धतामपकर्षतीति पावनः ।

मत्य चेह चेति । संस्कृतस्य सर्वत्रात्र दृष्टादृष्टमत्तेषु कर्मसु कारीरीज्योतिष्टोमा-दिष्वधिकारादुभयलोकोपकारकत्वमाइ ।

पुर्ये: श्रममिङ्गलैरिति यावत् । सीभाग्यमावहन्ति देशांग्यं चापनुदन्तीति पुण्य-पावनशब्दयारश्रमेदः ।

द्विजन्मनामिति शुद्रपर्युदासार्थम् । संस्कार्यनिर्देशश्रायम् । लचणया च त्रैव-र्णिकाः प्रतीयन्ते । न हि तदानीं द्विजन्मानी भवन्ति ॥ २६ ॥

> गार्भेंहेमिर्जातकर्मचौडमाञ्जीनिबन्धनै: ॥ वैजिकं गार्भिकं चैना द्विजानामपमृज्यते॥ २७॥

उक्तं संस्कारप्रयोजनं पावनः शरीरसंस्कारः पुण्यश्च। तत्र पाव्रनत्वमुच्यते दुष्टस्य देशपापकर्षणम्।

कुतः पुनः शरीरस्य दुष्टतेत्याशङ्कायामाह । बैजिकं गार्भि कं चैन इति । बीजे भवं बीजनिमित्तं वा 'बैजिकम्' । एवं 'गार्भि कम्' । 'एनः' पापमदृष्टं दुःखकारग्रम् । तस्य बीजगर्भयोर्निमित्तभावादशुचित्वमात्रमिद्दोच्यते । शुक्रशोग्रिते पुरुषस्य 'बीजम्' । ते च स्वभावादशुचिनी । गार्भाधान्यपि दोषसङ्कान्त्या दुष्टेव । अतस्तिनिमित्तमशुचित्वं पुरुषस्य संस्कारैरपमृज्यते (पनुद्यते ।

तानिदानीं कांश्रित्रामधेयेन, कांश्रित्संस्कार्यविशेषोपल चितान कृत्वा निर्दिशति।
गाभे हिमि:। गभे सम्भूते नार्याः कियन्ते। गर्भ वा प्रहीतुम् गर्भ प्रयोजनकत्वाद्वार्माः। नारी तत्र द्वारमात्रम्। प्रयोजकस्तु गर्भ एव। ग्रतस्तत्रयुक्तत्वाच तद्दर्था होमाः
पुंसवन सीमन्तोत्रयनगर्भाधानानि। होमशब्द उपलच्चार्थः कर्ममात्रस्य। न हि गर्भाधानं
होमः। एतेषां च कर्मणां द्रव्यदेवतादिक्षपं गृह्यस्मृतिभ्योऽवसातव्यम्। यथैव गाभे हीमैरेवं जातकर्माख्येन संस्कारेण। एवं चौडिन। चूहार्थः 'चौडः'। मीञ्जीनिबन्धनमुपनयनम्। तत्र हि मुख्यविकारो मेखला बध्यते। श्रतस्तेनोपनयनकर्मोपलच्यते।
बन्धनमेव निबन्धनम्। निः वृत्तपृरणः। जातकर्मादीनि संस्कारनामधेयानि कृतद्वनद्वानि
करण्विभक्त्या पनोपमार्जनस्य निर्दिश्यन्ते।

संस्कारश्च सर्वः संस्कार्यं कार्यान्तरश्चभृते कृतार्थं करिष्यमाणार्थं वा कि विद्रुट-ष्टमदृष्टं वा विशेषमाद्द्याति। 'ब्रोहीनवहन्तीति', 'ब्रोहिभिर्यजेते'ति यागं निर्वर्तयिष्यतां तुषकण्यविप्रमोत्तो दृष्टो विशेषः। 'शिरसोऽवतार्यं स्रजं शुचौ देशे निद्धातीति' डप-भुक्ताया प्राकीर्णाकारायाः प्रतिपत्तिनियमादृष्टः स्रजो विशेषः। तत्रेमे संस्काराः शरीर-शुद्धार्याः श्रुताः। न च गन्धाद्यपक्षणः सृद्वारिसम्बन्धादिव शरीरे दृश्यते। तेनेयं 28

जन्मादिकालशुद्धिवददृष्टविशेषा शुद्धिवे दितव्या । एतया च शुद्ध्या पृतः श्रौतस्मार्तेषु कर्मस्वधिकियते । यथा मन्त्रपूतमाज्यं होमे । लीकिके तु कार्ये द्रव्यशुद्ध्ये व शुद्धियेथा- ऽऽज्यस्य भे।जनादौ । स्पृश्यता हि कुमारस्य 'अद्भिर्गात्राणि शुद्ध्यन्ती श्लेषेतावतैव भवति । तथा चाह-'न तदुपस्पर्शनादशौचिमित्'।

''क्यं पुनः कर्मार्थत्वमेतेषाम् । युक्तमुत्पवनस्याज्यद्वारकं प्रकरणेन विनियोगात् । श्रमी तु बाह्या न कस्यचित्कर्मणः प्रकरणे श्रुताः। श्रतः पुरुषद्वारिका कर्मार्थता दुर्भणा । न चासित कार्योपयोगे स्वरूपतः संस्कार एव निर्वर्त्यः । तथा सित संस्कारतेव हीयेत प्रधानकर्मता स्यात् । श्रतश्च 'कार्यः शरीरसंस्कार' इति, 'कुमारे जाते पुराऽन्यैरालम्भा-दिति' च द्वितीया श्रुतिर्बाध्येत । 'सक्तूञ्जुहोतीति'वद्विनियोगभङ्गः स्यात् । तत्र चाधिकार करूपनेत्यादिबद्वसमञ्जसं प्राप्नोति" ।

उच्यते। न वयं श्रुत्यादिप्रामाण्यापेत्तं तादर्श्यमङ्गलत्त्रणं त्रूमः ग्रापि तूपकार-करवम्। तज्ञानङ्गत्वेऽप्युपपद्यते। यथाऽऽधानविधिः स्वाध्यायाध्ययनविधिश्च। न ह्यत्र श्रुत्यादयः सन्ति। यदादवनीये जुहोतीत्याद्ववनीयादयो विनियुक्ताः। श्रालौकिक-त्वाज्ञ तत्स्वरूपस्याधानविधिनैव सिद्धिः 'वसन्ते त्राह्मणोऽग्रीनादधीतः इति। श्रत श्राद्द-वनीयादिनिवृत्तिद्वारेणाधानं क्रतुष्पयुज्यते। न चाङ्गम्। श्रध्ययनविधिरप्यर्थावबेध-द्वारेण कत्प्पकारकः। एवममी संस्काराः एतत्संस्कृतस्याध्ययनविधिः, निष्पादिताध्ययन-विध्यर्थस्य विवादः, कृतविवाद्दस्याधानम्, श्राहिताग्नेरिधकार इत्यस्ति संस्कारकार्योपयो-गिता बाह्यपुरुषसंस्काराणाम्।

निषेकपहाच सर्वत्रापि पितुरिधकारः। तथा च जातकर्मीण मन्त्रः 'आत्मा वै पुत्रनामासि' इति । तस्य द्यपत्योत्पादनमपत्यानुशासनं च विहितम्। 'ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य'
( झ. ६।३५ ) इति । 'तस्मादनुशिष्टं पुत्रं लोक्यमाहुः' इति । अनुशासनं च स्वाधिकारप्रतिपादनम्, तच वेदाध्यापनेनार्थाववोधपर्यन्तेन भवतीति वच्यामः । झत एवोभयोपकारकाः संस्काराः, अपत्योत्पत्तिविधौ पितुर्माणवकस्य च संस्कृतसाध्यासु क्रियासु । तस्मात्पितुरिधकारसादभावे तत्स्थानापन्नस्य । तथा चाह 'असंस्कृतास्तु संस्कार्या आतृभिः पृर्वसंस्कृतैः' इति ॥ २७ ॥

येषु कर्मसु माणवकस्य संस्कारा उपकारकास्तानिदानीमुदाहरणमात्रेण दर्शयति— स्वाध्यायेन त्रतेहोंमैस्त्रैविद्ये नेज्यया सुतै: ॥ महायज्ञैश्च यज्ञैश्च ब्राह्मीयं क्रियते तनु: ॥ २८ ॥

भ्रध्ययनिक्रया स्वाध्यायशब्देनात्राभित्रेता । तस्या एव विषयनिर्देशस्त्रेविद्य नेति ।

व्यवधानेऽप्यर्थत्वज्ञाः सम्बन्धो, 'यस्य येनार्थसम्बन्ध' इति न्यायेन । अत एव सामाना-धिकरण्येऽपि श्रुतेवि षयविषयिभावे। विभक्तिविपरिणामेन, 'त्रयाणां वेदानामध्ययनेने'त्यर्थः। त्रय एव वेदाः त्रैविद्यम् । चातुर्वण्यादिवद्रूपसिद्धिः । अधवा 'स्वाध्यायेनेति' वेदाध्ययनं 'त्रैविद्ये नेति' तद्दर्थावबे।धः ।

व्रतः सावित्रादिभित्रह्मचारिकर्तकः।

श्रध्यायः ]

होमें क्र तादेशनकाले ये क्रियन्ते । यदि वा सायम्प्रातः समिद्धिरम्रोन्धनं व्रद्ध-चारिग्रो हे।मशब्देनाग्न्याधारसम्बन्धसामान्यादुच्यते ।

"श्रथ किं समिदाधानं न होमा येनैवमुच्यते सम्बन्धसामान्यादिति" । न भवतीति बुवन्ति, श्रदनीयद्रव्यसाध्यत्वाद्यागहोमयोः ।

"कथं तहि 'सायं प्रातश्च जुहुयात्ताभिरमिमतन्द्रितः' इत्युक्तम्"।

लच्याया समिदाधानं होमशब्देनेाच्यते । यथैव हूयमानं द्रव्यमग्नौ प्रचित्यते एवं समिन्धनार्थाः समिधोऽपि । अत एतेन सामान्येन समिन्धनमेव होम इत्युच्यते । उत्पत्ति-वाक्ये हि 'समिधमादध्याद्' इति श्रुतम् । जुहुयात्ताभिरग्निमित्यनुवादोऽयमन्यार्थे इति परस्ताद्वस्यामः । न चानुवादे लच्चणादेषः ।

इदं तुं युक्तं यन्मेध्यमात्रद्रव्यसाध्ये। यागहोमी । तथा च सति बह्नग्रश्चोदना यथार्था भवन्ति । यथा 'सुक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरतीति'। तत्र हि प्रस्तरं द्रव्यमाहुईरतिं च यजितम्।

''ग्रथ वचनाइसी तादृश एव यागः। दर्भाश्चाप्यदनीयाः केषाश्चित्'। कथं शाकलहोमे।

''तत्रापि हि 'शकलान्यभ्यादधाति' इत्युत्पत्तिरिति'' चेद्ग्रहयज्ञे का गतिः । प्रद्वेभ्य एकैकस्यै समिधो जुहुयादकदिोनाम् । अतो यत्र जुहुयादिति देवतासम्बन्धश्च काष्टादेरिप अतु उत्पत्तिवाक्ये सोऽपि होम एव ।

द्रुच्यया देविषतर्पेग्रोन । एष तावदुपनीतस्य ब्रह्मचर्ये क्रियाकलापः ।

इदानों गृहस्थधर्माः । सुतौर्पत्योत्पत्तिविधिना । सहायज्ञैः पञ्चभिन्नद्वयज्ञादिक्षः । यज्ञैः श्रौतैज्योतिष्टोमादिभिः ।

"ननु यद्ये वा कर्मणां कि श्वित्प्रयोजनं स्थात्तदा तद्धिकारयोग्यतोत्पत्त्यर्था वाद्या संस्कारा प्रश्चेवन्तः स्युः"। अत आह । आह्योयं क्रियते तनुः। 'ब्रह्मः परमारंमा कारणपुरुषः, तस्येयं सम्बन्धिनी 'तनुः' शरीरम्, एतैः श्रीतस्मातैः सर्वैः कर्मभिः क्रियते। ब्रह्मसम्बन्धिता च तद्भावापत्तिलच्या। स हि परः पुरुषार्थः। सम्बन्धान्तराणि सर्वस्य कस्यचित्कारणत्वेन सिद्धत्वात्राभिलिषतव्यानि । ततो मोचप्राप्तिरुक्ता भवति । ब्राह्मीत्येनन तनुशब्हेन च

4

म्रध्याय: ]

तद्धिष्ठाता पुरुषा लच्यते । तस्य हाते शरीरद्वारकाः संस्काराः । तस्यैव च माचप्राप्तिः । शरीरस्य पञ्चतापत्ते:।

भ्रन्ये त्वाहुर्बद्धत्वप्राप्ती योग्या क्रियते । न हि कर्मभिरेव केवलैर्बद्धात्वप्राप्तिः, प्रज्ञान-कर्मसमुचयात्किल मोचः । एतैस्तु संस्कृत ब्रात्मोपासनास्वधिकियते । तथा च श्रुतिः । 'य एतदचरं गार्ग्यविदित्वा यजते जुद्दोति तपस्तप्यते अधीते ददात्यन्तवदेवास्य तद्भ-वतिं इति ।

''ननुच नैतेषां कर्मणां ब्रह्मप्राप्तिः फलं श्रुतम्। तथा हि नित्यानि वावदश्रुत-फलान्येव। कल्पनायां च पैारुपेयत्वम्। यावज्ञीवादिपदेश्च नित्यताया श्रवगमितत्वाद्विश्वजि-अयायोऽपि नास्ति। श्रथास्मादेव वचनादेतत्फलत्वमिति यद्युच्येत, मोचार्थिनः तदाधिकारः स्यात्तया च नित्यत्वहानिस्ततश्च श्रुतिविरोधः। 'निष्फलं न कश्चिदनुतिष्ठति तत्रानर्थक्य-मितिं चेत् काममननुष्टानम् । प्रमाणस्य प्रमेयावगतिरर्थः । सा चेत्कृता जातमर्थवत्त्वम् । प्रस्ति चात्र कर्तव्यतावगति:। सत्यां च तस्यामकरणे शास्त्रार्थातिक्रमस्ततश्च प्रत्यवाय:।ईदृश एवार्थे लिङ।दीनां वृद्धव्यवहारे व्युत्पत्तिः । यो हि भृत्यादिः कर्तव्यं न करोति कस्यचि-दाज्ञातुः स वेतनार्थी वेतनं न लभते, यदि वा प्रत्यवायेन योज्यते। तत्र फलस्याश्रु तत्वान्न फलानुत्पत्तिः प्रत्यवायः, अपि तु दुःखेन योजनं नित्येषु। एवं सर्वपुरुषाधिकारी नित्यः समर्थिता भवति । तस्मात्र नित्यानां किञ्चित्फलम् । काम्यानां त्वन्यदेव फलं, न मोचः, श्रुतत्वात् । तत्र कथमेतत्सर्वकर्मानुष्ठानसाध्यः परः पुरुषार्थ इति ।"

श्रत एव कैश्चिद्रश्वादोऽयमिति व्याख्यायते । संस्कारविधिस्तुत्यर्थः ।

भ्रत्र च त्राह्मीयमिति यत्कि चिदालम्बनमात्रित्य गुणवादेन नीयते। 'त्रहा' वेदस्त-दुवारणार्हा तत्कर्माधिकारिणी च।

"यत्तर्हि गातमेनोक्तम् (ग्र. ८ सृ. ८)। 'चत्वारिंशत्संस्काराः' इति, तत्कथम्। तत्र हि सामसंस्थाऽपि संस्कारत्वेनाका । न च प्रधानकर्मणां संस्कारत्वोपपत्तिः । नाप्येतद-र्थवादतया शक्यं व्याख्यातुमविशेषत्वात् ।"

तत्राप्यात्मगुगाशेषसंस्कारत्वाध्यारेापेगा स्तुतिः।

एविमहाप्यसंस्कारै: संस्कारान् समानीकृत्य तुल्यफलताध्यारीपेण संस्काराणाम-वश्यकर्वं व्यतामाचष्टे । तथा च संस्कारप्रकरणात्रीत्कृष्यते ।

स्तुतिः क्रियत इति च वर्तमानापदेशः। न विधिविभक्तिः। तत्र कुते। ब्रह्मप्राप्तेः फल्लत्वावगमः । न चात्र कर्माणि विधीयन्ते, येनाधिकाराकाङ्कायां सत्यपि वर्तमाननिर्देशे रात्रिसत्रे प्रतिष्ठावत्फलनिर्देशः स्यात् ।

तस्मात्संस्कारस्तुत्यर्थं मेव सर्वमेतद्वच्यते।

येऽपि विभागेन वर्षायन्ति—"नित्यानां ब्रह्मप्राप्तिफलं काम्यानां तु यथाश्र तमेव" तद्व्यप्रमाणं, सर्वस्यास्यार्थवादत्वात् । अन्तरेण च फलं नित्येष्वनुष्ठानसिद्धेः प्रतिपा-दितत्वात् । तदुक्तं 'कामात्मता न प्रशस्तेति' (ग्र. २ ऋो. २) ॥ २८ ॥

> पाङ्नाभिवर्धनात्पुंसा जातकर्म विधीयते ॥ मन्त्रवत्प्राञ्चनं चास्य हिरण्यमधुसर्पिषाम् ॥ २९ ॥

वर्धनं छेदनम् । जातकर्मेति कर्मनामधेयमेतत् । रूपं चास्य गृह्यस्मृतिभ्यो ज्ञातव्यम्।

कस्य पुन: कर्मणा जातकर्मेति नाम? तदर्थमुक्तं प्राशनं हिरएयमधुस-पिषाम । अस्येति दारकं व्यपदिशन्ति, कर्म वा, अस्य जातकर्मण इदं प्रधानम् यन्मन्त्रवत्र्याशनसिति ।

समन्त्रकं मन्त्रेण कर्तव्यमित्यर्थः। मन्त्रस्य चेहानुक्तत्वात् सर्वस्मृतीनां चैका-र्घ्याद्यदन्यत्रोक्तं तदत्रापि प्रतीयते । तेन गृह्यस्मृतिषु ये मन्त्रा उपात्तास्तैम न्त्रवदिति द्रष्टव्यम् ।

''यदि गृह्यस्मृतयोऽपेच्यन्ते द्रव्यनिर्देशोऽपि न कर्तव्यः। एवं हि तत्र पठ्यते— 'सर्पिर्मधुनी हिरण्यनिकाषं हिरण्येन प्राशयेत्' 'प्रते ददामि मधुने। घृतस्य' इति । कि बहुरो गृह्यस्मृतयो, भिन्नाश्च प्रतिगृह्यं मन्त्राः, ग्रन्याऽपि भिन्नेतिकर्तव्यता, तत्र काऽऽश्रीयतामिति न विद्यः। ग्रथ चरणसमाख्या नियामिका भविष्यति-व्यर्थस्तर्हि जात-कर्माद्य पदेशस्तत एव सिद्धेः । कठानां गृह्यं बहु चामाश्वलायनानां च गृह्यमिति यद्येन समाख्यायते स तदुक्तमनुष्ठास्यतीति।"

उच्यते । द्रव्यादिनिर्देशेन सुस्पष्टं कर्मैंकत्विमति प्रतीयते । तथा हि प्रत्यभिज्ञा-सिद्धिः । तद्द्रव्यमेवेदं तन्नामधेयकं चेदं कर्मातस्तदेवेदमिति, भूयसा दृष्टं तद्गुणयोगेन प्रत्यभिज्ञायते । सति चैकत्वे यदङ्गजातं कचित्रोक्तं तद्दिकद्धमन्यत प्रानेतव्यम् । यथा सर्वशाखाप्रत्ययमेकं कर्म, एवं सर्वस्मृतिप्रत्ययमि । यत्त् बहुत्वाद्गृह्यस्मृतीनां काऽ्रि श्रीयतामित्यनध्यवसाय:--सर्वासां प्रामाण्याविशेषाहेकार्थानां च विकल्पः भिन्नार्थानां समुचयः। चरणसमाख्या तु नैव नियामिका। यता न समाख्यया पुरुषस्य नियतः सम्बन्धः गोत्रप्रवरवत् । यैव शाखा येनाधीता स एव तथा समाख्यायते 'कठो बहु च' इति न चाध्ययने नियमाऽस्त्यनेनेयं शाखाऽध्येतच्येति । धनेकशाखाध्ययनमध्यस्ति, वेदानधीत्येति । तत्र त्रिवेदाध्यायिनः सर्वे व्यपदेशाः प्रवर्तन्ते । केऽप्यूचः काश्यमाः कठा बहु च इति तत्रावश्यं विकल्प आस्थेयः। एकशाखाध्यायिनस्तु यद्गृद्धं यया

ग्रध्यायः ]

शाख्या समाख्यायते तदुक्तमेव तस्य युक्तं कर्तुम्। एष हि तदुक्तमेव शकोति कर्तुं तच्छा-खामन्त्रा एव तेनाधीताः, शकोति तान्प्रयोक्तुम्। तमेव वा वृतं वेद।

''वेदने च कर्मानुष्ठानार्थ वेद्दाध्ययनं येन तावता मन्त्रान्कर्मीपयोगिनाऽध्येष्यत इति ।''
उच्यते । स्वाध्यायविधिवशेन वेदाध्ययनम् । अनधीतवेद्दस्य नाधिकारः । न च कर्मप्रयुक्तमध्ययनम् । अत इयं समाख्या मन्त्रविशेषविनियोगिनिमित्तैव 'कठानां गृद्धं' 'वाजसनेयिनां गृद्धमिति' । यस्यां शाखायां ये मन्त्रा अधीतास्ते यत्र बाहुल्येन विनियुक्तास्तद्गृद्धं तथा समाख्यायते । प्रमाणं गृद्धस्मृतिः । सा कठानामियमिति व्यपदिश्यमाना
बद्धः चानामिप स्वार्थावगमनं करोत्येव । कर्तव्यता वेदस्य स्वार्थे स्मृतीनां च । अवगतायां
च कर्तव्यतायां कर्त्वशेषाश्रवणे स्वाधिकारो न स्याद्यथा च तन्त्नपाति प्रयाजे वसिष्ठानां,
निषेधाद्वा पतितम् । न चेह द्वयमप्यस्ति । न च शक्यं कल्पयितुं न द्वि कठानां बाह्यः च्यं
प्रमाणं , बह्दः चानां वा काठकम् । यते। य एव कठः स एवाकठोऽसति तच्छाखाध्ययने । गोत्रं तु नियतिमयसमानः ।

एष एवार्थः 'स्वसुत्रं यः परित्यज्य परसृत्रेण वर्त तः इति । तदेव स यद्धीते तद्र्यः शक्योऽनुष्ठानुम् । तेन यः स्वाधीतां शास्त्रामितक्रम्य पित्राद्यधीतशास्त्रया कर्माणि कुर्यात्तः द्गृद्धं च समाश्रयेत् तस्य शास्त्रात्यागदोषः । पित्रादीनां वा शास्त्रात्यागः यैर्माणवकः क्रमाधीतां शास्त्रां नाध्यापितः । माणवकस्यात्र दोषां नास्ति । यदा मृतपितृको जावास्त्रवद्यं वासः स्वयमाचार्यमाश्रयेत्तदा 'येनास्य पितरो याताः' इत्यनेन शास्त्रेण सैवाध्येतुं युक्ता स्थान् । स्रथात्मशास्त्राध्ययनं न सम्भवति, तदा स्वशास्त्रात्यागः ।

धतः स्थितमिदं — सर्व सर्वासु स्मृतिषु जातकर्माद्यु पदिश्यते । तत्र भिन्नार्थमङ्गजातं समुच्चीयते, विरुद्धं विकल्प्यते समानार्थं च ।

पुंस इति स्रोनपुंसकव्यावृत्त्यर्थम्।

धन्ये त्वविवित्तं पुमर्थं मन्यन्ते। द्विजनमनामिति सामान्येन त्रैवर्णिकानां संस्कार्य-त्वेन प्रकृतत्वात्। संस्कार्यश्च प्रधानमुहेशो न च प्रधाने लिङ्गसङ्ख्यादिविशेषणं विवस्यते। 'महं सम्मार्ष्टीते' सत्यप्येकवचने सर्वे महाः सम्मृज्यन्ते। 'ज्वरितं ज्वरमुक्तं च दिवान्ते भोजयेत्ररम्' इति नार्या ध्रपि ज्वरिताया एष एव भोजनकालः। तथा च प्राप्तप्रित-वेधः। स्वीणां 'ध्रमन्त्रिका तु कार्येयं स्वीणामावृद्' इति ( ग्र. २ श्लो. ६६ )। नपुंस-कानां च पाणिमहणदर्शनं 'यद्यर्थिता तु दारैः स्यात्क्षीवादीनामिति' (ग्र. ६ श्लो. २०३)।

तत्रोच्यते---नायं पुंशब्दो मनुष्यजातिवचनो नरशब्दवद्यो न विभक्तिवाच्यं लिङ्गं न विवच्येत । एष हि सर्वत्र स्थावरमूर्तामूर्तगतं लिङ्गविशेषं प्रसवरूपमाचष्टे। प्रातिपदिकार्थो सत्र लिङ्गम् । विभक्तिवाच्यस्य हार्थस्य विवचाविवचे युज्येते । यतो न विभक्तेवचनमेवैकं प्रयोजनं, कर्माद्यर्थान्तराभिधानेनाप्यर्थवत्त्वात् । इह त्विवचायामानर्थक्यमेव प्राप्नोति पुंस्पदस्य । यथा तत्रैव प्रहप्रातिपदिकार्थो विवच्यते वाक्यानर्थक्यपरिहाराय ।

श्रयोच्येत "न प्रत्ययार्थमात्रस्याविवचा । क्रुत्स्नोऽपि पदार्थ उद्दिश्यमानविशेषणं न विवच्यते । यथा 'यस्योभयं हविः,' इति सत्यप्युभयपदश्रवणे दिधपयसे।रन्यतरावृत्ताविष तदेव प्रायश्चित्तम् । न विवचित उभयशब्दः" ।

श्रत्र केचित्परिहारमाहुः । नैतत्तेन समानम् । न हि हविरर्थः पञ्चशरावः। हविर्वि-नाशे हि नैमित्तिकोऽधिकारः । इह तु माणवकार्था एव संस्काराः ।

एष त्वप्रयोजको विशेषः। वाक्यभेदभयाद्विशेषण्वविवचा नेष्यते। ताद्वर्येऽपि वाक्य-भेदो नैवापैति। तस्मादयं परिहारः। एतदेवोत्पत्तिवाक्यं जातकर्मणो वैदिकैः कर्मभिरि-त्येतदुपक्रमम्। तत्र पुमानेव संस्कार्यतया निर्दिष्टः। तद्दविवचायां वाक्यानर्थक्यं, यथा तत्रैव हविःपदं विवच्यते।

''यद्ये वं शूद्रस्यापि प्राप्तिः, जातिविशोषानिर्देशात्''।

न प्राप्स्यति, मन्त्रसाध्यत्वातः । ग्रथवा द्विजन्मनामिति वाक्यशेषको भविष्यति । न च तदानीं विधेयार्थविषयत्वेन निर्दिष्टो येन तत एव संस्कार्यावगतौ पुंस इत्येतदुभयप-दवद्वविविज्ञतमाशङ्क्येत ।

स्त्रीयां त्वप्राप्तेऽपि विधानमुपपद्यते । क्वीबस्यापि दारदर्शनम् । वातरेता यः क्वीब उभयव्यक्षनोऽप्रवृत्ते निद्रयो वा । बहुप्रकारव्यावृत्तिकरं जातकमीदिसंस्कारकालेऽपरिच्छे- द्यत्वाच्छक्यप्रतीकारत्वाच ।' न च यो न नियता धर्मः सोऽधिकारं व्यावर्तयित, यथाऽ- द्रव्यत्वं, न ह्यद्रव्यत्वं नियतं जातिवत् । य एवाद्रव्यः सोऽपि द्रव्यवान्भवति । चिरमधना भूत्वा भवत्यद्वा महाधनः । ईदृशस्यैव षण्डस्य वधे पत्तात्वभारकश्चृद्धः । स ह्यसंस्कृतोऽ- नुपनीतः शान्त्ये न कस्यचित्तिष्ठति ।

श्रतः स्थितं पुंसामेवैते संस्कारा एभिर्विधीयन्ते । विध्यन्तरेख स्त्रीयाममन्त्रकाः । नपुंसकस्य नैव सन्तीति ॥ २ ६ ॥

> नामधेयं दशम्यां तु द्वादश्यां वाऽस्य कारयेत् ॥ पुण्ये तिथौ मुहूर्ते वा नक्षत्रे वा गुर्णान्विते ॥ ३० ॥

दश्चम्यां तिथौ द्वादश्यां वाऽस्य दारकस्य नामधेयं कुर्वीत । श्विजधों न विविच्चतः । तथा च गृह्यम् ''दशम्यामुत्थाप्य पिता नाम करे।ति" इति । '

नामैव 'नामधेयम्'। येन शब्देन कार्येब्वाहूयते तन्नाम।

'प्राङ्नाभिवर्धनादिति' जातकर्मणः प्रकृतत्वाक्जन्मनः प्रभृति दशमीद्वादश्यौ गृह्ये ते न चन्द्रतिथी । 40

इह केचिइशमीप्रहणमाशै।चिनवृत्तिरित्युपलचणार्थं वर्णयन्ति । अतीतायामिति चाध्याहारः । दशम्यामतीतार्या ब्राह्मणस्य द्वादश्यां चित्रयस्य पञ्चदश्यां वैश्यस्योत ।

तद्युक्तम् । लचणायां प्रमाणाभावाङजातकर्मवदाशीचेऽपि करिष्यते । यदि तु त्राह्मस्मोजनं विहितं कचित्तदा युक्ता लचसा

यदि दशमीद्वादश्या वच्यमाणगुणयुक्ते भवतः तदा तयाः कर्तव्यम् । अथ न, तदाऽ-न्यस्मित्रपि पुरुषे दिन । पुण्यान्यहानि द्वितीयापञ्चम्यादीनि । 'पुण्यं' प्रशस्तं, नवमी-चतुर्दश्यादयो रिक्तास्तिथयः प्रपुण्याः।

मुहूर्ती लग्नं कुम्भादि । तस्मिन्पुण्ये पापप्रहैरनिधिष्ठिते गुरुभ्यां च दृश्यमाने । लमग्रुद्धिज्यीतिषादवगम्यते।

नक्षत्रे च गुण्युक्ते। नक्षत्रं श्रविष्ठादि, तद्यस्मित्रहनि गुण्युक्तं भवति। नक्षत्रगुणाश्र क्रूरमद्द्यापमद्विष्टिव्यतीपातविवार्जतम् ।

वा शब्दः समुचये । तेन प्रशस्तायां तिथौ नचत्रे च शुद्धे लग्न इत्युपदिष्टं भवति । समुचयश्च ज्योतिषाऽवगम्यः।

श्रयं च परमार्थः । दशमीद्वादशीभ्यामर्वाङ् न कर्तव्यम् । उत्तरकालं च यदहर्नचत्रं लग्नं परिशुद्धं तदहरेव कर्तव्यम् ॥ ३०॥

इदानीं यादृशं नाम कर्तव्यं तन्नियमयति खरूपताऽर्थतश्च —

मङ्गरुयं ब्राह्मणस्य स्यात्क्षत्रियस्य बलान्वितम् ॥ वैश्यस्य धनसंयुक्तं शूद्रस्य तु जुगुप्सितम् ॥ ३१ ॥

तत्र स्तरूपमवधारियज्यन्नाह । मङ्गलाय हितं तत्र वा साधु मङ्गल्यमिति व्युत्पत्तिः । श्रभिमतस्यार्थस्य चिरजीवित्वबहुधनादेर्दृ ष्टादृष्टसुखफलस्य सिद्धिर्मङ्गलम् । तदिभधानमेव शब्दस्य हितत्वं साधुत्वं चेति तद्धितसिद्धिः। 'साधुत्वं' नाभिप्रेतार्थसिद्धिः प्रतिपादनमेव विवित्तम्, किं तर्हि, य प्राशास्यते तद्वचनेनैव सिद्धिः।

समासाद्वायुःसिद्धिः धनसिद्धिः पुत्रलाभ इत्यादिः प्रतीयते । तद्धिताद्वा हितनिमित्त-प्रयोजनार्थीयात् । तत्र गृह्ये तद्धितान्तं प्रतिषिद्धं "कृतं कुर्यात्र तद्धितमिति" । समा-सेऽपि पदद्वयैकार्थीभावस्तत्र वहुत्तरप्रयोगप्रसङ्गाः । यते। वच्यति 'शर्मवद्वाह्मणस्ये' त्युपपदनियमम्। तत्र चतुरत्तरे त्र्यत्तरे वा नाम्नि शर्मशब्दे चापपदे पञ्चात्तरं पडकरं नाम भवति । तच प्रतिषिद्धं "द्वरचरं चतुरचरं वा कुर्यादिति" । तेन यद्यत्कि चित्प्रायेग सर्वस्थाभिलप्यायमगर्हितं पुत्रपशुमामकन्याधनादि तद्वचनाः शब्दा नामधेयत्वेन विनि-

ग्रध्यायः

योक्तव्याः शर्मान्ताः । तेन गोशर्मा धनशर्मा हिरण्यशर्मा कल्याग्रशमी मङ्गलशर्मेद्या-दिशब्दपरिप्रहः सिद्धो भवति ।

मनुस्मृतिः।

ग्रथवा 'मङ्गलं' धर्मः तत्साधनं मङ्गल्यं नाम ।

''कतमत्पुनर्धर्मसाधनं नाम"। य एते देवताशब्दाः इन्द्रोऽग्निर्वायुः। तथा ऋषि-शब्दाः / वसिष्ठो विश्वामित्रो मेधातिथिः । तेषामपि धर्मसाधनत्वमस्ति । 'ऋषींस्तर्पये-त्पुण्यकृतो मनसा ध्यायेदितिः । "देवतानामृषीणां च द्विजानां पुण्यकर्मणाम् । प्रातः प्रबुद्धः श्रीकामी नरी नामानि कीर्तयेद्" इति ।

मङ्गल्यप्रहणाच यदप्रशस्तं यमो मृत्युरित्यादि तन्निरस्यते, यचानर्थकं डित्यादि यदृच्छानिमित्तम् ।

स्वियस्य बलान्वितम् । बलसंयुक्तं बलवाचि । अन्वयः सम्बन्धः । शब्दस्या-र्थेन सम्बन्धः प्रतिपादकभाव एव । सामर्थ्यं बलम् तद्योन प्रतिपाद्यते तादृशं क्षाम चत्रियस्य कर्तव्यम्। 'शत्रुन्तपः' 'दुर्योधनः' 'प्रजापाल' इत्यादि। येन विभागेन च नाम-निर्देशो जातिचिह्नम्।

एवं वैश्यस्य धनसंयुक्तम् ।

न चात्र पर्याया एव गृह्यन्ते- "धनं वित्तं स्वापतेयमिति" । किं तर्हि येन प्रकारेण तत्प्रतिपत्तिः । यदि वा धनादिशब्दप्रयोगादर्थसम्बन्धाद्वा । धनकर्मा महाधनः गोमा-न्धान्यप्रह इति।

एवं सर्वत्र द्रष्टव्यम् । तथा चान्वितादिशब्दप्रयोगा बलान्वितं धनसंयुक्तमिति । इतरथा एवमेवावच्य'द्वलनामानि कुर्यादिति'। स्वल्पत्वाद्वलाद्यर्थवाचिनामानन्त्याच पुरुषव्यक्तीनां दुरवधाने भेदे व्यवहारीच्छेद एव स्यात् ।

शूद्रस्य जुगुण्सितम् । कृपमको दीनः शवरक इत्यादि ॥ ३१ ॥

शर्मवदबाह्मणस्य स्याद्राज्ञा रक्षासमन्वितम् ॥ वैश्यस्य पृष्टिसंयुक्तं शुद्रस्य पेष्यसंयुतम् ॥ ३२ ॥

म्रत्र स्वरूपमहर्गा पाठानुकमश्चादौ मङ्गल्यमन्ते शर्मशब्दः । तथा चादाहृतम् । चित्रयादिनाम्नां तु नैतत्सम्भवति । रचाशब्दस्य स्त्रीलिङ्गस्य श्रवणान्युंसां सामाना-धिकरण्यानुपपत्ते:। तस्मादेकोपक्रमत्वात्समाचाराच सर्वत्रार्थप्रहर्णम्। वाक्यभेदाच समुचयः। यन्मङ्गल्यं तच्छमीर्थवत्। शर्म शरणमाश्रयः सुखं च। श्रर्थप्रदृणात्स्वामि-दत्तभवभृत्यादिशब्दपरिप्रहः । इन्द्रस्वामीन्द्राश्रयः इन्द्रदत्तः । तदाश्रयता प्रतीयते । एवं सर्वत्रोन्नेयम् ।

[द्वितीयः

श्रध्यायः ]

" अथ कोऽयं हेतुर्वाक्यभेदात्समुच्चय इति । ब्रोहिभिर्यजेत यवैर्यजेतेति कि न समुच्चय इति"।

डच्यते । लिङ्गदर्शनमात्रमेतत्पौरुषेयत्वात् प्रन्थस्य । विकल्पेऽभिप्रेते मङ्गल्यं शर्मव-द्वेति लाघवादवच्यत् । वाक्यभेदे हि द्विराख्यातोचारणम् । तद् गुरु भवति ।

रक्षा परिपालनं पुष्टिवृ द्विर्गुप्तिश्च । गोवृद्धो धनगुप्त इति । प्रेठिया दासः । ब्राह्मणदासो देवदासो ब्राह्मणात्रितो देवतात्रित इति ॥ ३२ ॥

स्त्रीणां सुखोद्यमकूरं विस्पष्टाथ मनाहरम् ॥ मङ्गल्यं दीर्घवर्णान्तमाशीर्वादाभिधानवत् ॥ ३३ ॥

पुंस इत्यधिकृतत्वास्त्रीग्रामप्राप्तौ नियम्यते।

सुखेनायते सुखेाद्यस्। स्रोबालैरिप यत्सुखेनाच्चारियतुं शक्यते तत्स्रीणां नाम कर्त-व्यम्। बाहुल्येन स्रीणां स्रोभिर्वालैश्च व्यवहारस्तेषां च स्वकरणसौष्ठवाभावात्र सर्वे संस्कृतं शब्दमुच्चारियतुं शक्तिरिस्त । अतो विशेषेणोपदिश्यते । नतु पुंसामसुखेाद्यम-भ्यनुज्ञायते । उदाहरणं 'मङ्गलदेवी' 'चारुदती' 'सुवद्दनेत्यादि' । प्रत्युदाहरणं 'शर्मिष्ठा' 'सुशिलष्टाङ्गी'ति ।

स्रक्र्रमकूरार्थवाचि । क्रार्थवाचि क्रूरार्थं 'डाकिनी' 'परुषेति' ।

विस्पष्टार्थं यस्त्रार्थो व्याख्यानगम्यो न भवति, श्रुत एव विदुषामविदुषां वाऽर्थ-प्रतीतिं करोति। श्रविस्पष्टार्थः यथा, 'कामनिधा' 'कारीषगन्ध्येति'। 'कामस्य निधेव निधा तया कामस्तत्रैव तिष्ठतीति' एवं यावन्न व्याख्यातं तावन्नावगम्यते। एवं करीषगन्धे-दुंहिता कारीषगन्ध्येति व्याख्यानमपेच्यते।

मने।हरं चित्ताह्वादकरं, 'श्रेयसी'। विपरीतं ष्ठु 'कालाची'। शर्मवती मङ्गल्यम्। विपरीतम्'ग्रभागा' 'मन्दभागेति'। दीर्घो वर्षोऽन्ते यस्य। विपरीतं शरत्।

म्राशिषं वदतीत्या'शीर्वादम्', 'म्रिभिधानं' शब्दः, तयोर्विशेषणसमासः। तद्यस्मित्रस्ति विद्यते तत्त्राधीर्वादाभिधानवत् । 'सपुत्रा' 'बहुपुत्रा' 'कुलवादिकेति'।
एते द्यर्था भ्राशीर्विषया। विपरीता 'भ्रप्रशस्ता' 'भ्रलचणेति'।

"प्रथ मङ्गल्यस्याशीर्वादस्य च को विशेषः"। न कश्चित्। वृत्तपूरणार्थं तु भेदेनोपादानम् ॥ ३३॥

चतुर्थे मासि कर्त्तव्यं शिशोर्निष्क्रमणं गृहात् ॥ षष्ठेऽन्नमाश्चनं मासि यद्वेष्टं मङ्गलं कुले ॥ ३४ ॥ जन्मचतुर्थमासे गृहाद्व हिर्निष्क्रमण्मादित्यदर्शनं शिशोबीलस्य कर्तव्यम् । त्रीन्मासान् गर्भगृह एव वासयेत् । शिशुप्रहणं शूद्रस्यापि प्राप्यर्थम् । एवं षष्ठे मास्यप्यन्त्रप्राशनम् । पश्चमासान्चीराहार एव । यद्वा कुले दारकस्य श्रेयस्यं मङ्गल्यं पृतनाशकुनिकै-कृष्णोपहारादि प्रसिद्धम् । कालविशेषे वा तत्कर्तव्यम् । स्रयं च सर्वसंस्कारशेषः । तेन नामध्यमुक्तलचण्व्यतिरेकेणापि यथाकुलधर्मं लभ्यते । 'इन्द्रस्वामी' 'इन्द्रशर्मा' 'इन्द्रभूमिः' 'इन्द्रघोष' 'इन्द्रशर्मा' 'इन्द्रविष्णः' 'इन्द्रदेव' 'इन्द्रचोतिः' 'इन्द्रयशा' इत्यादि कुलभेदेनोपपन्नं भवति ॥ ३४ ॥

मनुस्मृतिः।

चूडाकर्म द्विजातीनां सर्वेषामेव धर्मतः ॥ प्रथमेऽब्दे तृतीये वा कर्तव्यं श्रुतिनोदनात् ॥ ३५ ॥

'चूडा' शिखा तदर्थं 'कर्म' चूडाकर्म । केषुचिन्मूईदेशेषु केशानां स्थापनं रचना-विशेषश्चैतच्चूडाकर्मोच्यते ।

प्रथमवर्षे तृतीये वा । प्रहसौक्षित्यापेचा विकल्पः।

मुतिने दिना दित्यनुवादस्तनमूलतयैव प्रामाण्यस्योक्तत्वात् । अथवा श्रुतिशब्देन न विधायकान्येव वाक्यान्युच्यन्ते, किं तिर्ह मन्त्राः । ते च रूपात् चूडाकर्म—याजना इतिवददष्टकां —प्रकाशयन्ति । 'यत्चुरेण मार्जयेते'त्यादि (पारस्कर २. १. १६)। तेन समन्त्रकमेतत्कर्मेत्युक्तं भवति । विशेषापेचायां गार्ह्यो विधिरङ्गीक्रियते । अतः शूद्रस्य नायं संस्कारः, द्विजातिप्रहणाच । अनियतकालं तु केशवपनं शूद्रस्यार्थप्राप्तं न निवार्यते ॥ ३५॥

> गर्भाष्टमेऽब्दे कुर्वीत ब्राह्मणस्योपनायनम् ॥ गर्भादेकादशे राज्ञो गर्भात्त द्वादशे विशः ॥ ३६ ॥

गर्भश्यस्य यः संवत्सरस्तत धारभ्य योऽष्टमोऽब्दः। गर्भशब्देन साहचर्यात्संवत्सरो लच्यते। न हि मुख्यया वृत्त्या गर्भस्य संवत्सरोऽष्टम इति व्यपदेशं लभते। तस्मिन्त्रीपनायनं ब्राह्मणस्य कुर्वीत । उपनयनमेवोपनायनम् । स्वार्थिकोऽण्र् । "ब्रन्येषामिष दृश्यते" (पा. सृ. ६।३।१८७) इत्युत्तरपदस्य दीर्घः। छान्दसत्वाद्रोभयपदवृद्धिः। उपनयनमिति हि एष संस्कारो वेदिवदां गृह्यस्मृतिषु प्रसिद्धो मौजोबन्धनापरपर्यायः। उपनीयते समीपं प्राप्यते येनाचार्यस्य स्वाध्यायाध्ययनार्थःन कुड्यं कटं वा कर्तुं तदुपनयनम्। विशिष्टस्य संस्कारकर्मणो नामधेयमेतत्।

गर्भादेकादशे राजः । गर्भात्प्रभृति गर्भाद्वा परे। य एकादशोऽब्दस्तत्र चत्रियस्य कर्तव्यम् । राजशब्दोऽयं चत्रियजातिवचना नाभिषेकादिगुणयोगमपेचते प्रन्थेषु तथा

ग्रध्यायः ]

प्रयोगदर्शनात्, ब्राह्मणादिजातिशब्दसाइचर्याच । गुणविधिषु च चत्रियशब्ददर्शनात् 'चत्रियस्य तु मौर्वीति' । यस्तु राजशब्दस्य चत्रियादन्यत्र जनपदेश्वरे वैश्यादौ प्रयोगः स गौण इति वच्यामः । मुख्ये चासति गौणस्य प्रहणम् । तथा च गृह्यकारः—''अष्टमे वर्षे ब्राह्मणम् वर्षे ब्राह्मणम् । सगवांश्व पाणिनिः एवमेव प्रतिपन्नो 'राज्ञः कर्म राज्यं' इति राज्यशब्दस्य राजशब्द प्रकृतिं ब्रुवन्नेव जनपदेश्वर्यण राजशब्दार्थप्रसिद्धिमाह ।

एवं गर्भात्तुद्वादशेऽब्दे विशः वैश्यस्य ॥ ३६ ॥

ब्रह्मवर्चसकामस्य काय विष्रस्य पश्चमे ॥ राज्ञो बल्लार्थिनः पष्ठे वैश्यस्येहार्थिनाऽष्टमे ॥ ३७॥

पितृधर्मेणापत्यं व्यादिशति 'ब्रह्मवर्चसी मे पुत्रः स्यादिति' पितृकामनया पुत्रो व्यपदिष्टस्तत्कामस्येति । पुत्रस्य बालत्वान्नैवंविधा कामना सम्भवति ।

"नतु चैवमन्यकृतात्कर्मण अन्यस्य फलेऽभ्युपगन्यमानेऽकृताभ्यागमदेशिषापत्तिः। अकाम्यमानं च फलं भवत्येतदप्युत्कान्तशब्दप्रमाणन्यायमर्यादयोज्यते"।

नैष देशः । श्येनवदेतद्भविष्यति । श्येनमिनचरन्करोत्यभिचर्यमागश्च न्नियते । श्रयोच्यते ''कामिन एवैतत्फलम् । शत्रुमरणं हि यजमानः कामयते । तद्देव प्राप्नोतीति, नाकर्षं गामिता फलस्य" — श्रत्रापि विशिष्टपुत्रवत्तालचण्मुपनेतुरेव फलम् । यथा पुत्रस्यारोग्येण पितुः प्रीतिः एवं ब्रह्मवर्चसेनाप्यते। धिकृतस्य कर्तुश्च तत्फलमन्वयानुसारी हि शास्त्रार्थावसायः । इह च पुत्रस्य फलकामेनैव कर्त्व व्यमित्यन्वयः प्रतीयते । न च यथा-श्रुतान्वयत्यागे किञ्चन प्रमाणमस्ति । एतेन पितुरीर्ध्वदेहिकः पुत्रकृत उपकारे व्याख्यातः । तत्रापि हि पुत्रः कर्ता पितृरिश्च फलम् । तथा च लिङ्गः ''श्रात्मा वै पुत्रनामासीति" । पित्रैव हि तावच्छाद्धमात्मसम्प्रदानकं वस्तुतः कृतमेव येनापत्योत्पादनमेवमर्थमेव कृतम् । यथा 'सर्वस्वारे मृतस्याभवपवमानात् ये पराञ्चः पदार्थास्तेष्वपि यजमानस्यैव कर्त्व त्वम् । 'ब्राह्मणाः संस्थापयत यज्ञमिति' प्रैषेण, दिच्याभिर्वरणेन वा प्रयोगसमाप्तावृत्विजां विनि-थानृत्वात् — एविमहापि ताद्वर्थेन पुत्रस्थोत्पादनाद्यच्छाद्धादिकं पित्रर्थे कियते पित्रैव तत्कृतं भवति ।

ष्प्रध्ययनविज्ञानसम्पन्नं 'ब्रह्मवर्चसम्'।

बलं सामर्थ्यम्, म्राभ्यन्तरं बाह्यं च । उत्साहशक्तिर्महाप्राणता चेत्येतदाभ्य-न्तरम् । बाह्यं च हस्त्यश्वरथपदातिकोशसम्पत् । तदुक्तं 'स्वाङ्गाभ्युच्यं सांयौगिकानां चार्थानामितिः । र्द्वहा चेष्टा, बहुना धनेन कृषिवाग्रिज्यादिन्यवहारः । सर्वत्र गर्भादिसङ्ख्या वर्षाणाम् । गर्भादिति द्यनुवर्तते ॥ ३७ ॥ त्र्या पोडशाद्ब्राह्मणस्य सावित्री नातिवर्त्तते ॥

एवं तावनमुख्यकाम्यावुपनयनकालावुक्तौ । इदानीं पितुरभावे व्याध्यादिना वा कथि व्याध्यादिना वा कथि व्याध्यादिना वा कथि व्याध्यादिना वा कथि व्याध्यादेना कालातिपक्तावनुपनयता प्राप्ता, सत्यपि कालस्याङ्गत्वे तदभावेऽधि-कारिनवृक्तेः । यथा सायम्प्रातः कालातिपक्ताविनद्वे त्रस्थाकरणे । प्रते विद्यिकालव्य-तिरेकेण प्रतिप्रसवार्थमिदमारभ्यते ।

त्रा द्वाविंशात्क्षत्रबन्धोरा चतुर्विंशतेर्विशः ॥ ३८ ॥

यावत्षोडशं वर्षं गर्भादारभ्य तावद्बाह्मणस्योपनयनाईता न निवर्तते । सावित्री-शब्देन तदनुवचनसाधनमुपनयनाख्यं कर्म लच्यते । नातिवर्तते नातिकान्तकालं भवतीत्यर्थः ।

एवमा द्वावि शात्सत्रबन्धोः चित्रयज्ञातीयस्येत्यर्थः । बन्धुशब्दोऽयं क्वचि-त्कुत्सायां प्रवर्तते, यत्स्वं कथं वेत्स ब्रह्मबन्धविति । ज्ञातिवचनः यथा "प्रामता जनता चैव बन्धुता च सहायता । महेन्द्रस्याप्यगम्याऽसौ भूमिभागभुजां कुतः ॥" । द्रव्य-वचनो "जात्यन्ताच्छ बन्धुनीति" (पा० स्० ५।४।६) । तत्र पूर्वयोरर्थयोरसम्भवा-चृतीयोऽर्थो गृह्यते । द्वाविंशतेः पूरणो द्वाविंशोऽब्दः तद्धितार्थः ।

स्रा चतुर्विशति शः। प्राप्तोऽप्यत्र पृरग्यप्रत्ययो वृत्तानुरोधात्र कृतः, प्रतीयते तु तदर्थः। न हि समुदायविषयायाश्चतुर्विशतिसङ्ख्याया स्विधित्वेन सम्भवः। तद्दवयवस्तु चतुर्विशो भवति संवत्सरोऽविधः।

म्राङमभिविधौ व्याचचते।

लिङ्गदर्शनं चेदाहरन्ति । ''गायत्र्या ब्राह्मण्युपनयीत, त्रिष्टुभा राजन्यम्, जगता वैश्यम्' इति । एतेषां च छन्दसामियता कालेन द्वौ पादै। पूर्येते । तावन्तं कालं बलवृत्ति न त्यजन्ति स्वाश्रयभृतान्वर्णान् । तृतीये तु पादेऽपक्रान्ते गतरसान्यतिवयांसि न्यूनसाम- प्र्यानि भवन्ति समाप्तिमुपयान्ति । यथा ''पञ्चाशता स्थविरो मनुष्यः" इति । अतश्च नैतेन वयमुपासितानीति त्यजन्ति तं वर्णम् । तते। 'न गायत्रो ब्राह्मणा, न त्रष्टुभा राजन्या, न जागता वैश्य' इति ।

सविता देवता यस्या ऋचः सा सवित्री; सा च गायत्री द्रष्टव्या प्रदर्शिता, गृह्याच । एवं चत्रियस्य त्रिष्टु प् सावित्री 'झाकुष्णेनेति' । वैश्यस्य जगती ''विश्वा रूपासीति'' ॥३८॥

ध्रध्यायः ]

त्रत ऊर्ध्व त्रयोऽप्येते यथाकालमसंस्कृताः ॥ सावित्रीपतिता त्रात्या भवन्त्यार्यविगर्हिताः॥ ३९॥

श्रस्मात्कालादूर्ध्वं परेण त्रयोऽप्येते वर्णाः त्राह्मणादयो यथाकालं यस्योपनयनकालः तत्रानुकिलपकेऽप्यसंस्कृता श्रकृतोपनयनाः सावित्रीपतिता उपनयनश्रष्टा भवन्ति । द्वात्याश्च संज्ञया । 'श्रार्थैः' शिष्टैः 'विगर्हिताः' निन्दिताः । त्रात्यसंज्ञाव्यव- हारप्रसिद्धार्थोऽयं श्लोकः । श्रनुपनेयत्वं तु पूर्वेणैव सिद्धम् ॥ ३-६ ॥

उक्तम् "आर्थैर्निन्दितः" । का पुनरेषां निन्देत्याह ।

नैतैरपूर्तैर्विधिवदापद्यपि हि कर्हिचित् ॥ ब्राह्मान् यौनांश्च सम्बन्धान्नाचरेद्ब्राह्मणैः सह ॥ ४० ॥

एतेर्न्नात्येरपूतेरकृतप्रायश्चित्तै विविद्याहरो। विधिः प्रायश्चित्तशास्त्रेग्रोपदिष्टः 'तांश्चारियत्व। त्रीन्कुच्छानितिः — स्नापद्यपि हि कहिचित्कस्याश्चिदप्यापदि न सम्बन्धानाचरेत्कुर्यात्तैः सह।

कि सर्वसम्बन्धनिषेधा नेत्याह। ब्राह्मान्योनां श्च। 'ब्रह्मः वेदः। तित्रिभिक्ताः सम्बन्धाः याजनाध्यापनप्रतिप्रहाः। न ते याज्याः न याजकाः कर्तव्याः। एवं नाध्याप्या नैते-भ्योऽध्येतव्यम्। वेदार्थं विदुषः प्रतिप्रहाधिकारादेषोऽपि ब्राह्मसम्बन्धो भवति। 'यौनः सम्बन्धः' कन्याया दानादाने।

ब्राह्मणप्रहणं प्रदर्शनार्थम्।

म्रस्माच दे।षदर्शनाद्त्रात्यतापरिहारार्थे पितुरभावेऽपि व्युत्पन्नबुद्धिना माण्यवकेना-प्यात्मनाऽऽत्मापनाययितव्य इति प्रतीयते । काम्या ह्ययमाचार्यस्य विधिः । तत्राचार्यत्वम-काभयमाना यदि कश्चित्र प्रवर्तते तदा माण्यवकेन प्रार्थियतव्या दिचाणादिना । तथा च भ्रुतिः—''सत्यकमा जावालः हारिद्रुमतं गातमिषयाय ब्रह्मचर्य भवति वच्या-मीति," स्वयमाचार्यमभ्यर्थितवानुपनयनार्थम् ॥ ४० ॥

कार्ष्णरीरववास्तानि चर्माणि ब्रह्मचारिणः ॥ वसीरत्रानुपूर्व्येण शाणक्षौमाविकानि च ॥ ४१ ॥

कृष्णशब्दे। यद्यपि कृष्णगुणयुक्तवस्तुमात्रे वर्तते "कृष्णा गैः, कृष्णः कम्बलः " इति तथापीइ स्मृत्यन्तराद्रौरवसाइचर्याच मृग एव प्रतीयते। कृष्णः गजातिविशेषः। बस्तः छागः। सर्वत्रविकारेऽवयवे वा तद्धितः। कृष्णाजिनं न्नाह्मणो, कृष्णमे चित्रयो, वैश्यश्छाग-चर्म वसीरनाच्छादयेयुः। शणचुमोर्णास्तत्र कृतानि च वस्नाणि। च शब्दः समुचये। चत्रावृत्तरीयाणि शाणादीनि। चर्माण्युत्तरीयाण्यौचित्यात् कै।पीनाच्छादनानि च वस्नाणि।

म्रानुपूर्व्येष नैकैकस्य सवै रिभसम्बन्धो नापि व्युत्क्रमेण । प्रथमस्य ब्रह्मचारिणः प्रथमेन चर्मणा वस्त्रेण च सम्बन्धो द्वितीयस्य द्वितीयस्थानस्थेन । तथा च दर्शितम् ।

ननु चान्तरेणापि वचनं लोकत एवैतित्सद्धं, "चूर्णिताचिप्तद्दग्धानां वज्रानिलहुता-शनैरिति" यथाक्रमं सम्बन्धप्रतिपत्तिः, चूर्णिता वज्रेणाचिप्ताः ध्रनिलेन दग्धा अप्रिनेति । वच्यते । भवेदेतदेवं यदि भेदेन निर्देशः स्थात्समसङ्ख्यात्वं च । इह तु 'ब्रह्मचारिण' इत्येकशब्दोपादानात्र क्रमोऽवगम्यते। त्रयश्च ब्रह्मचारिणः। षडनुदेशिनः त्रीणि चर्माणि त्रीणि वस्त्राणि । आनुपूर्व्यवहणे तु सति वाक्यान्तरोपात्तः क्रम ध्राश्रीयते । तथा च चर्मिः सम्बध्य पुनर्बद्धचारिपदमावर्त्य वासोभिः सम्बध्य पुनर्बद्धचारिपदमावर्त्य वासोभिः सम्बध्यते । ततः सङ्ख्यासाम्यसिद्धः । ईदृश एव विषये भगवता पाणिनिना यत्नः कृतो "यथासङ्ख्यमनुदेशः समानामिति " (पा. स. ११३।१०) ॥ ४१ ॥

> मौजी त्रिष्टत्समा रलक्ष्णा कार्या वित्रस्य मेखला ॥ क्षत्रियस्य तु मौर्वी ज्या वैश्यस्य श्रणतान्तवी ॥ ४२ ॥

मुश्वस्तृ एजातिस्तद्विकारे। मीञ्जी । सा ब्राह्मणस्य मेखला रशना कर्तव्या मध्य-वन्धनी । विवृत् त्रिगुणा । समा न कचित्सूच्मा न कचित्सूच्मतरा किं तर्हि सर्वत एव समा । रलस्णा तनुत्वगुणयुक्ता परिघृष्टा च ।

स्वियस्य पुनर्ज्या धनुर्गुणः। सा कदाचित्रममयी भवति, कदाचित्रणमयी, भङ्गोमादिरञ्जुर्वा। तद्दर्थमाद्द मीर्बीति। तया धनुषोऽवतारितया श्रोणीवन्धः कर्तव्यः। यद्यपि त्रिवृत्तादिर्गुणो मेखलामात्राश्रितो न मीव्ज्या एव, तथाऽपि ज्यायाः खरूपनाश-प्रसङ्गात्र भवति।

शायतन्तुविकारः शायातान्तवी । छान्दसत्वादुत्तरपद्वृद्धिः । श्रथवा केवस्नातन्तु-शब्दात्तद्विते कृते तद्दन्तस्य शायैः सम्बन्धः—शायानां तान्तवीति । प्रकृतेर्विकारः प्रकृतिसम्बन्धितया व्यपदिश्यते । 'गव्यं घृतं' 'देवदत्तस्य पौत्र' इति । 'तन्तुः' सूत्रं शायमौजीवत्कर्तव्या । गृह्यकारैवैंश्यमेखलायाः त्रिवृत्तादिधर्मः सुरपष्ट एवेक्तः ॥ ४२ ॥

मुझालाभे तु कर्तन्याः कुशाश्मन्तकबल्वजैः ॥ त्रिवृत्ता ग्रन्थिनैकेन त्रिभिः पश्चभिरेव वा ॥ ४३॥

ध्रादिशब्दलोपमत्र स्मरन्ति । सुद्धाद्यलाभ इति । कर्तव्या इति च बहुवचन-मुपपन्नतरम् । भिन्नजातिसम्बन्धितया सुव्यक्तो मेखलाभेदः। एकजातिसम्बन्धित्वे तु केवलव्यक्तिभेदालम्बनं बहुवचनं स्यात् । विप्रस्येति च प्रकृतस्य बहुवचनेन परिग्रामः कर्तव्यः । विकल्पश्चैकविषयत्वे स्यात् । न च सम्भवत्यां गती विकल्पो युक्तः ।

तेन मुञ्जाभावे कौशी । ज्याया श्रभावेऽश्मन्तकेन । शाणानां बलवजैः । तृणीषधि-वचनात्कुशाइयः।

प्रतिनिधिनियमश्चायम् । कुशाद्यभावेऽप्यन्यन्मुञ्जादिसदृशमुपाद्देयम् ।

विवृत्ता ग्रन्थिनकेन । नायं प्रन्थिसङ्ख्याभेदे वर्णभेदेन । अपि तु प्रत्येकं विकल्पः । कुशादिमेखलाखप्ययं ध्रन्थिभेदो धर्मभेदश्चोद्यमानः स्मृत्यन्तरसमाचारस्यानि-त्यत्वेऽपि द्रष्टव्यः ॥ ४३ ॥

> कार्पासमुपवीतं स्याद्विपस्योध्वृदतं त्रिष्टत् ॥ शणसूत्रमयं राज्ञो वैश्यस्याविकसौत्रिकम् ॥ ४४ ॥

उपवीतशब्देन वासो विन्यासविशेष उच्यते। वच्यति ''उद्भृते दिचाणे पाणाविति''। तच धर्ममात्रम् । तस्य न कार्पासता सम्भवत्यता धर्मेण धर्मी लच्यते, यस्यासौ विन्यासस्त-त्कार्पास मुच्यते । अर्श आदित्वाद्वा मत्वर्थीयोऽकारः कर्त व्यः, उपवीतवदुपवीतमिति ।

उध्ववृतं अर्थ्वां दिशं प्रतिवर्त्यते वेष्ट्यते। चिवृत् त्रिगुणम् । कर्तनिकाभ्यो लब्ध-सूत्रभावस्य त्रिगुग्गीकृतस्येदमूर्ध्वनिवर्तः नं विधीयते । संहत्य तन्तुत्रयं ऊर्ध्ववेष्टनेन रज्ज्वा-कारं कृत्वा तेनोपवीतं कुर्यात् । सा च रज्जुरेकैव धारियतव्या तिस्रः पश्च सप्त वा। यज्ञसम्बन्धाद्धि तद्यज्ञोपवीताख्यां लभते। यज्ञार्थोऽयमुद्यत इति भक्त्योपचर्यते। तत्रेष्टिपश्चसोमानां यज्ञरूपतयैकत्वादेकतन्तुकं क्रियते । अग्नित्रयसाध्यत्वादहीनैकाहसत्र-भेदाद्वा त्रितन्तुकम् । से।मसंस्थानां सप्तसङ्ख्यत्वात्सप्त वा तन्तवः । "त्रीणि सवनानि त्रिसन्ध्येनेति'' पञ्च । सूत्राभावेऽपि पटादिनाऽपि कत<sup>६</sup> व्यम् । स्मृत्यन्तर एवमुक्तम् ।

ग्रविः मेषसास्य सूत्रं तेन कृतं स्नाविकसू विकस् । अध्यात्मादित्वाटुव् कर्तव्यः। 'म्रविकस्त्रिकमिति' वा पठितव्यम् । तत्र च मत्वर्थीयेन ठना रूपसिद्धिः ॥ ४४ ॥

ब्राह्मणो बैल्वपालाशौ क्षत्रिया वाटखादिरौ ॥ पैलवौदुम्बरौ वैश्यो दण्डानईन्ति धर्मतः ॥ ४५ ॥

सत्यपि द्वन्द्वनिर्देशे गुणविधिष्वेकत्वश्रवणात्केशान्तिक इति 'प्रतिगृह्योद्सित' दण्डम् इति च विकल्पितं एकदण्डधारणं प्रतीयते । ''बैल्वः पालाशो ब्राह्मणस्य दण्डः' इति गृह्य । गीतमीये चैकदण्डप्रहण्मेवोक्तम् । इह केवला दण्डसत्ता श्रूयते । 'दण्डान-हुन्ति । इण्डा एते ब्रह्मचारियां योग्याः । कस्यां क्रियायां इत्येत इत्रैवोक्तं उत्तरत्र भवि-व्यति 'प्रतिगृह्ये प्सितमिति'। तस्मिश्च प्रहृश्ये दण्डस्योपायत्वाद्विवित्तमेकत्वमत इह द्विचननिर्देश:-देवश्चेद्वर्षेद्वहव: कृषि कुर्युरिति यथा--प्राप्तानुवाद:।

बिल्वपलाशवटखदिरपीलुदुम्बरा वृत्तजातिविशेषनामधेयानि । बिल्वस्य विकारी-

प्रध्यायः ] Sवयवो वा 'बैस्व:'। एवं सर्वत्र । प्रदर्शनार्थाश्चैते । 'यज्ञिया वा सर्वेषामिति' वचनात्।

मनुस्मृतिः।

एतान्दण्डान्वच्यमाणे कार्ये अहन्ति । धर्मतः शास्त्रतः ॥ ४५ ॥ केशान्तिको ब्राह्मणस्य दण्डः कार्यः प्रमाणतः॥ ललाटसम्मिता राज्ञः स्यातु नासान्तिको विशः ॥ ४६॥

स्राकारविशेषवचना दण्डशब्दः । दीर्घ काष्ठं सम्मितायामं 'दण्ड' इत्युच्यते । कियत्तस्य दैर्घ्यमित्यपेत्तायामाइ । केशान्तं गच्छति प्राप्नोति केशान्तगा मूर्द्धप्रमाणः। पादाप्रादारभ्य मूर्द्धाविधः केशान्तगः । केशा वाऽन्तोऽस्येति केशान्तकः । समासान्तः ककारः । प्रमाणतः प्रमाणेनानेन युक्तो द्राडः कार्यः कारयितव्यः । ब्राह्मणस्याचा-र्थेष । ललाटसम्मितः ललाटान्तमितः ललाटान्तप्रमाणः ललाटमात्रे चतुरंगुलेन मीय-मानस्य दण्डशब्दवाच्यत्वाभावादेवं व्याख्यायते — पादाप्रादारभ्य यावल्लाटान्तं प्राप्तः । एवं विश्वो वैश्यस्य नासान्तग इति ॥ ४६ ॥

> ऋजवस्ते तु सर्वे स्युरत्रणाः साम्यदर्शनाः ॥ अनुद्वेगकरा नृणां सत्वचे।ऽनिनद्षिताः ॥ ४७ ॥

मृजवः अवकाः । सर्वे इत्यनुवादः । प्रकृतत्वाविशेषात् । स्रव्रणा अच्छिद्राः । सौम्यं प्रियकरं दर्शनमेषां ते सौम्यदर्शनाः वर्णपरिशुद्धाः, श्रकण्टिकताश्च। स्रनुद्धेग-कराः । नैतैः कश्चिदुद्वेजयितव्यः श्वा वा मनुष्यो वा । नृणामिति प्रदर्शनार्थम् । सत्वचः भतष्टाः । स्मनिष्टूषिताः वैद्युतेन दावोत्थेन वाप्रपृष्टाः ॥ ४० ॥

प्रतिगृह्ये प्सितं दण्डमुपस्थाय च भास्करम् ॥ पदिक्षणं परीत्यामिं चरेद्गेक्षं यथाविधि ॥ ४८ ॥

प्रावृतेषु चर्मसु मेखलाबन्धनं कर्तव्यम् । स्राबध्य मेखलासुपनयनं कर्तव्यम् । कृते चे।पवीते दण्डमहणम् । दण्डं गृहीत्वा भास्कर् म्रादित्य उपस्थेयः । म्रिमुखं स्थित्वा ऽऽदिलदैवतैर्मन्त्रैरुपस्थानमादित्यस्य कर्तव्यम् । गृह्यान्मन्त्रावगमः । प्रन्या चेतिकर्तव्यता तत एव । यत्सर्वसाधारणं तदिहोच्यते । प्रदक्षिणं परीत्य सर्वतो गत्वाऽग्रिम् । चरेत्कुर्यात् । भैक्षं भिचाणां समूहो भैचम् । तच्चरेद्याचेत । यथाविधीति वच्य-मागाविध्यनुवादः । भिचाशब्देन खल्पपरिमागां भक्तायु च्यते ॥ ४८॥

भवत्पूर्वं चरेद्धे क्षमुपनीता द्विजात्तमः ॥ भवन्मध्यं तु राजन्यो वैश्यस्तु भवदुत्तरम् ॥ ४९ ॥ द्वितीय:

भिचाप्रार्थनावाक्यमत्र भैचराव्हेनोव्यते । तस्य हि भवच्छव्दपूर्वता सम्भवति, न भक्तादेर्थस्य । स्नीणां च प्रथमं भिच्यमाणतयोपदेशात्प्रार्थनायां च प्रार्थ्यमानस्य सम्बोध्यत्वात्सम्बुद्धिविभक्त्यन्तः स्नीलिङ्गो भवच्छब्दः प्रयोक्तव्यः । क्रम एव चात्रादृष्टा- प्रथों नियम्यते । यथार्थं तु शब्दप्रयोगो 'भवति भिचां देहीति'।

"कुतः पुनः संस्कृतशब्दार्थलाभः, यावता स्त्रियः सम्बोध्यन्ते । ताश्च संस्कृतं नाव-बुद्धयन्ते ।"

नित्यमुपनयनम् । तस्य च शब्दोचारणमङ्गत्वेनोक्तमिति । अनित्याश्चापभ्रंशाः। न तैर्नि-त्यस्य संयोग उपपद्यते । यथैव च शिष्टा असाधू नुपश्रुत्यैकदेशसादृश्येन साधूनसंस्मृत्यार्थं प्रतियन्त्यसाधुरनुमानेन वाचक इति दर्शनेन गाशब्दो हि सादृश्याद्रोशब्दमनुमापयित । ततोऽर्थप्रतिपत्तेः, एवं स्त्रियः सादृश्यात्साधुभ्यः असाधूनुत्पन्नसम्बन्धान् स्मृत्वा तेभ्योऽर्थं प्रत्येष्यन्ति । स्वल्पाचरं चैतत्पद्त्रयं सर्वत्र प्रसिद्धं स्त्रीभरिष सुज्ञानम् ।

एवं भवन्मध्यं चत्रियः 'भिचां भवति देहीति'। तथा वैश्यो--भवच्छब्द उत्तरम-स्येति । भवदुत्तरं वाक्यं समार्थम् ।

उपनीत इति भूतप्रत्ययनिर्देशादान्वहिकेऽपि वृत्त्ययाँ भैन्यचरणेऽयमेव विधिरिति दर्शयति । 'एष प्रोक्तो द्विजातीनामै।पनायनिकः' इत्यत्रोपनयनप्रकरणमुपसंहरन्नुपनयनाङ्गस्यापि भैन्यस्यायमेव विधिरित्याह । श्रन्यथाकरणादुपनयनाङ्गमेवैतत्स्याद्यदि वा भूतप्रत्ययसामर्थ्यात्प्रकरणं वाधित्वा वृत्त्यर्थ एव भैन्ये । उपनीयमानस्य तदङ्गं यद्भै नं यचाहरहवृत्त्यर्थं तत्र सर्वत्रायं धर्मः ॥ ४ स् ॥

मातरं वा स्वसारं वा मातुर्वा भिगनीं निजाम् ॥ भिक्षेत भिक्षां पथमं या चैनं नावमानयेत् ॥ ५० ॥

मात्रादयः राब्दाः प्रसिद्धार्थाः । निजा सोदर्या । या चैनं न विमानयेत् । विमानना भवज्ञानम्, 'न दीयत' इति प्रत्याख्यानम् । तथा च गृह्यम्—'भ्रप्रत्याख्या-यिनमप्रे भिचेताप्रत्याख्यायिनीं वेति' । तदेव हि मुख्यं प्राथम्यं यदुपनीयमानस्य । भ्रहर्हस्तु न विमाननाभयमाश्रयणीयम् ॥ ५० ॥

समाहृत्य तु तद्भै सं यावदर्थममायया ॥ निवेद्य गुरवेऽश्लीयादाचम्य प्राङ्ग्रुखः ग्रुचिः ॥ ५१ ॥

समाहृत्येति शब्दे। बह्वीभ्य आहरणं दर्शयति । नैकस्याः सकाशात् बह्वगे प्रहीतव्याः।

तदिति यस्यानन्तरं शब्दसिन्निधिः वृत्त्यर्थस्य, न प्राकरियकस्योपनयनाङ्गस्य।

तस्य हि गृह्यकारै: ''अनुप्रवचनीयं अपयेदिति'' विहितं, न भाजनम्। 'तिष्ठे दहः-शोषमिति' च कृतप्रातराशस्य चोपनयनम्। अतो नोपनयनाङ्गं भैचभोजनम्।

मनुस्मृतिः।

यावदर्थं यावता भैक्येण तृष्त्याख्यप्रयोजनिवृत्तः । न बहु भिक्तित्यम् । 
ग्रमायया निवेदा गुरवे, न कद्नेन संस्कृतमन्नं प्रच्छाद्य कदन्नं गुराः प्रकाशयेत्, 
कदंनं किल एष न प्रहीष्यतीत्यनया बुद्धाः । निवेदनम् 'इदं प्राप्तमिति' प्रकटीकरणम् । 
ग्रगृहीते गुरुणा भ्रनुज्ञाता ग्रम्भीयात् ।

"कथं पुनर्निवेदनमदृष्टसंस्कारार्थमेव न भवति"। इतिहासप्रामाण्यात् । तथा च भगवान् न्यासः । स्त्रितकूपाख्याने 'गुरुणा गृहीतमिति' दर्शितवान् । 'अनुज्ञातो भुक्जीतेति' यत्कचिद्गृह्यं श्रूयते ।

स्राचम्य प्राङ्मुखः। ''स्राचमने प्राङ्मुखतेयमानन्तर्यादिति'' केचित् तदयुक्तम्। 'प्रागुदङ्मुख' इत्याचमने दिङ्नियमो भविष्यति । तस्माद्गोजनेनैव सम्बन्धः।

शुचि: । चाण्डालादिदर्शनमशुचि देशाक्रमनिष्ठीवनादि कृताचमनस्य भोजन-कालेऽनेन निषिध्यते ॥ ५१ ॥

त्रायुष्यं प्राङ्मुखो भुङ्क्ते यशस्यं दक्षिणामुखः ॥ श्रियन् प्रत्यङ्मुखो भुङ्क्ते ऋतं भुङ्क्ते ह्युदङमुखः ॥ ५२ ॥ निष्कामस्य प्राङ्मुखस्य भोजनं विहितं नित्यतया । इदानीं काम्या विधय उच्यन्ते ।

धायुषे हितं स्मायुष्यं प्राङ् मुखे। भुङ्क्त इति । यदि तद्गोजनादायुः प्राप्यते तत धायुष्यंतद्भवति, तेनायमर्थः सम्पद्यते 'धायुष्कामः प्राङ्मुखे। भुक्षीतः । अधिकारद्भयं प्राच्यां, नित्यं काम्यं च । धायुष्कामः फलमिसन्दधीत । इतरस्तु न तथेति । यथा नित्यमिप्रद्देशत्रम्, स्वर्गकामस्य चासकुत्प्रयोगात्तन्त्रेण फलकामस्य नित्योऽप्यधिकारो निर्वर्तते ।

एवं यश:कामा दिल्लामुख: । इमे काम्या एव विधय:।

श्रियमिच्छन् श्रियन् क्यजन्ताच्छता कृतः । श्रियै हितं वा श्रियमिति मकारान्तः पाठः, श्रायुष्यादिवत् । प्राण्यङ्गत्वात्स्वार्थे भुजिर्वर्तते । तथा ऋतं भुङ्क्त ह्र्ति । श्रियं भोजनात्प्राप्रोतीति । तथा च द्वितीयान्तः पाठः श्रियमिति । तादध्ये वा चतुर्थी 'श्रियै प्रत्यगिति' ।

ऋतं सत्यं यहत्रम्, तत्फलं वा स्वर्गः । स्वर्गकाम उदङ्गुखो भुक्जीत । भ्रन्तरेणापि विधिप्रत्ययमप्राप्तत्वाद्विध्यर्थावगतिः पश्चमलकारादिकल्पनया । एवमे-तिहिग्विभागेन भोजनं फलविशेषार्थम् ।

विदिग्भाजनं त्वर्थप्राप्तं नित्येन प्राङ्गुखतानियमेन(पोद्यते ।

िद्वितीयः

श्रयं च काम्यो विधिर्न ब्रह्मचारिण एव भैच्यभाजनविषयः, श्रऽपि तुगृहस्थादीनामपि भोजनमात्राश्रितः । तथा चाश्रीयादिति प्रकृते भुङ्क इत्याख्यातान्तरनिर्देशो लिङ्गम् । इतरथाऽश्रीयादिति यता निःसन्दिग्धा प्रकृतविषयता प्रतीयते तदेव निरदैच्यत् । भुङ्क इति तु निर्देशे-किं प्रकृत एवार्थः शब्दान्तरेण निर्दिष्ट, उत शब्दार्थतया भोजनमात्रमिति सन्देहे—श्राख्यातवृत्तावर्थान्तरावगतिर्न प्रकृतप्रत्यभिज्ञानमेव ।

यतु ''विधिप्रत्ययाभावादर्थवाद एवायं पूर्वशोष'' इति चोक्तः परिहारः 'वचनानि त्वपूर्वत्वादिति'। न च पूर्वैकवाक्यताहेतुर्विभज्यमानसाकाङ्कत्वादिरस्ति।

यद्यपुत्तरेषां चैतदवरे।धीत्यनेनातिदेशेन ब्रह्मचारिधर्मोऽपि पुरुषमात्रविषयः स्यात्फलं तु न स्यात् । गुग्रकामनायां हि नातिदेशात्प्रवृत्तिमनुमन्यन्ते । 'गोदोहनेन पशुकामस्य प्रग्रयेत्' 'खादिरं वीर्यकामस्येति' विकृतिषु नेष्यते कैश्चित् ॥ ५२॥

## उपस्पृश्य द्विजो नित्यमन्नमद्यात्समाहितः ॥ भुक्त्वा चोपस्पृशेत्सम्यगद्भिः खानि च संस्पृशेत् ॥ ५३ ॥

भाचमने।परपृशितशब्दौ समानार्थी शुद्धार्थसंस्कारिवशेषवचनौ शिष्टव्यवहाराहव-गम्येते। यद्यपि स्पृशितरर्थान्तरे पठितश्चमुरप्यहनमात्रे तथापि विशेष एव सीपसर्गयोः प्रयोगहर्शनात्तदर्थतैव प्रतीयते। स्पृशेः सामान्यविषयत्वेऽपि प्रयोगो नियामकः। गिडवि-हनैकदेशे पठ्यते। स च कपोल एव गण्ड इति प्रयुज्यते, नैकदेशान्तरे। 'पुष्यसिद्धाौ' (पा. सू. ३।१।११६) नचत्रमात्रे पठ्यते, विशेषे च वर्तेते। धाय्याशब्दः सामिधेनीमात्रे पठ्यते भावापिकीषु च वर्तते। अतोऽप एवाचम्येत्यर्थः। स एवापस्पृश्येत्यस्यापि। स च परस्ताद्विधायिष्यते। सामानाधिकरण्यं चानयोद्देश्यते नित्यकालमुपस्पृशेदित्य-भिधाय त्रिराचामेदित्याह। अतः समानार्थः।

उक्तेऽप्याचम्येति भोजनार्थतयाऽऽचमने पुनर्वचनमानन्तर्यार्थम्, ध्रनन्तरमेव भुजीत, न व्यापारान्तरेषा व्यवद्धीत । तथा च भगवान्व्यासः—"पञ्चार्द्री भुजते नित्यं तेषु वत्स्याम्यई हरे" ॥ श्रीः किलैवमाह । द्वी हस्ती द्वी च पादावास्यं च एषा पञ्चार्द्रता । सा चेषस्पर्शनानन्तरं भुजानस्य भवति, न विलम्बमानस्य । इहापि वन्न्यंत्यार्द्रपादस्तु भुजीतेतिं स्नातकत्रतेषु । तस्यापीनस्वत्यं च वन्न्यामः ।

नित्यप्रहणं प्रकरणाद्रह्मचारीभाजनधर्मो मा विज्ञायि, भाजनमात्रधर्मी यथा स्यादुपदेशत एव ।

अत्र 'द्विजमहणं भोकृमात्रधर्मार्थं चाहुः नित्यमहणं चानुवादम्'।

न ते सम्यङ्गन्यन्ते । यदि द्विजशब्दः प्रकृते ब्रह्मचारिणि न समाविशेत्तदा स्यादिष । यदा तु तस्याप्येतदभिधानं तदा नान्तरेण नित्यप्रदृशं प्रकरणवाधीपलभ्यते । समाहितः । भुज्यमानं द्रव्यं स्वात्मशक्तिं चावेत्तमागः । अन्यचेतस्कस्य हि गुरुविरुद्धविदाहिवर्जनं सात्म्यभाजनं च न स्यात् ।

भुक्तवा चापस्पृशेत् । स्नेहादिलेपापनयनं द्रव्यशुद्धावुक्तम् । कृते तस्मिन्भुक्तवत इदमाच्रमनं विधीयते ।

भ्रत्र केचिन्मन्यन्ते - ''शुद्धार्थमेकमाचमनम्, 'सुप्त्वा ज्ञुत्वा च भुक्त्वा चेति' भ्रने-नादृष्टार्थे द्वितीयं कर्तव्यम् । एवं च पठ्यते ''श्राचान्तः पुनराचमेदिति''।

एतत्पञ्चमे स्थापयिष्यामः।

ग्रध्यायः ]

सम्यगिति वैधतामाचमनपदार्थस्यानुवद्दति । 'यादृशो विधिरुक्तस्तं सर्वमनुतिष्ठेत्'। स्राद्भिः खानि च संस्पृश्चेत् । खानि छिद्राणि शीर्षण्यानि ।

"ननु चैतदुंक्तमेव, 'खानि चैव स्पृशेतद्भिरिति'।"

म्रात्मशिरसे। र्व्यावृत्त्यर्थमिति केचित्। यदा ग्रुचिः सन्नभोजनार्थतयैवाचामित। येषां च भोजने। त्तरकालमेकं ग्रुद्ध्यर्थमाचमनमपरमदृष्टार्थं तत्रादृष्टार्थं स्रात्मशिरसी न स्पृश्येते, ग्रुद्ध्यर्थं तु तादृशमुत्पन्नम्। तस्य सम्पृणां कृस्य प्रयोगो वच्यते (६१ ऋो.) ''शौचेष्मुः सर्वदाऽ चामेदिति''। यद्वा विधिप्रत्यभिज्ञानार्थं ——शास्त्रीयमेतदाचमनं न लीकिकमिति। ज्ञाताङ्गविशेषसम्बन्धस्य तद्किनिर्देशे तदेवेदमिति प्रत्यभिज्ञानसिद्धिः। स्रतश्च यत्राचामेदिति श्रुतं तत्र न यस्य कस्यचिद्दृत्यस्य भच्चणमात्रं प्रतीयते, कि तिर्देशे शास्त्रीयस्य संस्कारस्य सपरिकरस्येति यदुक्तं तद्दिशितं भवति।। ५३।।

## पूजयेदशनं नित्यमद्याचैतदकुत्सयन् ॥ दृष्ट्या हृष्येत्प्रसीदेच प्रतिनन्देच सर्वशः ॥ ५४ ॥

ग्रश्यत इत्यश्चनं भक्तसक्वृपृपाद्युच्यते । तदशनार्थमानीतं देवतारूपेण पश्येत् । 'एषा वै परमा देवता यदत्रम्' । तस्य सर्वेषां भूतानां स्रष्ट् त्वेन स्थितिहेतुतया च यद्दर्शनं साऽस्य 'पृजा' । ग्रथवा प्राणार्थत्वेन भावनम्—'ध्यायन्मम तदर्थत्वं सम्पूजयित मां सहित' । नमस्कारादिना वा प्रणम्य प्रहृणं 'पृजा' ।

सद्याच्चे तद्कुत्सयन् । कदन्नतया, दुःसंस्कारापप्रह्योन वा कुत्साहेतुसम्भवे नान्नं कुत्सयेत् । 'किमिदमश्यते, अरुचिकरं, धातुवैषम्यजनकिमात्येवमादिनाऽभिधानेन नाचिपेत् । यदि तु तदूपं भवति तदा नाद्यात्र कुत्सयन्नद्यात् ।

दृष्ट्वा हृष्येत् । पुत्रस्यादिसन्दर्शनेन चिरप्रवासप्रत्यागत इव तुष्येत प्रीयेत । प्रसीदेच्च । निमित्तान्तरजमिष कालुष्यमत्रदर्शनेन हित्वा मनःप्रसादमाश्रयेत् । प्रतिनन्देच्च । समृद्ध्या शंसनं प्रतिनन्दम् । 'नित्ययुक्ता एतेन स्याम' इत्यादरोपदर्शन् नमभिनन्दनम् । सर्वशः सर्वदा । 'ग्रन्यतरस्यामिति' व्यवस्थितविभाषाविज्ञानात्सप्तम्यर्थे शस् कर्तव्यः । सर्वदेति वा पठितव्यम् ॥ ५४ ॥

पूजितं ह्यशनं नित्यं बलमूर्जं च यच्छिति ॥ अपूजितं तु तद्भुक्तमुभयं नाशयेदिदम्॥ ५५ ॥

पूर्वविधिशेषोऽयमर्थवादः, न तु फलविधिः। फलविधी हि काम्योऽयं विधिः स्यादूर्ज-कामस्य बलकामस्य च। ततश्च नित्यशब्दो नीपपद्येत 'पृजितं ह्यशनं नित्यमिति'। श्रतोऽयं यावज्जीविकः प्राङ्मुखताववित्रयमः।

स्रपूजितं भुक्तं ह्युभयं नाश्येद्वलमूर्जं च।

वलं सामर्थ्यमनायासेन भाराद्यमनादिशक्तता । कृशस्याप्यूर्जं महाप्राणता । अङ्गो-पचयः महाकायो महाबलश्च भवति ॥ ५५ ॥

> नोच्छिष्टं कस्यचिद्द्यान्नाद्यादेतत्तथान्तरा ॥ न चैवात्यशनं कुर्यान्नचोच्छिष्टः कचिद्वजेत् ॥ ५६॥

पात्रीस्थमत्रमास्यस्पर्शदृषितमुच्छिष्टमुच्यते । तत्र कस्यचिद्यात् श्रनेनैव सिद्धे स्नातकत्रतेषु यः शूद्रविषयः प्रतिषेधः स तत्रैव निरूपयिष्यते । चतुर्थ्यां प्राप्तायां षष्ठी सम्बन्धमात्रनिषेधार्था । येऽपि दत्तमिदमस्मभ्यमिति न विदुस्तेषामपि भोजनायं न प्रकल्प्यं श्वविद्यालादीनाम्। न हात्र ददात्यर्थः परिपृर्धः स्वत्वनिवृत्तिमात्रं दातुः, परस्य सत्वापत्तिनीस्ति ।

अन्तराशब्दो मध्यवचनः । द्वौ भोजनकालौ सायं प्रातश्च । ततो इन्यस्मिन्काले न भुजीत । अथवा व्यवधाने अन्तराशब्दः । त्यक्तभोजनव्यापारः क्रियान्तरेण व्यवधाय पुनस्तदेव प्राक्पात्रगृहीतं न भुजीत । स्मृत्यन्तरे तु विशेषः पठ्यते 'उत्थानाचमनव्यापेत-मिति'। केचित्तु विच्छेदमन्तरमाचत्तते । 'सव्येन पाणिना पात्रमन्वालभ्य दांच्योनावदाय प्राणायास्ये जुद्दोतीति' श्रूयते । तत्र यः सव्येन पात्रस्यानुप्रहस्तदनन्तरम् ।

न चैवात्यश्चनमितिमात्रमशनं कुर्यात्। एतबानाराग्यकारणं गुरुविरुद्धादीनां प्रदर्श-नार्थम् । हेतूपदेशान्मात्राशितायाश्चायुर्वेदादितमात्रता बोद्धव्या, यावदिशितमत्रमुद्दरपृरं न करोति सम्यग्जीर्थति तावदिशितव्यम् । त्रयः कुत्तेर्भागाः, श्रध्यर्धमत्रस्य भागार्धे पानस्य भागो देषसञ्चाराय । श्रन्यथाऽनारोग्यम् ।

न चोच्छिष्टः क्वचिद्व्रजेत् । श्रवश्चोच्छिष्टमपनीय ग्रुचित्वमापादिते तस्मिन्नेव देश श्राचान्तव्यम् ॥ ५६ ॥ त्रनारोग्यमनायुष्यमस्वर्ग्यं चातिभोजनम् ॥ अपुण्यं लोकविद्विष्टं तस्मात्तत्परिवर्जयेत्॥ ५७ ॥

मनुस्मृतिः।

दृष्टमूलतामत्यशनप्रतिषेधस्याचष्टे ।

स्नारेग्यं व्याध्युत्पत्तिर्ज्वरे।दरादिपीडा । विष्विकादिना जीवितनाश स्नना-युष्टयम् । सर्वत एवात्मानं गोपायेदिति शरीरपरिरचादिव्यतिक्रमादस्वर्ग्य म् । नरक-प्राप्तिः स्वर्गामावेन प्रतिपद्यते । स्नपुरायं दौर्भाग्यकरम् । लोकिवाद्वष्टं बहुभोजितया निन्द्यते ।

तस्मात्कारणाइत्यशनं परिवर्जयेत कुर्यात् ॥ ५७ ॥

ब्राह्मेण विषस्तीर्थेन नित्यकालमुपस्पृशेत् ॥ कायत्रैद्शिकाभ्यां वा, न पित्र्येण कदाचन ॥ ५८ ॥

तीर्थशब्देन पवित्रमुदकाधिकरणमुच्यते । तारणाय पापप्रमोचनाय च तिष्ठतीति तीर्थम् । किच्चेत्तु तरन्त्यनेनेति तीर्थमुदकावतरणमार्गः । इह तूदकाधारकरतलैकदेश उच्यते । स्तुत्या च तीर्थशब्दप्रयोगः । न हि तत्र नित्यस्था स्रापः ।

तेन उपस्पृशेदाचामेत्।

ब्राह्म गोत्येतदपि स्तुत्यर्थमेव। ब्रह्मा देवताऽस्येति। न हि तीर्थस्य देवता भवत्ययागरूपत्वादमन्त्रत्वाच। यागरूपतां च केनचिद्धर्मेण शुद्धिहेतुत्वादिनाऽध्यारोप्य देवतातद्धितः।

नित्यकालं शौचार्थे कर्माङ्गेच।
क: प्रजापतिः, स देवताऽस्येति 'कायम्'। एवं त्रिदशा देवता अस्येति 'त्रैद-शिकम्'। त्रिदशशब्दाद्वेताऽिषकृते स्वार्थे 'कः'। देवतात्वं च पूर्ववत्।

प्रिस्तीर्थेरुपस्पृशेत् । विप्रमहण्यमविविचतम् । यतः चित्रयादीनां विशेषं वच्यति । प्रिस्तीर्थेरुपस्पृशेत् । विप्रमहण्यमविविचतम् । यतः चित्रयादीनां विशेषं वच्यति । न चासत्यां सामान्यतः प्राप्तौ विशेषविधानमुपपद्यते, 'कण्ठगाभिस्तु भूमिप' इत्यादि । न पिच्येण पितृदैवत्येन कदाचिदपि । स्फोटपिटकादिना ब्राह्मादितीर्थेष्वयोग्यता-

मायातेष्त्रपि ।

"ननु चाविधानादेव पित्र्यस्याप्राप्तिः"।

म्रास्यत्राशङ्का । पितृतीर्थज्ञापनार्थं तावित्पत्र्यं तयोरध इत्यवश्यं वक्तव्यम् । न च तस्ये इ कार्यं निर्दिश्यते । कार्याकाङ्कायाम् प्रकृतत्वात्तेन कार्येण सम्बन्ध ग्राशङ्करते । भ्रद्य पुनः प्रतिषेधे सित 'पित्र्य'मिति समाख्ययैव कार्यावगितः, उदकतप्रणादि पितृकर्म एतेन तीर्थेन कर्तव्यम् । एवं स्तुतिरन्वियनी भवति । श्रुतिनोदितत्वाच ब्राह्मादीनां, तद्दभावे प्राप्ताशङ्कानिवृत्त्यर्थं युक्तमस्याभिधानम् ॥ ५८ ॥ श्रङ्गुष्टमूलस्य तले ब्राह्मं तीर्थं प्रचक्षते ॥ कायमङ्गुलिमूलेओ दैवं पित्र्यं तयोरधः ॥ ५९ ॥

श्रृङ्गश्रस्य मूलमधोभागः । तस्य तलप्रदेशो ब्राह्मं तीर्थम् । इस्ताभ्यन्तरं तलमाइ। महारेखान्तमिमुखमात्मनो ब्राह्मं इस्तमध्ये । श्रृङ्गुलीनां मूलं दण्डरेखाया ऊर्ध्वं 'कायम्'। ध्रप्रे ध्रङ्गुलीनां 'दैवम्' । एवमुपसर्जनीभूतोऽपि मूले श्रृङ्गुलिशब्दः सापेत्तत्वाद्यशब्दे सम्बध्यते । पिच्यं तथारधः । श्रृत्रापि गुणीभूतस्याङ्गुलीशब्दस्याङ्गृष्ठस्य च सम्बन्धः । प्रदेशिनी चात्राङ्गुलिविवित्तता । तथारध श्रन्तरं 'पिच्यम्' ।

स्मृत्यन्तरशिष्टप्रसिद्धिसामर्थ्यादेवं व्याख्यायते। यथाश्रुतान्वयासम्भवात्। तथा च शङ्कः—''श्रङ्गुष्ठस्याधरतः प्रागप्रायाश्च रेखाया 'ब्राह्मं' तीर्थः, प्रदेशिन्यङ्गुष्ठयोरन्तरा 'पित्र्यं', कनिष्ठातत्त्वयोः पूर्वेगा पर्वण 'कायं' अप्रमङ्गुलीनां दैविकमिति" ॥ ५६ ॥

त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विः प्रमुज्यात्ततो मुखम् ॥ खानि चैव स्पृशेदद्विरात्मानं शिर एव च ॥ ६० ॥

ध्रन्यतमेन तीर्थेन विरप उदकमाचामेदास्येन जठरं प्रवेशयेत्।

तत उदकभक्तणादनन्तरं द्विरभ्यासेन मुखम् श्रीष्ठद्वयं परिमृज्यात् श्रीष्ठश्लिष्टा-नामुदकावयवानां सोदकेन इस्तेनापनयनं 'प्रमार्जन'मत्र ।

"कुतः पुनर्हस्तेनेति।"

समाचारात्तीर्थाधिकाराद्वा । 'तीर्थ'नेवाद्भिरि'ति चेात्तरत्र श्रुतमत्राप्यपकृष्यते । दृष्टार्थत्वाच प्रमार्जनस्य मुखशब्द एकदेशे यथोक्ते वर्तते ।

खानि छिद्राणि चेापस्पृशेदिद्धिईस्तगृहीताभिः स्पर्शनमेवे।पस्पर्शनम् । मुखस्य च प्रकृतत्वानमुख्यानामेव खानामेष स्पर्शनिविधिः । गौतमश्चाह ''खानि चे।पस्पृशेच्छी-र्षण्यानि'' ।

सम्भवः। 'नाभिमालभेतेति' कचित्सर्यते; तेन नाभि मन्यामहे।

शिरः प्रसिद्धम्।

स्मृतीनां चैकार्थ्याद'ामिणवन्धात्पाणी प्रचाल्ये'त्येवमादि लभ्यते । तथा अशब्दकरणं वाङ्गियमः पादाभ्युचणम् । महाभारते प्रचालनमपि पादयोर्द्दर्शितम् ॥ ६० ॥

> अनुष्णाभिरफेनाभिरद्विस्तीर्थेन धर्मवित् ॥ शौचेप्सुः सर्वदाऽऽचामेदेकान्ते प्रागुदङ्मुखः ॥ ६१॥

उध्याशब्दः काथोपलचणार्थः। तथा हि पठ्यत 'श्रश्रताभिरद्भिरिति'। एवं च श्रीष्मोष्मतप्ताः स्वभावोष्णाश्च न प्रतिषिध्यन्ते। फेनप्रहणं बुद्धुदानामपि प्रदर्शनार्थम्। पठितं च 'हीनाभिः फेनबुद्धुदैरिति'।

मनुस्मृतिः ।

तीर्थेन धर्मविदिति वृत्तपूरणमेव।

ग्रध्यायः

शैर्त्वमाप्तु मिच्छुः शौचेट्सुः । शुद्धिकाम इत्यर्थः । नान्यथा शुद्धो भवति । सर्वदा । न प्रकरणाद्भोजन एव, कि तर्हि रेते।विष्मूत्रादिशुद्धिष्विष । अपां भच्चणे कर्मत्वाचृतीयानिर्देशो, न भच्चमाणानामेवायं धर्मोऽपि तु कारणभूतानामपि

पादाभ्युच्यादै। वयं तु ब्रूमे। भच्योऽपि करणमेवापो, न हि तासामाचमनं संस्कारः।

एकान्ते शुची देशे। एकान्तो हि जनैरनाकीर्धः प्रायेण शुचिर्भवति।
पागुदङ्मुखः। मुखशब्दः प्रत्येकमिसस्बध्यते। "प्राङ्मुख उदङ्मुखो वा" एवं
हि गौतमेन पठितम्। विष्रहश्चैवं कर्तव्यः प्रागुदङ्मुखमस्येति। नायं द्वन्द्वगर्भो बहुत्रीहिरिष तु बहुत्रोहिरंव। द्वन्द्वगर्भतायां-समाहारे समासान्तेनाकारेण भवितव्यम्। इतरेतरयोगोऽिष नैव। न हि युगपदुभयदिङ्मुखता सम्भवति। तत्र कश्चिदाचमनभागः प्राङ्मुखेन
कर्तव्यः कश्चिदुदङ्मुखेनेत्यापतित, न चैकदेशे ध्राचमनम्। न च दिगर्ध उपादेयो येन
परस्परापेचे सम्बध्येयाताम्। नापि दिच्चणपूर्वादिवत्प्रागुदक्शब्दोऽपराजिताया दिशो वाचकत्वेन प्रसिद्धो येन दिक्समासबहुत्रोहिर्ज्ञायेत। तस्मान्नायं वृत्त्यन्तरगर्भो बहुत्रीहिः। अतो
विकत्पः। उदाहृतं च स्मृत्यन्तरे "प्राङ्मुख उदङ्मुखो वा शौचमारभेतेति"। यशा
"बृहद्रयन्तरसाम षडहै" इति केपुचिद्दहःसु बृहत् केपुचिद्रयन्तरम्; न त्वेकस्मिन्नहनि
समस्तोभयसामत्वम्।। ६१।।

उक्तमाचमनं तीर्थेनापां भच्चणम् । परिमाणं तु नोक्तमतस्तद्वधारणार्थमाह--

हृद्गाभिः पूयते विप्रः कण्ठगाभिस्तु भूमिपः ॥ वैश्योऽद्भिः प्राशिताभिस्तु शुद्रः स्पृष्टाभिरन्ततः ॥ ६२ ॥

हृदयं गच्छन्ति प्राप्नुवन्ति 'हृद्गाः'। 'अन्येष्विप दृश्यतः' (पा. सृ. ६।२।१०१) इति गमेर्डः। 'हृदयस्य हृदितिः' (व्याः सू. ६।३।५०) योगविभागादृदादेशः। पूर्यते पवित्रतां प्राप्नोत्यशुचित्वं व्यावर्तते। आप ईषदृनचुलुकमात्रप्रमाणाः।

करा भिस्ताभिः कण्ठमात्रव्यापिनीभिः भूमिपः चत्रियः। भूमेराधिपत्यं चित्रयस्य विद्वितम्। तेन प्रसिद्धेन कर्मणा चित्रयज्ञातिर्लच्यते। भ्राधिपत्यविवचायां राजधर्मेष्वेवावच्यत्।

वेश्यः प्राधिताभिरन्तरास्यप्रवेशिताभिः । कण्ठमप्राप्ता अपि शुद्धिहेतवे। वैश्यस्य । शूद्रः स्पृष्टाभिरन्तत अन्तेनेति । आद्यादित्वानृतीयार्थे तसिः । अन्तराब्दोऽयं

ग्रध्याय: ]

[ द्वितीयः

मनुस्मृतिः ।

समीपवचनोऽस्ति । 'उद्कान्तं गत' उद्कसमीपमिति गम्यते । श्रस्त्यवयववचनः। 'वस्त्रान्ते।' 'वसनान्तः इत्युभयत्रापि वर्तमानः सम्बन्ध्यन्तरमपेच्यते, कस्य समीपं कस्य वाऽवयव इति । तत्रेह येन स्थानेन वर्णान्तराग्णामाचमनं विहितम्, तीर्थेजिद्वोष्टेन च तदन्तेनेति प्रतीयते । समीपवचनस्तु न सम्भाव्यः विधीयमानस्याचमनस्य तत्सा-ध्यत्वासम्भावात् । स्पर्शेपि प्राशनमस्ति ।

जिह्नौष्ठेन हि स्पृश्यमानस्य रसास्वादनमवश्यम्भावि । तत्र वैश्यपरिमाणातिकश्चिन्यूनताऽत्र विवित्ता । जिह्वामूलं यावद्वैश्यस्यः जिह्वाप्रं शूद्रस्य ।

द्रवत्वादुद्दकस्यापरिहार्योऽवध्यतिक्रमः, अवध्यप्राप्तौ त्वशुद्धिः।

200

सर्वश्चायं तीर्थविभागा दिच्याहस्तस्य उपस्पर्शने हस्तस्यौचित्यादिच्याचारतायाश्च पुरुषधर्मतया विह्तित्वात् । एवमर्थमेव चास्मित्रवधाविद्मुच्यते ॥ ६२ ॥

> उद्धते दक्षिणे पाणावुपवीत्युच्यते द्विजः॥ सच्ये प्राचीन त्रावीती निवीती कण्ठसज्जने ॥ ६३ ॥

''ननु च लोकतः सिद्धाः पदार्था धर्मशास्त्रेऽप्याश्रीयन्ते । न पदार्थसंविज्ञानार्थानि मन्वादिवाक्यानि, व्याकरणाभिधानकाण्डस्मृतिवत्''।

उक्तमस्माभियों नातिप्रसिद्धोऽर्थस्तं चेल्लचयांन्त किमुपालम्भमर्हन्ति । स्रस्ति चात्र कि चित्प्रयोजनमन्यद्पि । स्राचमनक्रममुच्यमानमुपसंव्यानादिकमाचमनाङ्गं यथा विज्ञा-येत । यद्यप्युपवीतधारणं त्रतार्थतया पुरुषार्थतया वा सर्वदा प्राप्तं तथापि तेन विनाऽऽचमनं कृतमप्यपरिपृर्णमेव स्थात्। श्रसत्यस्मिन्वचने त्रते वैगुण्यं पुरुषदेषश्च स्थात्। श्रथ पुनरन्त-रेगोपवीतमाचमनं कृतमप्यकृतसमं, देाषश्च स्यादप्यशुचिना कृतमपां भच्नग्रमिति ।

''कथं पुन: केवलस्योपवीतस्यैवाचमनाङ्गता यावताऽन्यदृष्यत्र निर्दिष्टं प्राची-नावीति च।"

उच्यते । प्राचीनावीतं स्वशब्देनैव पित्रये कर्मीण विहितं, तत्रार्थवत्तायामुपयातायां नाकृतार्थेनापवीतेन विकल्पितुमर्हति । निवीतमप्यभिचारेऽर्थवत् । यद्यप्यत्र निवीतस्य विनियोगो नास्ति, तथापि स्मृतीनां चैकार्घ्याद्दन्यत्र ये। विनियोगस्तेनेहाप्यर्थवत्ता भवत्येव ।

पाणिष्रहणं बाहूपलचणार्थमुद्भृतवाहुर्यता लोक उपवीतीत्युच्यते। सार्वकालिकं चे।पवीतं वच्यामः । न च केवलपागावुद्भृत उपवीती ।

सब्ये बढ्दे प्राचीनावीती । समासपदात्रामध्यम् । प्रसमासस्तु वृत्तानुरा-धितया।

कराठसङ्जने । कण्ठे सज्जनं सङ्गः स्थापनम् । यदा वस्त्रस्य सूत्रस्य नान्यतरोपि बाहुरुद्धियते तदा निवीती भवति ॥ ६३ ॥

> मेखलामाजिनं दण्डमुपवीतं कमण्डलुम् ॥ त्रप्सु प्रास्य विनष्टानि गृह्णीतान्यानि मन्त्रवत् ॥ ६४ ॥

विनष्टानामप्स प्रासनमन्येषां च प्रहण्मत्र विधीयते। प्रासनप्रहण्योः पौर्वापर्ये यथाश्रतमेव । अस्माच पुनरुपादानात्रैषामुपनयनाङ्गतैव । तदङ्गत्वे हि तत्प्रयोगापविगितै-व स्यात् । कि तर्हि ? यावद्वह्यचर्य धारग्रम्।

''अय किमुपनयनकाल एव प्राक्तमीनिष्पत्तेः दैवान्मानुषाद्वा प्रतिबलाद्विनष्टानां प्रतिपत्तिने सम्भवति । प्रयोगसमाप्त्यर्थं च पुनरुपादानं, यथा कपालस्यः येनैवमुच्यते श्रस्मात् पुनरुपादानाद्धारणमनुमीयते"।

उच्यते । प्रहृग्णं तावदण्डस्य चोदितं, मेखलाया वन्धनम् । तत्र सूत्रस्य विन्यासस्ताव-दुपनयनाङ्गत्वेनावश्यं कर्तव्यम् । कृते तस्मिन्कृतः शास्त्रार्थः । उत्तरकालं किं तैर्नेष्टैरनष्टैर्वा। श्रङ्गनाशे च प्रतिपत्तिविशेषः कर्मोपकारको भवति। न च तेषां किञ्चन कार्यमास्रातं येन तित्स द्धार्थं विशिष्टे काले वाचनिकसुपादानम्। अकृतत्वाच कार्यस्य तत्प्रयुक्तं पुनक्पादानम-र्थसिद्धमुच्यते । तस्मात्प्रतिपत्तिविधानादुपादानवचनाच धारणमङ्गं, न च प्रयोगापवर्गि । यतः कमण्डलुनोपनयने।त्तरकालानुवर्तिना तुल्यवित्रर्देशात्तेषामप्युत्तरत्रानुवृत्तिः प्रतीयते । सा च त्रताङ्गम् । अत उभयार्था मेखलादयः प्रकरणादुपनयनार्थाः । निवृत्ते चोपनयनं दर्शनाद्यावद्वह्यचर्यभाविनः । कमण्डलुरचादकार्थः कर्तव्योऽस्मादेव प्रतिपत्तिविधानात् । भ्रन्यथा यदा कमण्डलुस्तदेयं प्रतिपत्तिरिति पाचिकत्वं स्यात् ।

तत्र दण्डधारणं प्रतिगृह्य दण्डं भिचां चरेदिति क्रमाद्भैच्यचर्याङ्गत्वमेव प्राप्तं समा-चारादभैचेऽर्थेऽपि भ्रमणे भवत्येव । न तु सर्वदैव करतलधृतदण्डस्य स्थानासनशयन-भोजनादीनि । तथा च स्वाध्याये ब्रह्माश्वलिं वच्यति ।

मन्त्रविद्युपनयनविधिना प्रहण्मनुवद्ति। तत्र च मेखलाया मन्त्रो, न दण्डस्य ॥६४॥

केशान्तः षोडशे वर्षे ब्राह्मणस्य विधीयते ॥ राजन्यबन्धोर्द्वाविंशे वैश्यस्य द्वचिषके ततः ॥ ६५ ॥

केशान्ती नाम संस्कारः। स गर्भषांडशे वर्षे ब्राह्मणस्य कर्तव्यः। तस्य च स्वरूपपरिज्ञाने गृह्यमेव शरणम्।

द्वे वर्षे दिको यस्य द्वाविंशस्य तस्मिन्द्व्यधिको द्वाविंशे । श्रथवा कालमात्रमन्यपदार्थः। तता द्वाविंशाद्वर्षादद्वाधिके कालं वेश्यस्येति । द्विशब्दस्य च वर्षाण्येव सङ्घारेयानि । प्रकृतानि हि तानि ॥ ६५ ॥

श्रमन्त्रिका तु कार्येयं स्त्रीणामादृदशेषतः ॥ संस्कारार्थं शरीरस्य यथाकालं यथाक्रमम् ॥ ६६ ॥

द्यमावृद्शेषतः श्रीणाममर्गान्त्रका कार्या । जातकर्मण ब्रारभ्येयं संस्काराः णाम् स्रावृत् परिपाटी, सेतिकर्तव्यताकः संस्कारकलाप इति यावत् ।

संस्कारार्थं शुद्धार्थं शरीरस्य । पुंसामित्र स्त्रीग्रामिप प्रयोजनमाह । यथाकालम् । यस्मिन्काले यः संस्कार उक्तस्तं कालमनतिक्रम्य । पदार्थानतिवृत्ती

'यथाऽसाहश्ये' ग्रव्ययीभावः। एवं क्रमेऽपि द्रष्टव्यम्।

मन्त्रमात्ररहिताया आवृतो विहितत्वादयथाकालक्रमप्राप्तिरेव नास्ति । अत्यते निषेधो नित्यानुवादो वृत्तपूरणार्थः । एतावद्विवत्तितं स्त्रीणां चैते अमन्त्रका इति ॥ ६६ ॥ पूर्वेणावृद्वचनेन जातकर्मादिवदुपनयनेऽप्यमन्त्रके प्राप्ते तित्रवृत्त्यर्थमारभ्यते ।

वैवाहिको विधिः स्त्रीणां संस्कारो वैदिकः स्मृतः ॥ पतिसेवा गुरौ वासो, गृहार्थोऽग्रिपरिक्रिया ॥ ६७ ॥

वेदप्रहणार्थो वैदिकः संस्कार उपनयनाख्यो यः स स्त्रीणां वैवाहिका विधिः। विवाहे भवे। विवाहविषयो विवाहसाध्यः। भ्रतो विवाहस्योपनयनस्थाने विहितत्वात्तदापत्तिवचनं विवाहस्य। तस्यच निवृत्तिर्यदि विवाहस्तत्कार्यकरः।

हन्त प्राप्तं वेदाध्ययनं, प्राप्ता च व्रतचर्या। उपनयनं नाम मा भूत्। एतदुभयमपि निवर्तयति पितसेवा गुरे। वासः। पति यत्सेवत उपचरत्याराधयति स एवास्या गुरो वसितः। गुरो वसतः। गुरो वस

एवं चैतदुक्तं विवाहस्योपनयनापत्त्यम् । यथैव पुरुषस्योपनयनात्प्रभृति श्रीताः स्मार्ता श्राचारप्राप्ताश्च विधयो भवन्ति, प्राक्तनं कामचारःकर्माचमत्वमेवं स्त्रीणां प्राग्विवाहा-त्कामचारः, परस्मात् श्रीतस्मार्तेष्वधिकारः ।

एवं वा पदयोजना । विवाह एव स्त्रीणां वैदिकः संस्कार उपनयनम् । अनुपनय-नेऽपि विवाहे भक्त्योपनयनत्वमुच्यते । किं तदुपनयनेन विवाहस्य साम्यं येनास्य तद्वापदेश अत आह पतिसेवेत्यादि ॥ ६७ ॥

प्रकरखोपसंहार:--

मनुस्मृतिः ।

एप प्रोक्तो द्विजातीनामापनायनिका विधिः ॥ उत्पत्तिव्यञ्जकः पुण्यः, कर्मयोगं निवाधत ॥ ६८ ॥

एतावदुपनयनप्रकरणम् । स्रत्र यदुक्तं तत्सर्वमुपनयनार्थम् । / "ननु केशान्ते। ऽप्येवं प्राप्नोति" ।

न । श्रतिवृत्ते उपनयने स्वकाले तस्य विधानात् । प्रकर्गोऽपि पठितस्य वाक्यादन्या-र्थता भवति । तथा च केशान्तः समावृत्तस्यापि कैश्चिदिष्यते ।

उपनयने भव ख्रीपनायनिकः । उत्तरपदस्य दीर्घत्वम् पूर्ववत् ।

उत्पत्तिः मातापित्रोः सकाशाज्जन्म तां व्यनक्ति प्रकाशयति सगुग्रतां करोती-त्युत्पत्तिव्यञ्चकः । जातोऽप्यजातसमोऽनुपनीतोऽधिकाराभावात् । श्रतोऽयं विधिक-त्पत्तिव्यश्चकः ।

पुगय इत्युक्तार्थः ।

उपनीतस्य येन कर्मणा योगः सम्बन्धोऽधिकारे।, यत्ते ने।पनीतेन कर्तव्यं, तदिदानीं वद्यमाणं निवाधतः ॥ ६८ ॥

उपनीय गुरु: शिष्यं शिक्षयेच्छोचमादितः ॥ त्र्याचारमग्निकार्यं च सन्ध्योपासनमेव च ॥ ६९॥

शिस्रयेद्वर् त्यादयेच्छी चमादितः। आदितं इतिवचनेनाचारादिभ्यः प्रागुपदेशः शीचस्य नेष्यते, किंतहा नियतक्रमकाः परस्परमेते। केवलमुपनयनानन्तरं व्रतादेशनं वच्यति। धादिष्टवेदव्रतस्य च वेदाध्ययनम् । ध्रतोऽग्रीन्धनसन्ध्योपासनयोः समन्त्रकत्वादकृते व्रतादेशे मन्त्रीचारणमप्राप्तं विधीयेत । शीचं चानियतकालं, तद्दवश्यं तद्द्ररेवोपदेष्ट-व्यम् । एवमाचारोऽपि । अत इदमादित इति वचनमादरार्थं न प्रथमोपदेश्यतां शीचस्य विधत्ते ।

शीचम्—'एका लिङ्गे' (श्र. ५ श्रो. १३६) इत्याद्याचमनान्तम् । श्राचारा गुर्वादीनां प्रत्युत्थानासनदानाभिवादनादि । श्राग्नकार्यं मग्न्याभान-कार्यं समित्समिन्धनम् ।

> त्रध्येष्यमाग्रस्त्वाचान्तो यथाशास्त्रग्रुदङ्गुसः ॥ त्रह्माञ्जलिकृतोऽध्याप्या लघुवासा जितेन्द्रियः ॥ ७० ॥

द्वितीयः

प्रस्यासन्ने भविष्यति लड्यं दृष्टव्यः । अध्ययने प्रवर्तमानः अध्ययनमारभमाणः अध्येतुमिच्छन्निति यावत् ।

उदङ् मुखे। उध्याष्यः । गै।तमीये तु ''प्राङ्मुखे। वा शिष्यः प्रत्यङ्मुख षाचार्यः इति (ग्र.१ सृ.५५)।

स्राचान्तो यथाशास्त्रमिति । प्रागुक्तमाचमनविधि स्मारयति ।

ब्रह्माञ्चलिः कृतो येनेति । श्राहिताग्न्यादेराकृतिगग्रात्वात्रिष्ठान्तस्य परनिपातः । ब्रह्माञ्चलिकृदिति वा पाठः ।

लघुवासा धातवासाः। प्रचालनेन लघुनी वाससी भवतः। श्रता लघुत्वेन वाससः ग्रुद्धिर्लच्यते। श्रथवाऽयं रोमादिस्थुलवसनः चित्तव्याचेपे ताड्यमाने। न प्रहारं वेदये-त्ततक्ष्य न युक्तः पठेत्। श्रपनीयमाने तु वाससि गुरोः खेदः स्यात्। निरावरणे च काये रज्जवादिना ताड्यंमाने। महतीं वालो वेदनामनुभवेत्। श्रती दृष्टार्थं लघुवासस्त्वम्।

जितानि नियमितानीन्द्रियाण्युभयान्यिप येन स जितेन्द्रियः। न इतस्तते। वीचेत, यत्किश्वित्र शृख्यादध्ययनेऽत्रहितो भवेदित्युक्तं भवति ॥ ७० ॥

> ब्रह्मारम्भेऽवसाने च पादै। ब्राह्मौ गुरो: सदा ॥ संहत्य हस्तावध्येयं स हि ब्रह्माञ्जलिः स्मृतः ॥ ७१ ॥

ब्रह्मशब्दोऽयमनेकार्थोऽप्यध्ययनाधिकारादत्र वेदवचनः प्रतीयते। तस्यार्म्भे । निमिन्तसप्तम्येषा । श्रध्ययनाधिकारादेव च तद्विषयाऽध्ययनिक्रया, तस्यायमारम्भः, प्रथमान् वृत्तः पुरुषस्य । तत्रेदं पादप्रह्णम् । वेदस्य तु यान्याद्याचराणि 'श्रिप्तमीक्ते' 'इषेत्वा' 'श्रग्नश्रायाद्वि' इति न सोऽत्रारम्भ उच्यते । निह तस्य निमित्तभावः सम्भावितः, नित्यत्वात् । कादाचित्कं द्वि निमित्तं भवति । तेनैतदुक्तं भवति—वेदाध्ययनमारिष्समानो गुरोः पादसङ्घद्दणं कुर्यात्श्वत्वा ततः स्वाध्यायाचराण्युचारयेत्र पुनः प्रवृत्ताध्ययनिक्रयः पादौ गृह्णोयात् ।

"ननु चाद्यक्रियाच्या श्रारम्भः, स च निमित्तम्। विद्यमानस्य च निमित्तत्वं युक्तं जीवनस्येव। श्रत्र गेहदाहाद्यतीतमपि निमित्तं तत्र तथैव श्रवणम्। तस्मात्सहप्रयोग एवाध्ययनपादोपसङ्ग्रहणयोर्युक्तः"।

उच्यते। अध्यापनाध्यवसाय 'आरम्भ' उच्यते, नाद्यः क्रियाच्याः। यदैव गुरुरधीष्वे-त्याद्व तदैवाध्यवस्यति माणवकः। अतस्तदनन्तरं पादेापप्रदः। उपकारप्रवृत्तस्य गुरेशिक्षत्त-प्रसादनमेतत्। यथा लोके कश्चिदुपकारप्रवृत्तं सभाजयति वाचा 'ननु त्वया वयमस्मा-त्यापान्मोचिता' इति। अनचरा चेयमध्येषणा 'उपसन्नोऽस्म्यध्ययनायेति'। न दि गुरु- रुपरोध्योऽध्यापयेति । केवलसुपसदनसस्य कर्तव्यं सम्बोधार्थमवसरोऽध्ययनस्येति । अतः कृतोपसदनस्य वेदाचरोच्चारणम् । अपि च संहत्य हस्तावध्येतव्यमित्युच्यते । तत्राधीयानः पादोपसङ्ग्रहणविधिमतिक्रमेत ।

स्रवसानं समाप्तिरध्ययनादुपरमः । यद्यपि ब्रह्मशब्द श्रारम्भे गुग्रभूतस्तथाप्यवसान् नस्य सापेचत्वात्सि वितत्वाद्ब्रह्मपदेनैव सम्बन्धः प्रतीयते, श्रन्यस्याश्रुतत्वात् ।

सदाप्रहण्मन्वहं भाविप्रयोगारम्भावसानयोरेष विधिर्यथा स्यादितरथा य एव व्रता-देशानन्तरे। मुख्यप्रारम्भः तत्रैव स्यात् । यथाऽन्वारम्भणीया दर्शपृर्णमासारम्भे चोदिता य एवाधानानन्तरभावी दर्शपृर्णमासप्रयोगारम्भः तत्रैव भवति, न मासिक-प्रयोगारम्भे ।

प्रातरारभ्य यावदाह्निकं न निवृत्तं प्रपाठकद्वयमात्रपरिमाणं, तावदेकैव साऽध्ययन-क्रियेति । स्रन्तरा कथि द्विच्छेदेऽपि पुनः प्रवृत्तौ नारम्भशब्दवाच्यताऽस्तीति, न पुनः पादोपसदनं क्रियते । स्मृत्यन्तरे च पठ्यते ''पादोपस्रहणं गुरोः प्रातरन्वहमिति''।

संहत्य-संलग्नी संशिलष्टी परस्परं कृत्वाऽध्येयम् । कच्छप इव यः संनिवेशो हस्तयोः प्रसिद्धस्तथा कर्तव्यः । स हि ब्रह्माञ्जलिः । पदार्थकथनमेतत् ॥ ७१ ॥

व्यत्यस्तपाणिना कार्यम्रपसङ्ग्रहणं गुरोः ॥ सब्येन सब्यः स्प्रष्टव्यो दक्षिणेन च दक्षिणः ॥ ७२ ॥

यदुपसङ्ग्रहणं पूर्वश्लोके गुरोहक्तं तद्व्यत्यस्तपाणिना कार्यम्।

कीदृशः पुनः पाण्योर्व्ययासः कर्तव्य इत्यत ग्राह । सथ्येन हस्तेन सव्यः पादः स्प्रष्ट्रां स्पर्शः कर्तव्यो, न तु चिरं निपीड्यासितव्यम् । एष च व्यत्यासा युगपदित-रेतरदिक्स चारेण इस्तयोर्भवति । ग्रम्रतः स्थितेन सम्मुखेन गुरोरुपसङ्ग्रहणं कर्तव्यम् । तत्र वामा दिच्चणमार्गं नीयते, दिच्चणो वाममित्येवं सव्येन सव्यः स्पृष्टो भवति, दिच्चणोन च दिक्चण इत्येष पाणिव्यत्यासः ।

म्रन्ये तु विन्यस्तपाणिनेति पठन्ति । स्पर्शादेव च विन्यासे सिद्धे नाग्नितप्तायःप्रिण्ड-स्पर्शनवद्दाहभयादङ्गुस्यप्रमात्रेण स्पर्शनं कर्तव्यमपि तु इस्तौ विन्यसितव्यौ निधातव्यौ । पीडनं तु पीडाकरं निषद्धिमिति वर्णयन्ति ॥ ७२ ॥

अध्येष्यमाणं तु गुरुर्नित्यकालमतन्द्रितः ॥ अधीष्त्र भो इति ब्रूयाद्विरामोऽस्त्वित चारमेत् ॥ ७३ ॥ अध्येष्यमाणिमत्यादीनि प्राग्व्याख्यातानि पदानि । गुरोरयं नियोगः । गुरोर्यदा

माग्रवको १ध्यापयितुमभिलिषतस्तदा अधीष्य भो इत्यामन्त्रयितव्यः । ध्रनामन्त्रितेन न गुरुः खेदयितव्य 'उपदिशानुवाकमिति'। उक्तं च। "ग्राहृतश्चाप्यधीयीतेति"।

विरामीऽस्त्वित्येतं शब्दं समुचार्यारमेत् निवर्तेत । कः । गुरुरेव, प्रथमान्त-निर्देशात् । अथवा गुरुणोत्सृष्टो निवर्तेत, न स्वेच्छया । एवं चेदं व्याख्यायते, 'यदा गुरुर्विरामोऽस्त्वित व्रयात्तदा विरमेद्रह्मचारी।

श्रन्ये त्वध्येतृमात्रस्य-शिष्यागामुपाध्यायस्य च-उपरमणकाले धर्ममिममिचछन्ति । तथा च समृत्यन्तरम् । "स्वाध्यायमधीत्य विरमणकाले प्रदेशिन्या पृथिवीमालभ्य स्वस्तीतियजुर्त्रयाद्विस्पष्टामिति सामसु, विरामः परमास्वृत्तु, श्रारमस्त्वथर्वसु"।

अतिन्द्रतः अनलसः । तन्द्राऽऽलस्यम् । तद्योगात्पुरुषस्तिनद्रत इत्युच्यते । त्यक्तवाऽऽलस्यमतन्द्रितः । अनुवादश्चायम् । नात्र तन्द्रा श्रमः । न त्वियमाशङ्का कर्तव्या "य श्रतन्द्रितस्त्रस्यायं विधिः, श्रालस्यवतस्त्वन्यः" ॥ ७३ ॥

> ब्रह्मणः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च सर्वदा ॥ स्रवत्यने।ङ्कृतं पूर्वं परस्ताच विशीर्यति ॥ ७४ ॥

अत्रापि पूर्वोक्तेन न्यायेन ब्रह्मण स्नादावन्ते च प्रणवं कुर्यात्, ब्रह्मविषयाया श्रध्ययनिकयाया इति द्रष्टव्यम् ।

प्रणवशब्द ॐकारवचनः । तथा च वच्यति-स्रवत्यनोङ्कृतमिति ।

सर्वदाग्रहणमध्ययनविधिमात्रधर्मो यथा स्यादितरथा प्रकरणाद्प्रहणार्थ एव ब्रह्म-चारिषाः स्यात् । अस्मिस्तु सति योऽप्यविसारणार्थो यच "अहरहः स्वाध्यायमधोयीत" इति गृहस्थादीनां, तत्र सर्वत्र सिद्धं भवति । सन्ध्याजपादौ तु स्वशब्देन विधास्यति —'एत-दत्तरमेतां चेति'। न चायं वेदधर्मो येन यत्र कुत्रचिद्वैदिकवाक्योचारसमारभेत तत्र प्राप्तु-यात्। अतो होम-मन्त्रजप-शास्त्रानुवचन-याज्यादीनामारम्भे नास्ति प्रणवः, अन्यत्राप्युद्दा-हरणार्थे वैदिकवाक्यव्याहारे । तस्मात्स्थितं प्राकरणिकस्वाध्यायाध्ययनविधिधर्मार्थ सर्वदा प्रहणम्।

प्रण्वप्रयोगस्यान्वाहिकारम्भार्थता तु नित्यकालप्रहणानुवृत्त्यैव सिद्धा ।

श्रस्यार्थवादः स्तवत्यनेांकृतम्। पूर्व प्रारम्भे श्रनोङ्कतं ब्रह्म स्रवति । श्रीमा कृतं ॐ शब्देन संस्कृतम् । साधनं कृतेति समासः । अथवा ॐ कृत उचारिता यस्मिन्ब्रह्माया तदे।ङ्कतं सुखादित्वात्परनिपातः।

परस्ताच्च समाप्तौ । चकारेणानाङ्कृतमिति सम्बध्यते । स्त्रविति विश्रीय ति इत्युभाभ्यामपि नैष्फल्यमध्ययनस्य प्रतिपाद्यते । श्रधीतं ब्रह्म

यस्मिन्कर्मीण विनियुज्येत तन्निष्फलं भवतीति निन्दार्थवादश्च । पाकार्थः निषिक्तस्याप्राप्त-पाकः चीरादेखिच्छदिते भाजने य इतस्तते। विच्चेपः प्रचरणं तत् स्वतीत्युच्यते। सन्ध-पाकस्य पिण्डीभूतस्य भाग्यतां प्राप्तस्य यो विनाशः स विशरणम् ॥ ७४ ॥

भनुस्मृतिः ।

पाक्कुळान्पर्यु पासीनः पवित्रैश्चैव पावितः ॥ प्राणायामैस्त्रिभिः पूतस्तत ॐकारमईति ॥ ७५ ॥

कूलशब्दे। दर्भाष्रवचनः । तान्पर्यु पासीनः तेषु प्राग्येषु दर्भेषूपविष्ट इत्यर्थः । शीङ्खासामितिं (पा. सू. १।४।४६) स्था आ आसामित्याङा प्रश्लेषात्कर्मत्त्रम् । परि उप मा मासीन इति इहाप्याङा शिलष्टनिर्दिष्टो द्रष्टन्यः । पर्युपशन्दावनर्धकौ ।

पविचैर्दभैरेव पावितः शुचित्वमापादितः। अधमर्षणादिस्तु मन्त्रो नेह पवित्र-शब्देनोच्यते, ब्रह्मचारिग्यस्तदानीमनधीतस्वात्तेषाम्। नच दर्भाः स्वसत्तामात्रेण काञ्चित्-क्रियामकुर्वतः पावने करणं भवन्तीति । अवान्तरव्यापारापेत्तया स्मृत्यन्तरे प्राणोपस्पर्शनं प्रतीयते । आह च गौतमः । (अ. १ सृ. ४६।५०) "प्राग्रोपस्पर्शनं दर्भैः । प्राकू-लेष्वासनं च"।

प्राणायामेस्त्रिभिः पूतः। मुखनासिकासञ्चारी वायुः प्राणः तस्यायामे। निरोधः शरीरे धारणं, बहिर्निष्क्रमणनिषेधः, तस्य स्मृत्यन्तरे धारणकालस्य मानं समाम्रातम्। मन्त्रानुस्मरगं च । "प्रतिप्रणवसंयुक्तां गायत्रीं शिरसा सह । त्रिर्जपेदायतप्राणः प्राणा-यामः स उच्यते" । वसिष्ठेन भगवता महाव्याहृतयोऽप्युक्ताः । मन्त्रावसान एव निरा-धावधि: भ्रन्यस्थानाम्नातत्वात्सर्वसमृतीनां चासति विरोध एकार्थत्वादिहाप्येवमेवानुष्ठानम् ।

"नन्वेविमतरेतराश्रयः स्यात् कृतेषु प्राणायामेषु ब्रोङ्कारा न कर्तव्यो, न चोङ्कारेण विना प्राणायामा निर्वर्तते "

नैष देषः । त्रिर्जपेदिति प्राणायामेषु मानसञ्यापारेणोङ्कारस्य स्मरणमुच्यते । न हि निरुद्धप्राग्यस्य शब्देाचारणं सम्भवति । यद्यपि जपः कश्चिद्वाग्व्यापारसाध्यो भवति । स्वाध्यायाध्ययने तु पुनरुचारणं विवित्तम्। ग्रध्ययनिकयाया एवंरूपत्वाच्छव्दिकयायां ह्ययं धातुः, श्रोत्रप्राह्मश्च शब्दे। न क्षेत्रलेन मनसा गृह्यते।

न चायमोङ्कारधर्मो येनान्यत्रापि तस्मित्रुचार्यमाग्रेऽपि प्रसञ्येत । उक्तं च ''खाध्याया-रम्भे कर्तव्यः इति। श्रोङ्कारधर्मत्वे हि लैकिकेषु वाक्येष्वोमिति त्रूम इत्यादिषु प्रसज्येत।

गै।तमेन तु पठितम् (ग्र.१ सू.४-६ )-- 'प्राणायामास्त्रयः पञ्चदशमात्रा' इति । मात्राशब्देन चाविकृतस्य खरस्याकारादेर्यावान्कालः स उच्यते । तत्र विरोधात्स्मृत्यन्तरोक्तः काली नास्ति, न च मन्त्रस्मरग्रं, तत्रानीङ्कारा धिप प्राणायामाः सन्तीति नंतरेतराश्रय-देाषापत्तिः।

तत्रकारमहित कर्तिमिति शेषः, यदाऽयं समुदाय एव रूढिरूपेण प्रणववचनः। यदा तु करणं कारः । ॐमित्येतस्य 'कार' उचारण'मोङ्कार'स्तदा नास्ति पदान्तरापेच्छा । कर्तव्यतामुक्त्वाऽत्रोङ्कारमित्यनुवद्दत्यत एतावेकार्थी । तथा च दर्शितम् ॥ ७५ ॥

> अकारं चाप्युकारं च मकारं च प्रजापति:॥ वेदत्रयानिरदुहद्गर्भवः स्वरितीति च ॥ ७६ ॥

पूर्वस्य विधेरर्थवादः । अचरत्रयसमाहाररूप ॐकारस्तत्रैकैकस्य उत्पत्तिमाह । वेदचयान्त्रिभ्यो वेदेभ्यः निर्दुहृदुद्वृतवान्यथा दश्लो घृतमुद्धियते । न केवलमचर-त्रयं यावदिदम् अपरं भूभु वःस्वरिति ॥ ७६ ॥

> त्रिभ्य एव त वेदेभ्यः पादं पादमदृदुहत् ॥ तदित्युचे।ऽस्याः सावित्र्याः परमेष्ठी प्रजापतिः ॥ ७७ ॥

श्रयं ''तत्सवितुर्वरेण्यम्'' इत्येतस्याः गायत्र्या उत्पत्त्यर्थवादे। विधानार्थः । पूर्वश्लोको चार्थवादादेव व्याहृतीनामपि विधानम् । ऋमस्तु पाठावगम्यः । वद्त्यति च--"एतद-चरमेतां च जपन्व्याहृतिपूर्विकाम्" इति ।

**ऋटूदुहृदु**द्वृतवानिति । यद्यपि तिद्विरयेतस्प्रतीकोन 'तत्सविर्तुवृश्वीमह' इति वा शक्यते लक्तियतुम्। न तु सा त्रिपदेति। त्रिपदा च प्राह्या। त्रिपदा चैव सावित्रीति।

कश्यपादयोऽपि प्रजापतयः सन्त्यता विशिनष्टि परमेष्ठीति हिरण्यगर्भः। स हि परमे स्थाने 5नावृत्तिलचणे स्थितः। स्रादरातिशयार्थः चैतत्सावित्याः । साचात्किलेयं सर्व-मुख्येन प्रजापतिना वेदेभ्यः समुद्भतेति ॥ ७७ ॥

> एतदक्षरमेतां च जपन् व्याहृतिपूर्विकाम् ॥ सन्ध्ययोर्वेदविद्विपो वेदपुण्येन युज्यते ॥ ७८ ॥

सत्यपि स्वाध्यायविधिप्रकरणे वाक्यात्सन्ध्याजपविधिरयम् । तत्र गायःया अनुवादः प्रगुवव्याहृतीनामप्राप्तविधिः।

पत्र कश्चिदाह । "नायं सन्ध्याविधिरप्रकरणात् । विधिर्हि भवन्त्रह्मचारिणः स्यात्तस्य प्रकृतत्वात्। न च तस्य सम्भवति। इह हि वेदविदित्युच्यते। न च तस्य प्रथमोा-पनीतस्य वेदवित्त्रमस्ति । प्रपि च फलमत्र श्रूयते—वेदपुर्येन युज्यते । नित्यश्च सन्ध्यो-पासनविधिः न फलार्थः । न चैतद्विदाः किमिदं वेदपुण्य नाम फलं, येन योगोऽयं जप उच्यते । यदि तावद्वेदाध्ययनात्पुण्यमभित्रेतं तदवाप्तिर्वेदपुण्येन 'योगोग्'ऽभित्रेतस्तत्र यस्तावदयं

प्रकृत: स्वाध्यायविधिस्तस्य नार्थावबोधाद्दते कि श्वित्फलमस्त्यश्रुतत्वात् दृष्टत्वाचार्थाववोधस्य कल्पनाऽपि नास्ति । यश्च गृहस्थादीनां विधिः "श्रहरहः स्वाध्यायमधीयीत" इति सोऽपि नित्य एव। यत्तत्र फलश्रवणं 'पयो दिध घृतं मधु' इतिसोऽर्थवाद एव। तस्मात्रायं विधि:। विधी हि सर्वमेतद्विविचतन्यम्। यदा त्वयमर्थवादस्तदा 'जपन्नि'ति प्रकृतमध्यः यनमुच्यते, 'वेदपुण्येने'त्येतदपि यथाकथश्वित्रीयते''।

मनुस्मृतिः ।

अत्रोच्यते । वाक्येन प्रकरणं बाध्यत इत्युक्तमेव । यत एव वेदवित्पदं सन्ध्यापदं च न प्रकृतविषयतयाऽन्वेति, तत एवान्यत्रायं विधिः। सन्ध्ययोरेतत्त्रयं जपेदित्येतावान्विधिः। वेदवित्पदमनुवदिष्यते । "गृहस्थादीनां वेदविन्वस्य सम्भवात् ब्रह्मचारिगो वेदविन्वं न सम्भवतीति" चेत् किं तदीयेन सम्भवेन। यथा प्राप्तानुवादे हि सर्वाश्रमिणामधिकार:। कर्तृविशेषणे हि वेदवित्पदे ब्रह्मचारिणा नाधिकारः स्यात्। "कथं पुनरस्यानुवादः"। वाक्यभेदप्रसङ्गात् । विधी सन्ध्याविधी प्राप्ते प्रणवन्याहृतयस्तावदप्राप्तास्तत्र विधातन्याः । तत्र यद्यपरं वेदविदिति विधीयते तदा वाक्यभेदः स्यात् । प्राप्ते हि कर्मीण नानेकार्थ-विधानं सम्भवति । प्रण्वव्याहृतीनां तु नानुवादः सम्भवति ।

तेनायमत्र वाक्यार्थः 'सन्ध्ययोर्यत्सावित्रीं जपेदित्युक्तं तत्रायमपरा गुणः प्रणव-व्याहृतिपूर्विकां तां जपेत्'।

विप्रमहणं च तदा प्रदर्शनार्थमेव।

श्रध्याय:

यद्प्युक्तं- "फलमत्र श्रयते नित्यश्च विधिः सन्ध्यायाः"। को नामायं विरोधः ? नित्य एवं तस्मिन्गुणे कामो भविष्यति । प्रणवन्याहृतिगुणकात्तस्मादिदं फलमिति । यथा गोदोहनप्रण्यनकादमिही जात्पशवः फलम् ''गोदोहनेन पशुकामस्य प्रण्येत्" इति। वाक्यसामर्थ्येनाध्यारुह्यं तदुक्तं, न त्वयं काम्यो विधि:। स्मृत्यन्तरे हि नित्य एवायं विधि: स्पष्ट एवोक्तो ''गायत्रीं शिरसा सार्धे जपेद् व्याहृतिपृर्विकाम्" इति । फलान-वगमा भवतैवाक्तः । अयं हार्थो वेदपुरायेनेति । 'वेदे यत्सन्ध्योपासनात्पुण्यमुक्तं तेन त्रिकमेतज्जपन्युज्यते, न केवलं गायत्रीम्'। पुण्यं च धर्मः, वेदमूलत्वात्स्मृतीनां स्मृत्युक्तमपि वेदपुण्यतया व्यपदिश्यते, वेदस्य पुण्यं 'वेदपुण्यम्'। किं च वेदस्य पुण्यम्। यत्तेन प्रवि-पाद्यते । पठ्यमानाद्वेदाद्यजायते तद्दपि शक्यते तस्येति वक्तुम्, किंत्वसाधारणत्वात्प्रतिपाद्यमेव युक्तं व्यपदेष्टुं नीत्पाद्यम्। यागादयो धर्ममुत्पादयन्ति, प्रतिपादकस्तु वेद एव ।

येऽप्यन्त्यस्य पादस्य सामर्थ्यमाहुः "यदुक्तं 'नित्यः स्वाध्याय' इति तत्र सन्ध्यायां त्रिकजपाइव कृताथा भवन्तीति"—तदप्यसत् । एवं सति तेन विधिना विकल्पेत । तत्र च पाचिको नित्यस्वाध्यायताया बाधः स्यात् । न चाबाधे सम्भवति बाधोऽभ्युपगन्तव्यः ।

एतद्वरमि त्योङ्कारस्य प्रतिनिर्देशः।

भ्रध्याय: ]

''ननु च नैतद्देकमचरम् । द्वे वा त्रीणि वा"।

235

उच्यते । म्राचरशब्देन केवलं स्वर उच्यते, व्यश्वनसंयोगश्च । तत्रेह यादशः प्रकृतः तादृशस्याभिधानम्।

स्तां च ''तत्सवितुर्वरेण्यमिति'' सावित्रीम् । व्याहृतयः पूर्वाः यस्यास्तां व्याहृति-पूर्विकाम्। तिस्रः प्रकृता एव ता व्याहृतयो गृह्यन्ते, प्रकृतपरत्वादस्य, न सप्त सत्यान्ताः ॥ ७८ ॥

> सहस्रकृत्वस्त्वभ्यस्य वहिरेतत्रिकं द्विजः॥ महतोऽप्येनसा मासात् त्वचेवाऽहिर्विमुच्यते ॥ ७९ ॥

बहिरित्यनावृतो देश उच्यते । तेनैतदुक्तं भवति, प्रामनगराभ्यां विहररण्यं नदी-पुलिनादै। सहस्रवारान् स्रभ्यस्य स्रावर्त्य।

"ननु कृत्वसुचोऽप्यावृत्तिः प्रतिपाद्यते, श्रभ्यस्येत्यनेनापि । तत्र पानस्कत्यम्" ।

सामान्यविशेषभावाददोषः। ग्रभ्यस्ये स्यामान्यतोऽभ्यास उक्तस्तत्र विशेषा-पेचायां सहस्तकृत्वेति । न च कृत्वसुजन्तादेवे।भयाऽवगतिस्तस्य क्रियाविशेषापेचत्वात् । न हि देवदत्तः पञ्चकृत्वे। द्व इत्युक्ते-यावद्भुङ्क इति नोच्यते-तावद्वाक्यार्थः समाप्यते ।

"नन् चाभ्यस्येत्यनेनापि न काचिद्विशिष्टा कियोपात्ता"।

सत्यम् । जपः प्रकृतस्तमभ्यस्येति प्रतीयते । 'त्र्यावृत्तिः' पैानःपुन्येन सेवा ।

महतोऽप्येनसः। महत्पापं च ब्रह्महत्यादि, ततोऽपि मुच्यते, कि पुनरुपपातकेभ्यः। स्मित्र सम्भावने, न समुचये । भेदोपादानेन समुचयावगमी यथा देवदत्तस्यात्र प्रभुत्वं यज्ञदत्तस्यापि । इह न तथा निर्देश:।

''केभ्यः पुनक्पपातकभ्योऽयं मोच उच्यते । गोवधादीन्युपपातकानि । तानि च प्रतिपापमाम्रातप्रायश्चित्तानि सरहस्यानि । यानि वा संवेत्ति न कृतान्यनुक्तपरिहाराण्यः वश्यम्भावितया च ज्ञायते कृतानीति, तेषामपि नित्यानि सन्ध्योपासनादीन्यपनोदकानि । यदि चैतत्प्रायश्चित्तं स्यात्तदा तत्रैवावच्यत्, "जपेद्वै नियताहारः त्रिवै वेदस्य संहितामिति"-वत । प्रायश्चित्ते चास्मिन्प्रायश्चित्तप्रकरग्रामेवानर्थकं स्यात् । को हि दैवशप्तो जपमात्र-साध्यां निष्कृतिं हित्वा कृच्छेषु शरीरप्राग्रहरेष्वध्यवस्येत्। उक्तं च-"ग्रत्के चेन्मधु विन्देत किमर्थ पर्वतं त्रजेत् । इष्टस्यार्थस्य संप्राप्तौ को विद्वान्यत्नमाचरेत्"। तथा "प्राालभ्यं हि न प्राज्ञः कीणाति दशभिः पर्णैः" इति । न च प्रकृतेनैकवाक्यताबीजं किञ्चिद्विभज्य-मानसापेचत्वाद्यस्ति येन तच्छेषतयाऽर्थवाद उच्येत"।

प्रवोच्यते । विधिरेवायम् । पापप्रमोचनार्थे एवायं प्रयोगः । यत्तुक्तं ''विषमशिष्टै-

र्विकल्पो न सिध्यतीति"-जपप्रायश्चित्तं एवास्मिन्विकल्पार्थो भविष्यति । श्रघमर्पणादिभिः सर्वपापापनादनमुक्तं, तेनास्य विकल्पः । अधमर्थणे हि त्यहमुपवास उक्तः । इहाअन्नव मासिकोन प्रयोगेण शुध्यति । ततो न दूरविप्रकृष्टेन तपसा समीयते, येन विषम-शिष्टता स्यात्।

मनुस्मृतिः।

ग्रथवा पूर्वकृतस्यैनसः शुद्धिरेषा प्रहदै।स्थित्यादिसृचिते दैवे दोषे। तस्मान्मोत्तः। भ्रानिष्टम्'एन' उच्यते । तस्मान्मुच्यते । तत्फलेन न सम्बध्यत इत्यर्थः ।

त्वचेवाहि:। जीर्थया त्वचा मुक्तः सर्पो यथा भवति। निरवशेषेण पापनाश एतेन प्रतिपाद्यते । यत्तु दै।श्चर्मादिसृचितं पूर्वकृतमशुभं तत्र स्मृत्यन्तरे प्रायश्चित्तमाम्नातं बहु । तत्प्रायश्चित्ते ध्वेव निदर्शयिष्यामः ।

एतदेवाभिप्रेत्योक्तम्—''जपतां जुह्नतां चैव विनिपाता न दृश्यते" इति ॥ ७६ ॥

एतयर्चा विसंयुक्तः काले च क्रियया खया ॥ ब्रह्मक्षत्रियविड्योनिर्गर्हणां याति साधुषु ॥ ८० ॥

एतया सावित्रया । विसंयुक्तः हीनसन्ध्योपासनस्त्यक्तस्वाध्यायश्च । गृहंगां निन्दां साधुषु विशिष्टेषु याति प्राप्नोति । कीहशीं गईणां प्राप्नोत्यत स्राह काले च क्रियया स्वया । काल "ग्राषोडशात्" इस्रस्मिन्त्रियुक्ते गते निन्दाते ।

एवमुपनीते।ऽपि स्वाध्यायारम्भयोग्यः सावित्रीवर्जिते। त्रात्य एव भवति । त्रयाणां या साधारणी खिक्रया। सेह निर्दिष्टा। सा चेापनयनमेव। कालशब्दश्चै-वमर्थवान् । ग्रध्ययनादिस्वकर्मविवचायामेतावदेव वाच्यं स्यात् यत् क्रियया स्बयेति ।

यानिशब्दो जन्मपर्यायो जात्यर्थं गमयति । विप्रादिजातीय इत्यर्थः । म्रर्थवादे। ऽयं त्रात्यप्रायश्चित्तार्थः ॥ ८० ॥

ओङ्कारपूर्विकास्तिस्रो महाव्याहृतयोऽव्ययाः ॥ त्रिपदा चैव सावित्री विज्ञेयं ब्रह्मणो मुखम्।। ८१॥

अकारः पूर्वी यासां ता स्रोङ्कारपूर्विकाः। महाव्याहृतयः प्रकृता एव भूर्भुवः स्वरित्येते शब्दा स्मिधीयन्ते । स्राठयया स्रविनाशिन्यः । फलस्य दीर्घकाल्यत्वादेवमुच्यते । भ्रन्यथा "सर्व एव शब्दा नित्या" इति विशेषण्यमनर्थकम्।

त्रिपदा तत्सवितुरित्येषा सावित्री ब्रह्मणी मुखम्। श्राद्यत्वान्मुखव्यपदेशः। अत्रश्चारम्भे ग्रध्येयमेतदित्यस्यैवार्थवादः। ग्रथवा मुखं द्वारमुपाया त्रह्मप्राप्तिरनेन भवतीत्येतदेवाह ॥ ८१ ॥

योऽधीतेऽहन्यहन्येतां त्रीणि वर्षाण्यतन्द्रितः ॥ स ब्रह्म परमभ्येति वायुभूतः खमूर्तिमान् ॥ ८२ ॥

भाकाश इव सर्वव्यापी विभुः सम्पद्यते, खसूर्तिः खस्वभाववान् भवति । न तु 'मूर्तिः' शरीरम्, भाकाशस्य शरीराभावात् ।

"अथ किमिदं ब्रह्म, यहूपापत्तिरुच्यते"।

परमात्माऽऽन्दरूपः, यस्येमे चेत्रज्ञा पवनजवाद्धतस्य वारिराशेरिवार्मयः । ते यथा प्रशान्तावस्थे तस्मिस्तदूषा भवन्ति, एवममी तदूषा ग्रात्मानः सम्पद्यन्ते । विशेषतश्च सर्वमेतद् द्वादशे वच्यते ।

ष्मध्ययनमिदं गायज्ञाश्चोदितं न जपा, न चात्रावृत्तिगणनाऽस्ति ।

अतिन्द्रत इतिवचनाद्रहुकृत्वः करणं प्रतीयते। सकुत्प्रयोगे हि नास्ति तन्द्राशङ्का।

मोचार्थिनोऽयं विधिः ॥ ८२ ॥

एकाक्षरं परं ब्रह्म पाणायामाः परं तपः ॥ सावित्र्यास्तु परं नास्ति मौनात्सत्यं विशिष्यते ॥ ८३ ॥

श्रोङ्कार एका सरम् । तत्परं ब्रह्म । ब्रह्मप्राप्तिहेतुत्वात् । "तज्जपस्तदर्थभावना" (योग सू. १।२८) तया ब्रह्मप्राप्तेरेवमुच्यते । श्रोमिति ब्रह्माभिधानम् । एवं ह्याहुः 'तस्य वाचकः प्रणव' इति । (योग सू. १।२७)

''तत्परं प्रकृष्टं कुतः"।

धन्याभ्यः त्रद्वोपासनाभ्यः । "अतं त्रद्वो त्युपासीत," "आदित्यो त्रद्वो त्यदेश" इति एवमाद्याभ्य उपासनाभ्यः श्रोङ्कारोपासना प्रकृष्यते । श्रध्ययमादेव तत्प्राप्त्यभिधानात् । शब्दस्यैव च त्रद्वात्वेन श्रवणात्—"शब्दत्रद्वाणि निष्णातः परं त्रद्वाधिगच्छतीति" । सर्वो द्वार्थो वाग्व्यवहारानतीतो, वाचश्च सर्वस्या श्रोङ्कारो मृत्तम् । तथा च श्रुतिः—"तद्यथा शङ्कुना सर्वाणि पत्राणि सन्तृण्णान्येवमोङ्कारेण सर्वा वाक् सन्तृण्णाः श्रोङ्कार एवेदं सर्व-मिति" । सन्तर्दनमनुसृतिः श्राश्रयभावापत्तिर्वा ।

"कर्य पुनः सर्वा वागोङ्कारेण सन्तृण्णा"।

वैदिक्यास्तावदेशङ्कारपूर्वकत्वमुक्तम्। लैकिक्या ध्रिप, 'तदादीनि वाक्यानि स्युरि' त्यापस्तम्बवचनात्।

उपनिषद्भाष्ये चैतदन्यथा व्याख्यातम् । तिचहानुपयागान्न प्रदर्शितम् ।

प्राणायामशब्द त्राचमनविद्विशिष्टेतिकर्तव्यताके प्राणिनरोधे वर्तते। 'परं तपः'-चान्द्रायणादिभ्यः।

''किं पुनस्तस्य श्रेष्टरम्''?

भक्तिरेषा ।

श्रध्यायः

साविच्याः परं मन्त्रज्ञानं नास्ति।

एषामिति प्रशंसा। मानात्मत्यं विशिष्ट्यते। मीनं वाङ्नियम उच्यते। तस्य च यत्फलं ततोऽधिकं सत्यवचनात्प्राप्यते। सत्यवचने विध्यर्थोऽपि तथाऽनुष्टितो भवति। मीने तु केवजमनृतप्रतिषेधानुष्टानमेव।

त्रर्थवादोऽयं श्लोकः ॥ **८३** ॥

क्षरन्ति सर्वा वैदिक्यो जुहोतियजतिक्रियाः ॥ अक्षरं त्वक्षरं ज्ञेयं ब्रह्म चैव प्रजापतिः ॥ ८४ ॥

यावन्तः केचन वैदिका 'होमा' श्रिप्रहोत्रादयो, ये च 'यागा' ज्योतिष्टोमादयः, ते सर्वे **क्षरन्ति** न परिपूर्णफला भवन्ति, फलं वा तदीयं स्रवत्याश्च विनश्यति ।

स्रक्षरं त्वेतदे।ङ्काराख्यमसरं च्चेयमचयफलम्। ब्रह्मीभूतस्य न पुनः संसारा-पत्तिः। स्रते। इचयफलत्वादचरमुच्यते। एकोऽचरशब्द उद्देश्यः संज्ञाशब्दे। द्वितीयो यौगिकः क्रियाशब्दः। ब्रह्म च तदेव। प्रजापितिश्रोङ्कार एव। स्तुतिरेषा।

जुहोतियजतीति धातुनिर्देशस्तयोः क्रियाः प्रतिपाद्यार्था यागहोमाः । व्यक्तय-पेत्तं बहुत्वम् । श्रथवा धात्वर्थनिर्देश एवायं जुहोतियजतीति । 'क्रिया'स्तद्वप्रतिरिक्ता दानाद्याः । द्वन्द्वश्चायम् , 'जुहोतियजतीति च क्रियाश्च' । होमयागै प्राधान्यात्पृथ-गुपादीयेते ।

त्रिश्रोक्ता ॐकारस्य स्तुतिः केवलस्यापि जपविधानार्थेति केचित्। न हि प्रकृत-विधिशेषतैवात्र, पुनः परामशीभावात्। वैश्वानरे ह्यष्टत्वादीनां ''यदष्टाकपालो भक्ति, गायत्र्या चैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति, यन्नवकपालस्त्रिवृतैवाऽस्मिस्तेजो दधाति'' इति। सर्वत्र वैश्वानरपदापेच्या तदेकवाक्यत्वे सम्भवति न वाक्यभेदकल्पनया विध्यन्तरसम्भवः। इह त्वस्ररं च्रियमिति न पूर्वापेचा, नापि साविज्यादीनां पुनः परामशीऽस्ति। श्रतः स्वपदार्थेरेव वाक्यार्थपरिसमाप्तेर्नान्यशेषता। च्रियमित्यत्र कृत्यो विधायकः। ब्रह्मपदेन च सम्बन्धाद्वह्मरूपतया ज्ञेयमुपास्यं भावनीयम्। भाव्यमाने च तस्मिन्मान-सजप दक्तो भवति ॥ ८४॥ विधियज्ञाज्जपयज्ञो विशिष्टो दश्तिभु र्गौः॥

उपांशुः स्याच्छतगुराः साइस्रो मानसः स्मृतः ॥ ८५ ॥

विधिवषया यज्ञो विधियज्ञो ज्योतिष्टोमादिः । यत्कर्म यजेतेति चोदितं, वाह्योन व्यापारेण ऋत्विगादिसर्वाङ्गसम्पन्या क्रियते स 'विधियज्ञ' इहीच्यते । जपस्तु न यज्ञः, प्रशंसया यज्ञ उपचारेणोच्यते । अतो नासौ विधियज्ञः । स विशिष्टः प्रकृष्टः श्रेष्ठो यज्ञो, ज्योतिष्टोमादेद्शमिग्णैः ।

महाफलत्वमेतेन जपस्योच्यते । यदेव यागात्फलं तदेव बहुतरञ्जपात्प्राप्यते । न च यागेभ्यः श्रौतेभ्यो जपस्याधिकफलत्वं युक्तम् । तथाहि सति कः शरीरधनपरिचयरूपेषु यागेष्वध्यवस्येत् । तस्मात्प्रशंसीषा । पूर्णाहुत्या सर्वान्कामानवाप्नोतीतिवत् । एतावदस्यार्थः— तदेव स्वर्गादिफलमवाप्यते, किन्तु लोकवत्प्रयत्नविशेषात् । फलपरिमाणविशेषः अविशे-षित्वात् यज्ञस्य, स्वर्गप्रामपुत्रपश्चादि यस्य यज्ञस्य यत्फलं तत्तज्जपात्प्राप्यते ।

उपांशुः शतगुषाः, यदन्या न शृषोति समीपस्थोऽपि ।

सहस्रगुणः साहस्रो मानसः मनाव्यापारमात्रेण यश्चिन्त्यते ।

जपमात्रविषय उपांग्रुत्वादिगुगाः, प्रकृतस्य योऽधीतेत्यनेन विच्छेदात्, तेन यः प्रायश्चि-त्तादै। जपे। यः शान्तिको यश्चाभ्युदयिकः सर्वत्रैते गुगाः ।

सहस्रमस्यास्तीति साहस्रः । गुणानां प्रकृतत्वात्सहस्रगुणसङ्गावः प्रतीयते । गुण-शब्दश्चावयववचनः । फलभूमा च सम्बन्धादवगम्यते ॥ ८५ ॥

> ये पाकयज्ञाश्चत्वारोईविधियज्ञसमन्विताः ॥ सर्वे ते जपयज्ञस्य कलां नाईन्ति पोडशीम् ॥ ८६ ॥

महायज्ञाः पाक्तयज्ञा उच्यन्ते, ब्रह्मयज्ञं वर्जियत्वा चत्वारा यज्ञा भवन्ति । 'विधियज्ञा' उक्तास्तैः समन्विताः सहिताः । कलामंशं षोड्यां नार्हन्ति । षोडशेन भागेन न समा भवन्ति । अथवाऽईतिः प्राप्त्यङ्गे मूल्यपणने वर्तते । अर्द्दशब्दात्तिपं कृत्वा अर्द्दन्तिरूपम् ॥ ८६ ॥

जप्येनैव तु संसिध्येद्ब्राह्मणा नात्र संशयः ॥ कुर्यादन्यन्न वा कुर्यान्मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ॥ ८७ ॥

जप्येनैव सिद्धिं काम्यफलावाप्तिं ब्रह्मप्राप्तिं वा प्राप्तुयात् । नात्र हृदि शङ्का कर्तव्या यत् 'ज्योतिष्टोमादिभ्यो महाप्रयासेभ्यो भावनाभ्यश्च यञ्चव्धव्यं तज्जपेन कथं सिध्यती' ति । सिद्धात्येव । कुर्याद्न्यत् अनित्यं ज्योतिष्टोमादि । अथवा तहिष न कुर्याद्यते। मैत्रो ब्राह्मण उच्यते । मित्रमेव मैत्रम् । सर्वभूतमैत्रीरतेन ब्राह्मणेन भवितव्यम् । अग्निषोमीयपशु-हिसायां च कुता मैत्री ।

मनुस्मृतिः।

अयमर्थवाद एव, न पुनः पश्चङ्गकर्मप्रतिषेधः, पूर्वशेषत्वावगतेः । प्रत्यचश्रुतिविद्यि-तत्वाच तेषाम् ।

श्रतिक्रान्ते। जपविधिः ॥ ८७ ॥

ग्रध्यायः

इन्द्रियाणां विचरतां विषयेष्यपहारिषु ॥ संयमे यत्नमातिष्ठेद्विद्वान् यन्तेव वाजिनाम् ॥ ८८ ॥

इन्द्रियाणां संयमे यत्नमातिष्ठेदित्येतावाब्छास्त्रार्थः। परिशिष्टोऽर्थवादः, ग्रासन्ध्योपासनविधेः।

'संयमः' प्रतिषिद्धेषु विषयेषु प्रवृत्तिपरिहारे। प्रप्रितिषिद्धेष्वप्यतिसक्तिवर्जनम् । तत्र प्रतिषिद्धपरिहारस्तैरेव प्रतिषेधैः सिद्धः । अप्रतिषिद्धेष्वप्यतिसक्तिनिषेधार्थोऽयं श्लोकः सङ्घातः । एतदेवाह । विचरतां विषयेषु स्वातन्त्रयेण वस्तुशक्त्रा प्रवर्तमानानाम् । अप्रदारिषु विषयेषु—अपहरन्त्याकर्षन्त्यात्मसात्कुर्वन्ति पारतन्त्र्यमापादयन्ति पुरुषं ते अपहारिणो विषया मनोहरा य उच्यन्ते । तत्र विचरतां विविधं विशेषेण चरताम् । यदीन्द्रियाणि विशेषेण न चरेयुरपरिहारिणोऽपि तदा विषयाः कि कुर्युः । भवन्तु वा निरङ्कुशानीन्द्रयाणि, यदि विषयाः प्रत्याख्यायिकास्त्रथाऽपि सुसंयमः पुरुषेणात्मा । यतस्तूभयं सापराधमतो यत्न आस्थेयो, दुर्नियमानि ह्येतानि ।

यन्त व वाजिनाम्। यन्ता सारिश्यरश्वानां यथा रथयुक्तानां खभावते विचलन-शीलानां संयमे नियमे यत्नं करोति, ते न तदाऽनिच्छया उन्मार्गेण वहन्ति, विधेयतां तस्य भजन्ते, एविमन्द्रियाणि विधेयीकर्तव्यानि ॥ ८८॥

एकादशेन्द्रियाण्याहुर्यानि पूर्वे मनीषिणः ॥ तानि सम्यक्पवक्ष्यामि यथावदनुपूर्वशः ॥ ८९ ॥

सङ्ख्यानिर्देशोऽयं प्रमाणान्तरगम्यो न शास्त्रार्थः, सौहार्देन तु व्युत्पाद्यते । तानि पूर्वे मनीषिण स्राहुः । परस्तान्नामतः कर्मतद्ध वस्त्यामि । स्रानुपृर्व्यमनाकुत्तता । पृर्वप्रहृणान्नेयं तार्किकैरेव व्यवस्था कल्पिता, किन्तु पूर्वेषामप्याचार्याणां स्थितैव । एताम-जानन्तो नागमिका इति लोकैरपहस्यन्ते, इत्यते।ऽयं वेदितव्यः ।

प्रसिद्धाः पदार्था न्याख्याताश्च प्राक् ॥ ८६ ॥

द्वितीय:

श्रोत्रं त्वक् चक्षुषी जिह्वा नासिका चैव पश्चमी ॥ पायुपस्थं इस्तपादं वाक्चैव दशमी स्मृता ॥ ९० ॥

श्रोत्रादीनि प्रसिद्धानि । श्रिधष्ठानभेदाचुसुषी इति द्विवचनम् । श्रन्यत्र तदाधारायाः शक्तेरेकत्वादेकवचनम् । उपस्थः शुक्रोत्सर्जनः पुंसी रजस्तदाधारश्च स्त्रियाः ।

द्वन्द्वनिर्दिष्टयोः 'प्राण्यङ्गत्त्रादेकवद्भावः' (पा. सु. २।४।२) । वाक् ताल्यादिः शब्दा-भिन्यक्षकः शरीरावयवनामनिर्देशोऽयम् ॥ ६० ॥

> बुद्धीन्द्रियाणि पञ्चेषां श्रोत्रादीन्यनुपूर्वशः॥ कर्मेन्द्रियाणि पञ्चेषां पाय्वादीनि प्रचक्षते॥ ९१॥

कार्यमिदानीमेषामाह स्वरूपावधारणार्थम् । न हि तानि प्रत्यचानि । बुद्धीन्द्रियाणि बुद्धेरिन्द्रियाणि जनकानि कार्यकरणानि । कार्यकरणसम्बन्धे षष्ठी ।

श्रोचादीन्यनुपूर्व शः। श्रादिशब्दस्य प्रकारार्थता मा विज्ञायीति श्रानुपूर्व शः कमेगोत्यर्थः । क्रमश्च सिन्नवेशापेचो भवत्यतः पूर्वश्लोकोक्ता व्यवस्थाऽऽश्लीयते । कर्मेन्द्रियाणि । परिस्पन्दात्मकमत्र कर्म विविच्चतम् ॥ ६१ ॥

> एकादशं मना ज्ञेयं स्वगुणेनाभयात्मकम् ॥ यस्मिन् जिते जितावेता भवतः पश्चका गणा ॥ ९२ ॥

एकादशसङ्ख्यापृरकं मन इन्द्रियाणाम् । स्त्रो गुणो मनसः सङ्कल्पः । तेनोभयं शुभमशुभं वा सङ्कल्प्यते । अथवा बुद्धीन्द्रियेषु कर्मेन्द्रियेषु स्वविषयप्रवृत्तौ सङ्कल्पमूलत्वात् उभयात्मकमुच्यते ।

यस्मिञ्जिते एती बुद्धीन्द्रयवर्गः कर्मेन्द्रियवर्गश्च पञ्चकी प्राक्प्रदर्शितपरिमाशी जिती भवतः । तत्त्वाख्यानमेतत् ॥ स्र ॥

इन्द्रियाणां पसङ्गेन देषमृच्छत्यसंशयम्।। सन्नियम्य तु तान्येव ततः सिद्धिं निगच्छति।। ९३।।

मसङ्गःतत्परता । तेन हेतुभूतेन दोषं दृष्टमहब्दं च ऋच्छति प्राप्नोति । नात्र संशयो निश्चितमेतन् ।

सन्नियम्य तानीन्द्रयाणि ततः सिद्धिमभिप्रेतार्थावानि श्रीतस्मार्व कर्मणामनुष्ठान-फलं निःशेषं गच्छति प्राप्नोति ॥ ६३ ॥

> न जातु कामः कामानामुपभागेन शास्यति।। इविषा कृष्णवत्मेव भूय एवाभिवर्धते।। ९४॥

तिष्ठतु ताबद्विषयाभिलाषः, शास्त्रोपदेशात्र क्रियते । किन्तु दृष्टमेव सुखं तावित्रवृत्तेभवित । तथाद्वि सेव्यमाना विषया अपि अधिकं गर्द्धमुत्पादयन्ति उदरपृरं भुक्तवतस्त्रप्रस्यातिसीदित्यमपि गतवता भवित हृदयसमीद्दा 'किमिति न शक्तोमि अन्यद्भोक्तुम्', अशक्तया तु
न प्रवर्तते । तता नैषा भागेन शक्या निवृत्तिन कदाचित्कामाऽभिलाषः कामानां
काम्यमानानां स्पृह्णीयानामर्थाना सुपभागेन सेवया शाम्यति निवर्तते । भूयोऽधिकतरं
वर्धते । हविषा घृतेन कृष्णवत्मा ऽग्निरिव ।

मनुस्मृतिः।

दु:खरूपश्चाभिलाषः। अनुपभुक्तरसस्य त्वभिलाषानुत्पत्तिः। तन्वप्रसङ्ख्यानमेतत्। उक्तञ्च ''यत्पृश्चिन्यां त्रीहियवं हिरण्यं पशवः स्त्रियः। नालमेकस्य तत्सर्विमिति मत्वा शमं त्रजेत् "॥ ६४॥

यक्चैतान्त्राप्नुयात्सर्वान् यक्चैतान्केवलांस्त्यजेत्।। प्रापणात्सर्वकामानां परित्यागा विशिष्यते।। ९५॥

पूर्वोक्तं हेतुत्वेनोपजीव्यायं निगमक्षोकः पठितः। यदा सेवया वर्धते कामः अता य एतान्कामान्कामी सर्वान्प्राप्तृयात्सेवेतानेकमण्डलेश्वर इव तरुषः, यश्चैतांस्यजित केवलानि ईषदिप न स्पृशति नैष्ठिक एव बालः। तथार्यः प्रापको भोक्ता तस्मात्स विशिष्टियते। अतिशयेन श्रेष्ठो भवति यः परित्यजेदिति। एतचात्मप्रत्यक्तम्।। ६५।।

न तथैतानि शक्यन्ते सिन्नयन्तुमसेवया ॥ विषयेषु प्रजुष्टानि यथा ज्ञानेन नित्यशः॥ ९६॥

यद्यं वमरण्यवास एव तर्हि प्राप्तम् । न हि तत्र विषया सिन्नधीयन्ते । श्रसिन्निहिताश्च न सेविध्यन्ते । तद्र्थमाह — नासेवया इन्द्रियाणि नियन्तव्यानीति । निःसुखः स्यात् । श्रय च स्मरन्ति न पूर्वाह्मध्यन्दिनापराह्णानफलान्कुर्याद्यथाशक्ति धर्मार्थकामेभ्यः । न च शरीरधारणमसेवया भवति । कि तु गर्धनिषेधोऽयमुच्यते । स च गर्दः —सत्यामपि सेवायां — ज्ञानेन — विषयगतदेषज्ञानेन — श्रस्थिस्थूणंस्नायुयुतमित्यादिशास्त्रोक्तेन, स्वसंविदा च विपाकविरसत्तया, कि विपाकफलमेवादिदेषभावनया वैराग्याभ्यासेन क्रम्भेण स्पृद्दा निवर्तते । न तु सहसैव त्यक्तं शक्यते । किन्तु नित्यशः नित्यकालं, ज्ञानविश्यामेतत् ।

'मदुष्टानि' प्रवृत्तानि । दोषवत्त्वात् प्रवृत्तान्येव प्रदुष्टान्युच्यन्ते । .

अयं शस्तत्र तत्र नित्यशः अनुपूर्वशः सर्वशः पूर्वश इति व्यासमनुप्रभृतिभि-र्महामुनिभिः प्रयुज्यते । तस्य साधुत्वे यत्नः कर्तव्यः । तत्र शस्विधा । "एकवचनाच वीप्सायामिति" (व्या. सू. ५।४।४३) प्रकाते । तत्र वीप्सार्थः कथिवत् द्योतयितव्यः । अन्ये तु शसस्तिष्ठत्यर्थस्य किपि रूपं वर्णयन्ति । कियाविशेषणं वैतत् नपुंसकम् । नित्यस्थितेन ज्ञानेनेत्यर्थः ॥ २६ ॥

> वेदास्त्यागश्च यज्ञाश्च नियमाश्च तपांसि च ॥ न विषदुष्टथावस्य सिद्धिं गच्छन्ति कर्हिचित् ॥ ९७ ॥

श्रयमत्र विधिरेव । वेदास्तद्विषयमध्ययनजपादि । त्यागा दानं लचणया । श्रयवाऽप्रतिषिद्धस्यापि मधुमांसभचणादेनिवृत्तिः फलदेखनेन वर्जनम्। विष्ठदुष्टो भावश्चित्तं यस्य तस्य । सिद्धिं न गच्छन्ति फलसाधकानि न भवन्ति, कस्मिश्चिदपि काले । श्रतेऽनुष्टानकाले नाभिप्रेतादिगतमानसेन भवितन्यम् । शक्यं तर्हि सर्वेतरविकल्पतिर-स्कारेण कर्मणि मन श्राधेयम् ।

श्रङ्गं हि कर्मसु विषयचिन्तात्यागोऽनेन वाक्येन विहितः। तदभावे कर्मनैष्फल्यं स्यात्। एष हि भावदोषो यत्कर्मानुष्ठाने प्रवृत्तत्य तत्परतात्यागेन व्यसनेषु मनोऽवधानम्॥ ५७॥

> श्रुत्वा स्पृष्ट्वा च दृष्ट्वा च भ्रुक्त्वा घात्वा च ये। नरः । न हृष्यति ग्लायति वा स विज्ञेया जितेन्द्रियः ॥ ९८ ॥

श्रुत्वा वंशगीतादिध्वति, 'त्वं वृहस्पति'रित्यादिवचनं श्रुत्वा—न हृष्यिति । रुच-परुषाकोशवाचः श्रुत्वा न ग्लायिति न मनोदुःखं भजते । ग्लानिः खेदः । स्पृष्टा राङ्कवकेशियादिवस्तं श्रजलोमकृतभ्च समत्वेनानुभवित । एवं सुवेषतरुणीजननटप्रेचासु शत्रुदर्शने च समः । बहुघृतं चीरषष्टिकां कोद्रवांश्च समं भोजने । देवदारुतैलं कर्पूरादि च तुल्यं जिद्यतः । तथाकर्तव्यं यथा केवलीर्मानसैः सुखदुःखैर्न स्पृश्यते । एवं तेन जितानीन्द्रियाणि भवन्ति । न त्वप्रवृत्त्येव । इयत्पर्यन्तः संयमः श्राश्रयणीयः ॥ स्ट ॥

"ननु च ब्रह्मचारिणा स्त्रीसम्बन्धो यत्नेन वर्ज्यः, संस्कृतभिचालाभस्तु किमिति निषिध्यते"। श्रत श्राह—

> इन्द्रियाणां तु सर्वेषां यद्येकं क्षरतीन्द्रियम् ॥ तेनास्य क्षरति पज्ञा दृतेः पादादिवादकम् ॥ ९९ ॥

निर्धारणे षष्टी। एकमेव यदीन्द्रियं सरित स्वातन्त्रयेण स्वविषये वर्तमानं न निवार्यते। तते। इस्य सरित प्रचा धैर्यमिन्द्रियान्तः विषयमपि। दितश्कागादिचर्मो-दकाद्याद्वरणभाजनं, तस्य संवृतेष्वपीतरेषु यद्ये कस्मादुक्कं पादात्स्त्रवित, सर्वे रिच्यते। ज्ञानाभ्याससम्भृतं धैर्यं सम्यक्ज्ञानमेव वा। विषयगृः तृतया तद्वतमानसस्य न तस्त्रते। युक्तिशाखगम्या ध्रष्याः सम्यक् प्रतिभासन्ते ॥ ६६॥ वशे कृत्वेन्द्रियग्रामं संयम्य च मनस्तथा ॥ सर्वान्संसाधयेदर्थानक्षिण्वन्।यागतस्तनुम् ॥ १०० ॥

मनुरमृति:।

उपसंहरति । सत्यपीन्द्रियत्वे मनसः प्राधान्यात्पृथगुपादानम् । ग्रामः सङ्घातः । विधेयीकृत्येन्द्रियाणि तथा मनः । सर्वानर्थाञ्श्रीतस्मार्तकर्म-

साध्यान्संसाधयेत्रिष्पादयेत् । तनुं शरीरमिक्षणवन्नपीडयन् ।

योगतः युक्त्या। सहसा कस्यचित्कठिनासनकृष्णाजिनादित्रावरणात् पीडा भवति सुकुमारप्रकृतेः, तद्दर्थमिद्मुच्यते। येषां सुशीलितं सुसंस्कृतं भोजनं मृदुशय्यादि, न तैः सहसा तत्त्यक्तव्यमि तु क्रमेण सात्भ्यतामानेतव्यं तद्विपरीतम्। 'योगः' क्रमेण प्रवृत्तिरुच्यते। तत्र च योगतो वशे कृत्वेति सम्बन्धः। यथास्थानमेव वा योगते इति योजनीयम्। युक्त्या स्रौचित्यतः शरीरं नापनयेत्। यदुचितं शरीरस्य न तज्किटिति निवर्तयेत्। तात्पर्यं वा 'योगः'। तृतीयार्थे तसिः। तात्पर्येण शरीरं रच्नेत् ॥ १००॥

पूर्वा सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्सावित्रीमाऽर्कदर्शनात् ॥ पश्चिमां तु सदाऽऽसीत सम्यग्रक्षविभावनात् ॥ १०१॥

सम्मुखे प्रातः 'पूर्वा' सन्ध्या । म्रादित्यास्तमये 'पश्चिमा' । तां तिष्ठेत् जपन्या-विज्ञीम् । श्रासनादुत्थायं निवृत्तगतिरेकत्र देशे स्यात् । सावित्री उक्तैव- 'तत्सवितु-र्वरेण्यमिति' । तस्या ह्यनुवादः । ॐकारादिविधिः श्लोके सन्ध्याजपार्थः 'एतदच्चरमेतां चेति'। स्नाऽकदर्श्व नादिति । यावद्भगवानादित्यो दृष्टः । जपस्थानयोरयमेव विनिर्देशः ।

"ननु किमविधना। अर्कोदय एव सन्ध्या निवर्तते। तथाहि। 'न सर्व तमः चीगं नापि परिपृर्णः प्रकाश एषा सन्ध्याः। उक्तं च 'दिवि प्रकाशो भुवि चान्धकारः कालः स सावित्र इति प्रदिष्टः'। निरुक्ते ऽत्युक्तं 'अधोभागः सावित्र' इति। पश्चसमाम्नाये विज्ञायते 'कस्मात्सामान्यादधस्ताद्रामोऽधस्तात्कृष्णः' इति। आदित्योदये च सर्वतस्तमो निवर्तते। उभयधर्मानिवृत्तौ च सन्ध्या—रात्रिधर्मेऽहर्धमें च। अत्यन्तसंयोगं चैषा द्वितीया सन्ध्यामिति। तेन यावत्सन्ध्याकालं तिष्ठेदित्युक्तं भवति। ततः परं स्वातन्त्र्यं स्थितमेव।"

केचिदाहुँनैवेयमत्यन्तसंयोगे द्वितीया, कि तर्हि ''कालश्च।कर्मकाणां कर्मसंज्ञो भव-तीति" वार्ति ककारस्तत्र 'कर्मणि द्वितीये' त्येव द्वितीया। यत्तु ''कालाध्वने।रत्यन्त-संयोग" इति तद्यत्र कियावाची शब्दो न प्रयुज्यते। 'कोशां कुटिला नदी' 'सर्वरात्रं कल्याणी'। यत्र च सकर्मको धातुः, 'मासमधीयत' इति स तस्य विषयः। इह पुनः 'सन्ध्यां' तिष्ठे दिति तिष्ठतिरकर्मकः। अतो विधिनिर्देशः कुत्रनसन्ध्याप्राप्त्यर्थे स्थाना-

सनयोः कर्तम् । श्रारम्भक।लस्त्विह नोक्तः, सन्ध्याशब्देनैव समर्पितत्वात् । य एव हि सन्ध्याकालस्यारम्भः स एव तद्विधेः। न हि पूर्णमास्यादिकालवहीर्धः सन्ध्याकालो, यदि विलम्बः स्याद् र्लेको ह्यसावितसूचमत्वाकुलान्तरयोरिव नामोन्नामौ । अलच्यपैविन-पर्यी रात्रेविरामोऽह्नश्च प्रारम्भः। अतिशीवगतिर्भगवान्भास्करस्तस्य यथा निर्मुक्ते राशी राश्यन्तरसंक्रमणं त्रृटिमात्रकालमिच्छन्ति ज्यौतिषिकाः। एवं दिवसारमभावसानयोर-प्यदयास्तमयौ । प्रागुदयाद्वात्रिरुदितेऽहः । अनेन च नास्ति 'सन्ध्या' । अपदित्योदयेनैव रात्रिविरामात् । अत एवोदयास्तमयसमीपयोरनुष्ठानप्रवृत्तिः । स्पष्टे च सूर्ये नचत्रेषु च निवृत्तिर्यता य इयन्तं कालमुपास्ते तेनावश्यं मुख्ये काले विधिर्निर्विति ता भवति। श्रत एव च यावान्सावित्रः कालः सेह सन्ध्याऽभिप्रेता न ज्योतिःशास्त्रगणिता। सा चोक्ता पुरस्तात्।

"यद्येवं, येषामयमेवाग्निहोत्रकालस्तेषां सन्ध्याविधेरभावः प्रसक्तः"।

क्रेयं परिचोदना । श्रीतेन स्मार्तस्य बाधो युक्त एव । नैव चात्र विरोध: । तिष्ठताऽपि शक्यं होतुमासीनेन च।

"ननु च न केवले स्थानासने सन्ध्ययोवि हिते, किन्तु त्रिकजपोऽपि । तच सावित्रीं जपन्कथं होममन्त्रमुद्यारयेत्"।

श्रस्तु जपस्य बाधः । प्रधाने तावत्स्थानासने न विरुध्येते । 'गुम्मलोपे च मुख्यस्ये' त्यनेन न्यायेन जपस्याङ्गत्वाद्वाधी युक्तः । तयोश्च प्रधानत्वं साचाद्विधिसम्बन्धात्तिष्ठेदा-सीतेति च । जपस्य तु गुण्त्वं, शत्रन्तत्वाज्ञपतेर्लचण्त्वावगमात् । अधिकारसम्बन्धश्च स्थानासनयोरेव, "न तिष्ठति तु यः पूर्वा "तिष्ठन्नैशमेने। व्यपेाहतीति" ।

यत्तु केनचिदुक्तं--''तिष्ठतिरत्र गुणः, प्रधानं जपकर्म । ततो हि फलमश्रीष्मेति''। तत्रोच्यते । नैवायं कामिनोऽधिकारः । कुतः फलश्रवणम् । यत्तु प्रणवादिवाक्ये 'वेदपुण्येन युज्यत' इति फलानुवादभ्रमः, स तत्रैव निर्णीतः । तस्मात्स्थानासने प्रधाने ।

अथवा अग्निहोत्रिण: सकुत्सावित्रीं जपिष्यन्ति त्रिरावर्तियण्यन्ति वा । न तावताऽ-ग्निहोत्रस्य कालातिपत्तिः । अअन् सायं विनिर्मुक्त इति न तावता विहन्यते । अअशब्दः चिरकात्तवचनः । तावता च कृतः सन्ध्यार्थो भवति । अर्कदर्शनपर्यन्तता ह्यङ्गमेव । उदितहोमिनां कृतसन्ध्यानामेवाग्निहोत्रहोमः

गौतमेन तु 'सज्योतिष्याज्योतिषे। दर्शनादिति' ( ग्र. २ सृ. १७ ) सूत्रस्यार्थः। 'एतावान्कालः सन्ध्योच्यते'। न विध्यङ्गम् । तत्रैतावति काले नास्त्यावृत्तिः । यथा 'पौर्या-मास्यां यजेतेतिं न कालानुरोधेन कर्मण आवृत्तिः, तथा 'पृवीं सन्ध्यां सनचत्रां पश्चिमां सदिवाकरामितिं तदपि काललुचर्णं 'एतावान्काल इह सन्ध्याशब्देनोच्यते, तत्र सान्ध्यो

भ्रध्याय:

द्वितीय:

मनुस्मृतिः विधिरनुष्ठेय:'। तत्रेयति सन्ध्याशब्दवाच्ये काले च मुहूर्तमात्रे यदि त्रिचतुरासु काल-कलासु स्थानासनजपान्कुर्यात् सम्पन्न एव विध्यर्थः। न ह्यत्र कुत्स्नकालव्याप्तिः श्रुता

मनोरिव । सर्वथाऽग्निहोत्रसन्ध्याविधी समानकालावपि शक्यावनुष्ठातुम् ।

सदाशब्दो नित्यतामाह । उभयसन्ध्याशेषः ।

**आसीत** ग्रासनमन्थ्वंतावस्थानमुपविष्टो भवेत् । 'ऋत्तं' नत्त्रत्रम् । 'ग्रा' तद्विभाव-नात् । श्राऽर्कदर्शनादिति य श्राकारः स इहानुषक्तव्यः ।

सम्यक्शब्दो दर्शनविभावनयोविशेषणम्। सम्यग्यदा परिपृर्णमण्डल आदित्यो भवति, नचत्राणि च भारवन्ति खभासा युक्तानि नादिखतेजोभिभूतानि ॥ १०१॥

पूर्वी सन्ध्यां जपंस्तिष्ठन्नैशमेनो व्यपोहति ॥ पिरचमां तु समासीनो मलं हन्ति दिवाकृतम् ॥१०२॥

भ्रयमत्राधिकार उच्यते । एनः प्रतिषिद्धसेत्रनाज्ञाता दोषस्तं व्यपोहत्यपनुदति । निशि भवं नेशं रात्री कृतम्। एवं मलमेन:शब्देन समानार्थम्।

न च सर्वस्य दिवाकृतस्य नैशिकस्य चैतत्प्रायश्चित्तम्। तथा सति कृच्छाद्युपदेश-प्रायश्चित्तविशेषोऽनर्थकः स्यात् । "ग्रत्के चेन्मधु विन्देत किमर्थं पर्वतं व्रजेदिति" लौकिकात्प्रवादात् । किं तर्हि यद्दुचितं कृतं अशक्यपरिहारमनाम्नातप्रायश्चित्तविशे लघीय एनस्तदपैति । यथा सुप्तस्य इस्तचारशय्यापरिवर्तनादिना सृद्मप्राणिवधो, गुह्याङ्ग-कण्डूकर्षण 'नाकस्मात्स्पृशेदिति' प्रतिषिद्धम्, लालास्रवादिना चाग्नुचित्वमतत्कालकृतशौ चस्यावस्थाने प्रतिषिद्धसेवनादि । एतदभिप्रायमेवेदं ''सर्वदैवाशुचिर्झेयः सन्ध्यापासन-वर्जितः" इति ।

न चानित्यतापत्तिः, एवंविधस्य दोषस्य सर्वदाभावात्।

दिवा च पिथ गच्छन्नन्यस्त्रीमुखसन्धानसम्पन्नं तज्जन्यचित्तविकारोन्मीलने कुद्धा-श्लीलसम्भाषणम् । तत्सम्ध्याविधी श्रपनुदतः ॥ १०२ ॥

न तिष्ठति तु यः पूर्वां नोपास्ते यश्च पश्चिमाम् ॥ स शूद्रवद् वहिष्कार्यः सर्वस्माद्द्विजकर्मणः ॥ १०३॥

श्रनेनाननुष्ठानप्रत्यवायं वदन्नित्यतामेव समर्थयति ।

यः प्रातः सन्ध्यायां नोर्ध्व भ्रास्ते, न च पश्चिमायामु विष्टों भवति, स शुद्रतुल्यो वेदितव्यः । सर्वस्माद्द्विजकर्मणः श्रातिष्यादिसत्कारसम्प्रदानादिते। बहिष्कार्योऽ-पनोद्यः । अतः शूद्रसमानतानिरासार्थं नित्यमनुष्ठेया सन्ध्या ।

भ्रध्यायः ]

इदमधिकारवाक्यम् । अत्र च स्थानासन एवोपात्ते जपे । यस्य चाधिकारसम्बन्ध-स्तत्प्रधानम्, अन्यत्तत्सवद्धमङ्गम् ॥ १०३ ॥

त्र्यमां समीपे नियता नैत्यकं विधिमास्थितः ॥ सावित्रीमप्यधीयीत गत्वाऽरण्यं समाहितः ॥ १०४ ॥

श्रयमपरः स्वाध्यायविधिः । प्रकरणान्तरेऽश्रुतत्वात्पूर्वस्माद्ग्रहणार्थाद्भिद्यते । विद्यमात्रिर्जनो देश प्रपर्ययम् । तद्गत्वा प्राप्यापां समीपे नदीवाप्यादिस्थाने । तदभावे कमण्डस्वादिभाजनस्थानामपि ।

नियतः शुचिर्यत्रवान्या । समाहितः परित्यक्तचित्तव्याच्चेपः ।

साविज्ञीमप्यधीयीत । यदि बहुसूक्तानुवाकाध्यायादि कयाचित्कार्यातिपत्त्या न शक्यते ।

नैत्यकं विधिमास्थितः । नित्य एव नैत्यकः । नित्योऽयं विधिरित्येवं स्थितप्रज्ञः । महणार्थश्च स्वाध्यायाध्ययनविधिः प्रकृतिः, अयं विकारः संस्तदीयान्धर्मान्गृह्णाति । तेन 'ब्रह्मणः प्रण्वं' "प्राष्ट्रलान्" इत्यादिधर्मो भवति ।

श्रन्ये तु 'विधि'र्विधा-प्रकार-इतिकर्तव्यतेत्यादि चत्तते। नित्ये ब्रह्मचारिणाऽवश्यकर्तव्ये स्वाध्यायाध्ययने विधेतिकर्तव्यता तामाश्रितः। श्रस्य तु विधेस्तदा नित्यत्वं 'ब्रह्मसत्रं हि तत्स्मृत'मित्यादिवाक्येभ्योऽवसातव्यम्।

म्राद्यमेव व्याख्यानं युक्तरूपं दृश्यते । न हि विधिशब्दः प्रकारवचनतया प्रसिद्धः । यदि च नैत्यकशब्देन ब्रह्मचारिग्रो विधिरुच्यते तदा "नैत्यके नास्त्यनध्यायः" इत्यत्रापि नैत्यकशब्देन तस्यैवाभिधानं स्यात्ततश्चानध्ययननिषेधस्तत्रैव प्रसज्येत ॥ १०४ ॥

वेदोपकरणे चैव स्वाध्याये चैव नैत्यके॥ नानुरोधोऽस्त्यनध्याये होममन्त्रेषु चैव हि॥ १०५॥

उपकरणमुपकारकं वेदाङ्गं कल्पसूत्रनिरुक्ताद्युच्यते। तस्मिन्पष्ट्यमानेऽनध्यायेऽध्य-नुरोध स्रादरो नास्ति। स्वाध्याये होममन्त्रेषु चैव ह्यनध्याया नादरणीयाः। स्रमध्यायेध्वध्येतव्यम्।

'न निरोध' इति वा पाठः । निवृत्तिरनध्यायेष्वध्ययनस्य नास्ति ।

यद्यप्ययनविधिधर्मोऽनध्यायेष्वनध्ययनं, ध्रध्ययनविधिश्च स्वाध्यायविषयः, स्वाध्यायश्च वेदो, न च वेदशब्दवाच्यान्यङ्गानि, तथापि वेदवाक्यमिश्रत्वात् तद्वुद्धिः-स्यादिति स्पष्टार्थमुच्यते।

दृष्टान्तो वाऽयम् । वेदाङ्गे विवव वेदेऽप्यनध्याया नास्ति ।

होममन्त्रेषु अग्निहोत्रहोमं ये मन्त्रा अन्यस्मिन्वा सावित्रादिशान्तिहोमे। एतच प्रदर्शनार्थम् । शश्वज्ञपप्रैषादिमन्त्राणां कर्माङ्गानां वैदिकवाक्योचारणमात्रधर्मोऽनध्यायानध्ययनं स्वाध्यायाध्ययनविधिप्रयुक्त इति मन्यमाना होमादिमन्त्रेषु चतुर्दश्यादिष्वनुचारणं प्रपद्येत यः, स न्यायसिद्धेनार्थेनान्द्यमानेन प्रतिबोध्यते । स्वाध्यायाध्ययनविधिप्रयुक्तमनध्यायानुकमणं न वेदधर्मः, तता नास्ति कर्माङ्गमन्त्रेष्वनध्यायः ।

मनुस्मृतिः।

नैत्यके स्वाध्याये पूर्वेण वाक्येन सर्वाश्रमिणां विहिते नित्ये खाध्यायविधी ॥१०५॥

नैत्यके नास्त्यनध्याया ब्रह्मसत्रं हि तत्स्मृतम् ॥ ब्रह्माहुतिहुतं पुण्यमनध्यायवषट्कृतम् ॥ १०६ ॥

पूर्वविधिशेषाऽयमर्थवादः।

एतेन हेतुना नैत्यके नास्त्यनध्याया यता ब्रह्मसंत्रं तत्स्मृतम् । सततप्रवृत्तं 'सत्रं' यथा सहस्रसंवत्सरादिसत्रं न कदाचिद् विच्छिद्यत इत्यतः सत्रमेविमदमिष । ब्रह्माध्ययनिर्वर्त्य 'ब्रह्मसत्रम्', सत्रत्वाच न कदाचिद्विच्छेत्तव्यम् । विच्छेदे हि सत्रत्वं न स्थात् ।

सत्रत्विमदानीं रूपकभङ्ग्या ये। जयित। 'ब्रह्म'ग्रध्ययनम्, 'श्राहुतिहुतम्' श्रन्यत्सत्रं सोमाहुत्या हूयते। जुहोतिनि वृत्तौ वर्तते। श्रनेकार्शात्वाद्धातूनाम्। ब्रह्मशब्देन तद्विषया-ध्ययनिक्रया लच्यते। ब्रह्माध्ययनमाहुतिरिव ''उपिमतं व्याद्यादिभिरिति'' (व्या. सु. २।१।५६) समासः। 'श्रनध्याये यदध्ययनं' तेन 'वषट्कृतम्'। यथा याज्यान्ते श्रविच्छेदो वषट्कारेण क्रियत एवं चतुर्दश्याद्यनध्यायाध्ययनं वषट्कारस्थानीयम् । वषट्शब्देन वैषट्शब्दो लच्यते। तेन कृतं युक्तं संस्कृतम्। साधनंकृतेति समासः।। १०६॥

यः स्वाध्यायमधीतेऽब्दं विधिना नियतः शुचिः॥ तस्य नित्यं क्षरत्येष पया दिध घृतं मधु ॥ १०७॥

प्रकृतिविधिशेषाऽयम् । स च नित्यः समिष्ठगतः। नित्ये च फलश्रवणमर्थवादः। न च विधिविभक्तिर्विद्यते । येन् ''एकस्य तूभयत्वे संयोगः पृथक्त्वमि'ंत्यनेन न्यायेनाधिकारम् न्तरहेतुः पयःप्रभृतिः स्यात् । लब्धे च नित्येऽधिकारे रात्रिसत्रन्यायोऽपि नास्ति, येन पय भ्रादीनि निष्फलत्वेन कल्पेरन् । तस्माद्यंवाद एवायं भ्रधीयानस्य लोकपक्त्या प्रति-प्रद्यादिना गोलाभात्पयःप्रभृतेः प्रचरणानुवादस्यालम्बनम् ।

स्वाध्यायं वेदमधीतेऽब्दं संवत्सरं विधिना प्राक्क्लाध्यासनेन । नियतः संयतेन्द्रियः । ग्रुचिः स्नानादिना । तस्य पुरुषस्य नित्यं यावज्ञीवम् । सरित स्रविति ददाति, एषः स्वाध्यायः । 'पया दधीति' ।

द्वितीय:

श्रन्यं तु धर्मार्थकाममोत्तान् पयद्यादिभिः शब्दैरभिहितान्मन्यन्ते । पयः शुद्धि-सामान्याद्धर्मः, दिध पुष्टिहेतुत्वादर्थः, स्नेहसामान्यात् घृतं कामः, सर्वरसैक्यान्मधु मोत्तः । यावान्कश्चन पुरुषार्थः स सर्वो वेदाध्ययनात्संवत्सरेणैव प्राप्यते, कि पुनर्वहुना कालेन ?

श्रर्थवादत्वात्पय श्रादिशब्दानां को प्र्यो युक्त इति नाभिनिवेष्टव्यम् ॥ १०७ ॥

अभीन्धनं भैक्षचर्यामधः शब्यां गुरोहितम् ॥ आ समावर्तनात्कुर्यात्कृतोपनयना द्विजः ॥ १०८ ॥

सायम्प्रातः समिद्धिरग्नेरादीपनम्गीन्धनम्। अपर्यङ्कारे।हणमधःशय्या। न तु स्थिण्डलशायित्वमेव।गुरवे हितमुदकुम्भाद्याहरणं शुश्रूषणलचणम्। यत्तु तदुपकारकरणं तद्यावजीविकम्। एतत् प्रा ब्रह्मचर्यसमाप्तेर्गुरुकुलनिवृत्तिलचणात् स्नानात्कर्तव्यं, स्वाध्यायाध्ययनविध्यर्थत्वात्। ब्रह्मचर्यस्य तद्धर्माणां च यावद्ग्रहणमनुवृत्तिस्तिब्रवृत्त्या च निवृत्तिः सिद्धैवेति।

श्रमीन्धनादीनां पुनर्वचनं तद्वातिरिक्तस्यातिकान्तस्य धर्मकलापस्योत्तरेषामप्याश्रमि-गामनुष्ठानार्थम् । तथा च गौतमः (श्र.३ सृ.६) ''इतरेषां चैतदविरोधि'' इति ।

"श्रथैवं कस्मात्र भवति—'एते याबद्वह्मचर्यभाविनः, अन्ये पुनरर्वागिप निवर्तन्तः इतिः'। स्मृत्यन्तरमत्र दर्शितम्। प्रधानकालानुवर्तिनश्च नियमा इत्येष न्यायः सत्यां गतै। स्यात्।

गुरवे हितमिति हितयोगे चतुर्थी (पा.सृ.२।१।३६) न्याय्या ॥ १०८ ॥

त्राचार्यपुत्रः ग्रुश्रूषुर्ज्ञानदे। धार्मिकः ग्रुचिः ॥ त्राप्तः क्षकोऽर्थदः साधुः स्वोऽध्याप्या दश्च धर्मतः ॥ १०९ ॥

बच्यति (श्लो.२३३) 'सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यत' इति । तत्र कीट-शाय विद्या दातव्या इति पात्रलचगार्थः श्लोकः । ब्रह्मचारिधर्मप्रसङ्गेनाध्यापनविधिरय-मुच्यते ।

ग्राचार्यस्य पुत्रः। ग्रुश्रूषा परिचर्या गृहोपयोगि शक्तितः कर्मकरणं शरीरसंवाहनं च। ज्ञानदः यः कश्चिद्रन्थ भ्राचार्यस्य न विदितः, शिष्येण कथिन्चचिछित्तितोऽर्थकामकला-विषयो धर्मविषयो वा। विद्याविनिमयेनेदमध्यापनम्। धार्मिकः श्रिष्ठहोत्रादिकर्मानुष्ठानप्रधानः। श्रुचिर्गः द्वारिश्रुद्धः श्र्यश्चिद्धश्च। गोवलीवर्दवत्पदत्रयमपुनरुक्तं—'धार्मिकः' 'श्रुचिः' 'साधुरिति'। स्नापः सुहद्वान्धवादिः प्रत्यासत्रः। श्रकः प्रदृण्धारण-समर्थः। स्र्यदः। स्वः पुत्रः उपनीतश्च। पूर्वे श्रन्योपनीता श्रप्यध्याप्याः।

"ननु च धर्मत इत्युच्यते, एतैरध्यापितैर्धर्मी भवति । स्प्रश्चदश्च हष्टेनोपकरोति, तत्र कृतोऽहष्टकरूपनाः ?

मनुस्मृतिः ।

केनोक्तं कल्पनेति। श्रुते का कल्पना। साचादेव हि श्रुतं स्रध्याप्या दश धर्मत्र इति।

उपाध्यायस्त्वाह धर्मशास्त्रव्यवस्थोच्यते । एतैरध्यापितैर्धर्मातिकमो न भवति, न पुनरर्थदे ग्रध्यापिते विद्यादानलचर्णो धर्मो भवति ॥ १० ६ ॥

> नापृष्टः कस्यचिद्व्र यात्र चान्यायेन पृच्छतः ॥ जानन्नपि हि,मेधावी जडवछोक त्राचरेत् ॥ ११० ॥

प्रधीयानेनानुपसन्नेन यदि नाशितमपाचरं विखरं वाऽधीतं तदाऽपृष्टेन न वक्तव्यम् 'नाशितं त्वयैवमेतत्पिठितव्यमिंगति । शिष्यस्य त्वपृच्छतोऽपि वक्तव्यम् । पृच्छमानोऽपि यद्यन्यायेन पृच्छिति तथापि न वक्तव्यम् । प्रश्रयपूर्वकम् ,'प्रस्मिन्वस्तुनि मे सन्देहस्तदुपव्देष्ट्रमईसीतिंग शिष्यधर्मेण प्रश्नो न्यायेन । ग्रन्यथा तु जानत्रिप जडवत् मृक इव लेकि वर्तेत ग्राचरेद् इ इव तूष्णीमासीत ।

शास्त्रविषयोऽयमपृष्टसन्देहापनयननिषंधः। व्यवहारे तु वच्यति ''नियुक्तो वाऽनि-युक्तो वा धर्मज्ञो वक्तुमर्हतीति।'' म्रन्ये त्वविशेषेग्रोच्छन्ति ॥ ११०॥

> अधर्मेण च यः प्राह यश्चाधर्मेण पृच्छति ॥ तयोरन्यतरः प्रैति विद्वेषं वाऽधिगच्छति ॥ १११ ॥

श्रस्य प्रतिषेधस्यातिकमे देशिषमाह । ग्राधर्मण पृष्टोऽन्यायपृष्टश्च यः प्रज्ञवीति 'एवमेतखुक्तमध्येतुमिति'। यश्च पृच्छति । ताबुभाविप स्रियंते ध्रप्राप्तकाली । अश्वैको व्यतिक्रमकारी स एव स्रियते । यद्यन्यायेन पृष्टो न वक्ति तद्दा प्रष्टेव वाऽथ प्रतिवक्ति तद्दोभाविष । ध्रनेनान्यायप्रश्ने दोषदर्शनेन प्रष्टुन्यांटयः प्रश्नविधिः ।

विद्वेषं वा द्वेष्यतां लोको प्राप्नोति ॥ १११ ॥

धर्मार्थी यत्र न स्यातां ग्रुश्रूषा वाऽपि तद्विधा ॥ तत्र विद्या न वसच्या ग्रुभं वीजमिवोषरे ॥ ११२ ॥

यदुक्तम् "ध्रध्याप्या दश धर्मत" इति तस्यैवायं प्रकारान्तरेण सङ्ख्रोपतः प्रतिनिर्देशो, नापुर्वार्थाभिधानम्, प्रकृतानुवादत्वात् । ध्रधशब्द उपकारमात्रलचणापरी द्रष्टव्यः, विद्याविनिमयेनापि पूर्वमध्ययनस्योक्तत्वात् । तद्विधाऽध्यापनानुरूपा। महति महती

श्रध्याय: ]

खल्पे खल्पेति । तत्र विद्या । विद्यते ज्ञायते यया सर्वोऽर्थ इति सा 'विद्या' पाठोऽर्था-वबोधश्च । श्रनुपकारी नाऽध्याप्य:, न चास्यार्थविवरग्णं कर्तव्यम् ।

उषरो भूमिभाग उच्यते यस्मित्रखिलेऽपि मृत्तिकादोषाद्वीजं न प्ररोहति । शुभं श्रेष्ठं त्रीद्यादिकं लाङ्गलादिनोप्यते । एवं विद्याऽपि चेत्रे व्युप्ता महाफला भवति । न चैत-न्मन्तव्यम्, श्रर्थमादाय यदध्यापनं सा भृतिः । न हि पणपरिमाणसम्भाषणपूर्विका तत्र प्रवृत्तिः—'यदेयददासि तदैतदध्यापयामीति' । एतद्भृते रूपम् । न पुनरर्थोपकार-गन्धमात्रेण ।

यत्तु 'न पूर्व' किञ्चिद्गु रवे उपकुर्वीतेति नासौ पूर्वीपकारप्रतिषेधः, किन्तु स्नास्यता-ऽवश्यमाज्ञप्तेन गुर्वथों यथाशक्ति सम्पाद्यः, तच्छेष एव प्रतिषेधा न पृथग्वाक्यम् ॥११२॥

> विद्ययेव समं कामं मर्तव्यं ब्रह्मवादिना ॥ श्रापद्यपि हि घोरायां न त्वेनामिरिशो वपेत् ॥ ११३ ॥

समं शब्दः सहार्थे । अप्रतिपादितया स्वदेह एव जर्जरितया युक्तं ब्रह्मवादिनी वेदाध्यायिनी मरणं, न पुनरपात्रे प्रतिपादनम् ।

श्रनेन च ज्ञायते श्रध्यापनमप्यधीतवेदेनावश्यं कर्तव्यं, न केवलं वृत्त्यर्थम् । नापि वार्यादिदानवत्फलकामस्यैवाधिकारः । तथा च श्रुतिः ''यो हि विद्यामधीत्यार्थिने न ब्रूयात्स कार्यहा स्यात् । श्रेयसो द्वारमपावृत्त्ययात् । श्रध्यापयेन्महदेतद्यशस्यं वाचोऽधि-कारं कवयो वदन्ति । श्रिस्मन्योगे सर्वमिदं प्रतिष्ठितम् । य एवं विदुरमृतास्ते भवन्ति ।" स कार्यहा स्यादित्यनेनानध्यापने दोषमनुवदन्ती श्रुतिरेवावश्यकर्तव्यतां ज्ञापयति ।

इरिणे। पूर्वोक्तप्रयोजनत्रयाभावो यत्र।

स्रापद्यपि हि घोरायां कष्टायामपि । कष्टा स्रापदुक्तशिष्याभावः । एतज्ञाव-श्यकर्तव्यं सत्युपपद्यते । "नित्यत्वे हि मुख्याभावे प्रतिनिधिशिष्योपादानेनाध्यापननि-वृ तिः प्राप्ता । त्रोह्यभाववन्नीवारैः"। स्रते। द्रयामवस्थायामध्यापनाधिकारनिवृत्तिरेव । यथोक्तत्त्वस्थातिष्यभावेऽतिथिपूजानिवृत्तिः ।

वपेदिति लचणया बीजधर्म गाध्यापनमुच्यते । बीजं किल चेत्रोप्तं बहुफलं भवत्येवं विद्याऽपि ।

अन्ये तु धनाभावनिमित्तामापदमाचचते । अत्यन्तदुर्गतेनापि नेरिशे वप्तव्येति वरं श्रियताम् । "सर्वेत एवात्मानं गोपायेद्" इति नैष विधिरतिकान्तो भवति सत्यपि तथाविधाध्यापने वृत्त्युपाये ।

तदेतद्युक्तम्। ध्रर्थदो नैवेरिणं, पूर्वोक्तानुवादत्वादिरिणशब्दस्य। यदि चार्थदोऽपि न भवति कथमापदि तत्र प्रवृत्तिः सम्भाव्यते, या निषिध्यते ॥ ११३ ॥ विद्या ब्राह्मणमेत्याह शेवधिष्टेऽस्मि रक्ष माम् ॥ श्रम्भयकाय मां मादास्तथा स्यां वीर्यवत्तमा ॥ ११४ ॥

भ्रयमप्यर्थवाद एव । विद्या मूर्ति मती किञ्चदुपाध्यायमागत्याह प्रोक्तवती । श्रेविधिनि धिस्तवास्मि रक्ष माम् । का पुनस्ते रक्ता ? प्रमूयकाय कुत्साकराय निन्दकाय मां मादाः । निन्दकं माऽध्यापय । तथा चैवमहं वीर्य्यवत्तमाऽतिशयेन तव कार्यकारिणी भवामि । वीर्यं कार्यनिर्वृत्तौ सामर्थ्यातिशयः । 'शेवधिष्टेऽस्मीतिंग कृतपत्वं पठितं तच्छान्दसप्रयोगानुकरणम् ॥ ११४ ॥

> यमेव तु शुचिं विद्या नियतं ब्रह्मचारिणम्।। तस्मै मां ब्रहि विप्राय निधिपायाप्रमादिने ।। ११५ ॥

यं शिष्यं शुचिं जानीयाः नियतं संयतेन्द्रियं यत्नपरं ब्रह्मचारिणं तस्मै मां ब्रह्मि । यो हि निधिं पाति रचति । यते। इसावप्रमादी न प्रमाद्यति न स्वलति, तत्प-रत्वात् ।

शक्ताप्तार्थदादीनां सर्वशिष्याणामेतद्गुणसंयोगे देयेत्यस्मादर्थवादाद्रम्यते ॥ ११५ ॥

ब्रह्म यस्त्वननुज्ञातमधीयानादवाष्नुयात् ॥ स ब्रह्मस्तेयसंयुक्तो नरकं प्रतिपद्यते ॥ ११६ ॥

योऽभ्यामार्थमधीयानस्यान्यं चोद्दिश्यैवं व्याचत्ताग्रस्य तत्संनिक्षमन्य भागत्य तद्ब्रह्मापूर्वं गृह्णोयात्सन्देहं वाऽपनुदेत्तस्यैष दोष उच्यते । यावदनुङ्कामसौ न दाष्यते । 'यथैते त्वत्सकाशादधीयत एवमहमप्यधीयीयत्यनुङ्कातुमईसीति' लब्धानुङ्कां शिन्तेत । भ्रान्यथा तु यद्ब्रह्माध्ययनं तत्स्तेयमिव । सोऽध्येताऽनेन ब्रह्मचौर्येष संयुक्तो नरकं महायातनास्थानं प्राप्नोति ।

स्रधीयानादिति पश्चमी ''म्राख्याते।पयोगे" (पा.सू.१।४।२६) इति । स्रपा-यस्य वा गम्यमानत्वाद् ब्रह्म ह्यध्येतुर्निष्कामतीव । ल्यब्लोपे वा कर्मणि । स्रधीम्पानं श्रुत्वाऽऽप्नोति शिच्नते ॥ ११६ ॥

> लौकिकं वैदिकं वाऽपि तथाऽऽध्यात्मिकमेव वा।। आददीत यता ज्ञानं तं पूर्वमिथवादयेत् ॥ ११७ ॥

श्रतिक्रान्तं प्रासङ्गिकम् । श्रभिवादनविधिरिदानीं प्रक्रम्यते । लोके भवं लोकिकं लोकाचारशिचग्रम् । श्रथवा गीतनृत्यवादित्रकलानां ज्ञानं 838

द्यध्याय:

वात्स्यायनविशाखिकलाविषयपन्यज्ञानं वा । वैदिकं विधिनोदितम् । वेदवेदाङ्गस्मृतिवि-पयम् । श्राध्यात्मिकविद्याऽऽत्मोपनिषद्विद्या । श्रात्मोपचाराद्वा शरीरस्य वैद्यकम्।

एतज्ज्ञानम् यतः शिचेत तं पूर्वमुपदेष्टारं पुरुषमभिवादयेत् । प्रथमसङ्गमे यदाशीः प्रियोगार्थं वच्यमाणस्वरूपेण प्रयोगेण शब्देन सन्मुखीकरणं सोऽभिवादयतेरर्थः ।

पूर्व मिति प्रथमम्। तेनासौ सम्बोध्यो, न पुनस्तदीयं वचनमपेस्तित्व्यम्। तदा हि प्रत्यभिवादयिता भवेत्। "अभिवादयेदित्यनेनैव 'सिद्धत्वात् पृर्वशब्दोऽनर्थक" इति चेत्तन्न। सित ह्यस्मित्रयमर्थो लभ्यते। धातूपसर्गार्थपर्यालोचनया ह्याभिमुख्येन वदनमात्रं प्रतीयते। अन्येनापि सम्बोधितस्य भवत्येव।

ये तु 'पूर्व' , स्वयोनिगुरुभ्य इति व्याचत्तते, तदप्रकृतसंशब्दितमित्युपेत्त्यम् ॥ ११७॥

सावित्रीमात्रसारोऽपि वरं वित्रः सुयन्त्रितः ॥ नायन्त्रितस्त्रिवेदोऽपि सर्वाशी सर्वविकयी ॥ ११८ ॥

श्रमिवादनाद्याचारिवधेः स्तुतिरियम् । सावित्रीमात्रं सारं प्रधानं यस्य स एवमु-रुयते, सावित्रीमात्राध्ययनः । वरं श्रेष्ठो विमो यदि सुयन्त्रितो भवति शास्त्रिनिगृही-तात्मा । ग्रयन्त्रितिस्त्रिवदोऽपि शास्त्रविदिष । सर्वाभी सर्वमश्नाति लोकाचार-गर्हितं साचादप्रतिषिद्धमिष । एवं सर्व विक्रयो । प्रदर्शनार्थावशनविकयौ अन्यस्यापि प्रतिषिद्धस्य ।

पतदुक्तं भवति । यथाऽन्यनियमत्यागान्निन्दाते एवं प्रत्युत्थानादित्यागादिष । ''ग्रथ कथं 'वरं विप्र' इति, यावता 'वरे। विप्र' इति भवितव्यम्''।

केचिदाहुः सामान्योपक्रमस्य विशेषस्याभिधानात्, 'वरमेतत्'—िकंतत्—'यत्सु-यन्त्रितो विप्र' इति । श्रन्ये त्वाहुराविष्टलिङ्गो वरशब्दो नपुंसकलिङ्गोऽप्यस्ति ॥ ११८ ॥

> श्रय्यासनेऽध्याचरिते श्रेयसा न समाविशेत् ॥ श्रय्यासनस्थरचैवनं प्रत्युत्थायाभिवादयेत् ॥ ११९ ॥

शय्या चासनं चेति 'जातिरप्राणिनामिति' (व्या.सृ.२।४।६) द्वन्द्वैकवद्भावः। तिसन् श्रेयसा विद्याद्यधिकेन गुर्वादिना च न समाविश्रेत्र सहासीत। किं सर्व-रिमन्नेव नेत्याह ग्राध्याचिति कल्पिते शय्यात्वेनासनत्वेन च। यत्तुशिलाफल-कादिस्तत्र न देशः। वच्यति च (श्लो २०४) ''श्रासीत गुरुणा सार्धमिति", तस्यैवायमनुवादः।

भ्रन्ये व्याचत्त 'भ्रध्याचरिते' श्रधिष्ठित इति । न समाविश्वेतत्रोत्तर कालमपि;

न केवलं सहासनप्रतिषेधः। स हि वच्यमार्ग्यनैव सिद्धः। विधा च सम्भवति नातु-वाहा युक्तः।

तत्र केचिदाचारते। भेदं व्याचचते । यद्गुरोरसाधारण्येन शय्यात्वेनासनत्वेन च विज्ञातं, यत्र गुरुः शेते आस्ते च, तत्र शिष्यः प्रत्यचं पराचं च नापविशेत् । यत्र तु कथिक्चदेते किये गुरुषा कृते तत्र गुराः प्रत्यचं प्रतिषेधः । ईदृशमेवाध्याचरितमुच्यतं, न स्वस्वामिसम्बन्धेन यद्धिष्ठानम् ।

श्रायासनस्यस्य च यदि श्रेयानागच्छिति तदा तत उत्थायाभिवादनं कर्तव्यम्। यत्तु 'यानासनस्य इति' तद्गुरूदिष्टमवरोहणम्। श्राय्यासनत्याग एव भूमिष्ठेन कर्तव्य इति तस्यार्थः। इदं त्वगुरोः श्रेयसः प्रत्युत्थानमासनस्यस्यैव सम्भवति ॥ ११६॥

> जर्ध्व प्राणा ह्युत्क्रामन्ति यूनः स्थविर त्र्रायति ॥ प्रत्युत्थानाभिवादाभ्यां पुनस्तान्प्रतिपद्यते ॥ १२० ॥

पूर्वस्यार्थवादः । स्थाविरे वृद्धवयस्यायत्यागच्छति, यूनस्तरुणस्योधर्वं प्राणाः जीवितहेतवे। इन्तर्मरुत कर्ध्वमास्याद्वहिर्निष्कामन्ति । प्रपानवृत्तिं परित्यज्य जीविवच्छेदं चिकीर्षन्ति । प्रत्युत्थाय यदिभवादनं क्रियते तेन यथापूर्वे जीवितस्थेम्ने कल्पन्ते । प्रति-पद्मते प्रत्युज्ञीवति ॥ १२० ॥

श्रभिवादनशीलस्य नित्यं दृद्धोपसेविनः ॥ चत्वारि सम्प्रवर्धन्ते श्रायुर्धमी यशो बलम् ॥ १२१ ॥

सर्वानेव प्रति पूर्वाभिभाषिता यथार्हाऽभिवादनशीलता न पुनरभिवादनशब्दोचा-रणमेव। शीलशब्देन प्रयोजनापेचाभाव उच्यते। नित्यं वृद्धानुपसेवते प्रियवचनादिना, यथाशक्ता ह्युपकारेण चाराध्यते। तस्य चत्वारि सम्प्रवर्धन्ते। स्रायुर्धमोऽसुत्र स्वर्गीदिफलपादपः। यशावले च प्रागुक्ते। स्रर्थवादे।ऽप्ययं फलावगमहेतुः॥ १२१॥

> त्रभिवादात्परं विषो ज्यायांसमभिवादयन् ॥ त्रसो नामाहमस्मीति स्वं नाम परिकीर्तयेत् ॥ १२२ ॥

येन शब्देन परः सम्बेध्यते, आशिषं प्रति प्रयोज्यते, कुरालप्रश्नं वा कार्यते, सो 'ऽभिवादः'। अस्मादभिवाद्यभिवादनप्रतिपादकाच्छब्दात्परम् अव्यवहितपूर्व इमं शब्दमुबारयेत् असी नामाहमस्मीति। असाविति सर्वनाम सर्वविशेषप्रतिपादकम्। अभिमुखीकरणार्थोऽयमीदृशः शब्दप्रयोगः 'मया त्वमभिवाद्यसे आशीर्वादार्थमभिमुखीक्यसे'। ततेऽध्येषणामवगस्य प्रत्यभिवादमाशीर्दानादि कर्तुमारभते।

द्वितीयः

न च सामान्यवाचिना सर्वनाम्ना प्रयुज्यमानेनैतदुक्तं भवतीदं नामधेयेन मयाऽभिवा-द्यसे इत्यते।ऽध्येषग्रामनवबुध्य कस्याशिषं प्रयुङ्क्ताम् । श्रिप च स्वंनाम परिकीर्तये-दिति श्रुतम् । तत्रासौ देवदत्तनामाऽहमि त्युक्तेनाभिवादनं प्रतिपद्येत ।

"म्रासावित्येतस्य पदस्यानर्थक्यादर्थानवसायः"।

स्मृत्यन्तरतन्त्रेणापि व्यवहरन्ति सूत्रकाराः। यथा पाणिनिः (पा.सू.२।३।२) कर्मणि द्वितीयेति द्वितीयादिशब्दैः। इहाप्य साविति। 'स्वं नामातिदेशेनेति'यज्ञसूत्रेऽपि परिभाषितम्।

''यद्यो वं स्वं नामेत्यनेनैव सिद्धेऽसौ नामेत्यनर्थकम्''।

नामशब्दप्रयोगार्थम् । कथम् । 'खं नाम कीर्तयेदिदन्नामाहमिति । स्रमेन खरूपे-ग्राहमस्मीति । समानार्थत्वाद्विकल्पं मन्यन्ते ।

श्चत्र श्लोकद्वये एतावदिभवादनवाक्यस्य रूपं सिद्धम् । 'श्रिभवादये देवदत्तनामाऽहं भोः' । उत्तरेश श्लोकेन भोरित्येतद्विधास्यते ।

ज्यायांसमिति वचनात्समद्दीनानामप्यभिवादनमस्ति, न त्वयं प्रकारः, ज्यायो-विषयत्वादस्य ॥ १२२ ॥

> नामधेयस्य ये केचिद्भिवादं न जानते।। तान्प्राज्ञोऽहमिति ब्रुयात् स्त्रियः सर्वास्तथैव च ॥ १२३॥

वित्ताद्याधिक्येनाविदुषोऽपि यथाविध्यभिवाद्यतायां प्राप्तायां तन्निवृत्त्यर्थमिदम् ।

ये केचिद्विद्वांसे। नामधेयस्य संस्कृतस्योचारितस्याभिवादमभिवादार्थम्। ध्रमिवादिता एतेन वयमित्यवैयाकरणा न जानते—संस्कृतं नावबुध्यन्ते—तान्प्राचः नारीश्राभिवाद्याः। एते न संस्कृतमुच्यमानं प्रतिपद्यन्ते, तत्र विध्येकदेशं स्वनामप्रहणं हित्वाऽ भिवादयेऽहमित्येतावदेव ब्रूयात् तद्प चेन्नावबुध्यन्ते, लैकिकेनापभ्रंशेनाऽप्यभिवाद्या इत्येवमर्थं प्राचिप्रहणम् । तदीयामबोधशक्तिं ज्ञात्वोहितव्योऽभिवादप्रयोगो, नापदेश एवादर्वव्यः।

स्त्रियाऽप्येवमेव । सर्वप्रहणं गुरुपत्नीनां संस्कृतप्रयोगज्ञानामपि ।

धन्ये तु य उपनामिकया प्रसिद्धो वनमालीवर्ण इति, पितृकृतं यत्तस्य नाम तन्न प्रसिद्धम्, यत्त्रसिद्धं न तन्नामेखते। स्वीतं स्वनाम कीर्तयेत्।

प्रत्ये तु प्रत्यभिवादं न जानत इति वर्णयन्ति। "प्रत्यभिवादेऽशुद्रे" (व्या. सू. ८।२।८३) इति नामान्ते प्छतो विद्वितः। तं ये न विदुस्तेष्वद्वमित्येव वाच्यम्। व्याकरण-प्रयोजनीपन्यासप्रसङ्गे न चैतन्मद्वाभाष्यकारेण प्रदर्शितम्।

"अविद्वांसः प्रत्यभिवादे नाम्रो ये न प्लुतिं विदुः। कामं तेषु तु विप्रोध्य स्त्रोध्व-वायमद्वं बदेत्"।

मनुस्मृतिः

स्मृत्यन्तरसामर्थ्यादेवायमभिवादशब्दः प्रत्यभिवादे वर्तत इत्याहुः। यदि चैतदेवं न व्याख्यायते तदा 'नाभिवाद्यः स विदुषेति' सर्वेषा सर्वमभिवादप्रतिषेध ब्राश्रीयमाणे 'प्रयम्हं वदेदिति' स्मृत्यन्तरिवदेशः। ब्रिस्सिस्वेवं व्याख्याते स प्रतिषेधः स्तुत्यालम्बने। न विधायक एतदर्थानुसारितया नीयते ॥ १२३ ॥

भोःशब्दं कीर्तयेदन्ते स्वस्य नाम्नोऽभिवादने ॥
नाम्नां स्वरूपभावो हि भोभाव ऋषिभिः स्मृतः ॥ १२४ ॥
स्वस्य नाम्नोऽन्ते भोः शब्दं कीर्तयेत् । स्वत्रहणमभिवाद्यमानप्रतिषेधार्थम् ।
परिशिष्टोऽर्थवादः ।

न च नामाचराणामेवान्तेऽपि तु ततः परेषाम् श्रहमस्मोति । एष हि तत्रेतिकरणं प्रयोगावधारणार्थम् । एवमेव प्रयोक्तव्यः । श्रपि च देवदत्तो भो श्रहमिति दुःशिष्टे प्रयोगे विलिम्बितायां प्रतिपत्तौ सम्मुखीभावश्चिरेण स्थात्तत्र कार्यविरोधः । व्यवहितसम्बन्धे कश्चिन्नैवावधानवानस्यात् ।

स्वरूपभावः खरूपस्य सत्ता । श्रयवाऽभिवाद्यनाम्नां 'खरूपे' भवति, तत्स्थाने भवत्यतस्तन्नामनिवृत्तिः । भावसाधनः कर्तृसाधनो वा भावशब्दः । खरूपभाव इति सप्त-स्यन्तो वा पठितव्यः । भावः । भा इत्येतस्य यद्भवनं यत्खरूपं तन्नामां खरूपम् । यथैव नाम गृहीत्वा कस्यचित्संम्बोधनं क्रियते—'देवदत्त श्रूयतामि'त्येवं भीः शब्दोऽप्या-मन्त्रितविभक्त्यन्तः सम्बोधनायैवं सृषिभिः स्मर्यते ॥ १२४ ॥

त्रायुष्मान भव साम्येति वाच्यो विप्रोऽभिवादने ॥ त्रकारश्चास्य नाम्नोऽन्ते वाच्यः पूर्वाक्षरः प्छतः ॥ १२५ ॥

म्राभवादने कृते प्रत्यभिवादः पित्राऽभिवादयिता एवं वाच्यः स्रायुष्मानभव साम्येति । इतिशब्दः प्रकारे । स्रायुष्मानेधि दीर्घायुर्भूयाश्चिरः जीवेत्येवमादिशब्दपरिप्रहैं: शिष्टाचारप्रसिद्धो भवति ।

स्रकारश्चास्य प्रत्यभिवाद्यस्य यत्राम तहन्ते योऽकारः स प्लुतः कर्तव्यः । प्लुतः इति त्रिमात्रस्य संज्ञा । स्रकारप्रहण्यमिकारादीनामपि प्रदर्शनार्थम् । स्रजपेचमेव चान्तत्वं द्रष्टव्यम् । व्यक्तनान्तस्यापि योऽन्त्यः स्वरस्यस्य भवति । पूर्वासर इति प्लुतभाविनोऽका-रस्य विशेषण्यमेतत् । स्रसर्भत्र व्यक्तनम् । तत्र पूर्वशिकष्टः स प्वसुच्यते ।

[ द्वितीय:

ग्रध्यायः ]

मनुस्मृतिः

888

एतदुक्तं भवति—पूर्व एव नागन्तुरकारः प्लुतः कर्तव्यः, कि तर्हि य एव नाम्नि विद्यते स एव प्रावियतव्यः।

सर्व चैतदेव व्याख्यानं भगवतः पाणिनेः स्मृतिसामर्थ्येन । शब्दार्थप्रयोगे च मन्वादिभ्योऽधिकतरः प्रामाण्ये भगवान्पाणिनिः । स च 'प्रत्यभिवादेऽशूद्रे' (पा. सृ. ८।२।८३) टेः प्छतिं स्मरति । टिशब्देन योऽन्त्योच् तद्दादिशब्दरूपमुच्यते ।

विमग्रहणमविविच्चतम् । चित्रयादीनामप्येष एव विधिः । स्मृत्यन्तरसमाचारे। ह्योवमेव स्थितः । न चैषां विध्यन्तरमस्ति ।

ष्पत्रोदाहरणमायुष्मान् भव देवदत्त ३। व्यञ्जनान्तस्यायुष्मानेधि सोमशर्म ३न् ॥१२५॥

यो न वेत्त्यभिवादस्य विषः प्रत्यभिवादनम् ॥ नाभिवाद्यः स विदुषा यथा ग्रुद्रस्तथैव सः ॥ १२६ ॥

"या न वेत्ति प्रत्यभिवादनमित्येवं वाच्यमरभवादस्येत्यतिरिच्यते, न सङ्गच्छते।"

नैवम् । श्रभवादस्यानुरूपं प्रत्यभिवादनिमत्येवं योजना क्रियते । येन स्वनामोश्चार्या-भिवादनं कृतं तस्य नामान्ते प्लुतिः कर्तव्या । यस्त्वहं भो इत्येवमभिवदेन्न तस्य नामोश्चा-रणं नापि प्लुतिरिति ।

नाभिवाद्य इत्यभिवादनशब्दोचारणप्रतिषेधः । यथाविहितमभिवादनं कर्तव्यम्, न पुनरहं भो इत्यादि, तस्य प्राग्दर्शितत्वात् । यथा शूद्र इति च दृष्टान्तेनैतदेव ज्ञायते । शूद्रस्थापि वृद्धवयसोऽभिवाद्यत्वं पूर्वाभिभाष्यत्वभिष्यते ।

विदुषेति पादपुरणार्थम् ॥ १२६ ॥

त्राह्मणं कुशलं पृच्छेत्क्षत्रवन्धुमनामयम् ॥ वैश्वं क्षेमं समागम्य शृद्रमारोग्यमेव च ॥ १२७ ॥

कृताभिवादनप्रत्यभिवादनयोः सौहार्दे प्राप्ते जिज्ञासाप्रश्ने जातिभेदाश्रयः शब्द-नियमोऽयमिष्यते । प्रष्टव्यानां जातिनियमोऽयं, न प्रष्टृ्ष्णाम् । नात्यन्तभिन्नार्थत्वाच एतेषां स्वरूपनियमोऽयं विधीयते । स्रारोग्यानामयशब्दौ समानार्थौ । एवं चेमकुशलशब्दाविप नात्यन्तभिन्नौ । कुशलशब्दो यद्यपि प्रावीण्यवचनस्तथापीह संयोगिनामर्थानां शरीराणां चानपाये वर्तते । एतेऽवश्यं प्रयोक्तव्याः । स्रन्येषामिष यथाप्रतिभं विशेषजिज्ञासया-ऽप्रतिषेधः । तथा महाभारते करिंमश्चिद्ध्याये दर्शितम् ।

केचिदिह 'समागम्येति' लिङ्गात्र गुर्वादिविषयोऽयं प्रश्नः, कि तर्हि सवयसामेव। श्रमिगमनं हि गुरौ विहितं, न यहच्छया समागमः।

श्रमिगमनेऽपि समागमाऽस्तीति यत्किव्चिदेतत् ॥ १२७ ॥ श्रवाच्या दीक्षिता नाम्ना यवीयानपि या भवेत् ॥ भा भवत्प्रविकं त्वेनमभिभाषेत धर्मवित् ॥ १२८॥

प्रत्यभिवादनकाले प्रन्यत्र च दीक्षिते। ज्योतिष्टोमादिषु दीचणीयातः प्रभृत्या प्रवश्याद्वामा न वाच्यस्तस्य यन्नामधेयं तन्नोचारियतव्यम्। यवीयान्कनीयानिचर-कालजातः। प्रपिशब्दात् ज्येष्ठस्यादीचितस्यापि नामप्रहणनिषेधोऽनुमीयते। तथा च गीतमः (ग्र.२ सू. २३) ''नामगोत्रे गुरोः समानतो निर्दिशेत्''। 'मानः' पूजा तत्पूर्वकं नाम प्रहीतव्यं, तत्रेश्वरो जनार्दनमिश्र इति।

"क्यं तर्हि दीचितेन कार्यार्थं सम्भाषः कर्तव्यः ?"—भाभवत्यूर्वकम् । भाः शब्दं पूर्वं प्रयुक्येनं दीचितमभिभाषेत, दीचितयजमानादिशब्दैयौगिकैः । न तु भाः शब्दपूर्वकं नाममहण्णमभ्यनुज्ञायते ।

भीभवच्छ्रब्दः पूर्वो यस्याभिभाषणस्य तदेवमुक्ते द्वयोश्चैतयोः शब्दयोरेकत्र वाक्ये प्रयोगाभावाद् व्यवस्थां व्याचच्चते। यदा तेन सह सम्भाषणं भवति तदाऽऽमिन्त्रत-विभक्त्यन्तेन भीःशब्देन सम्बोध्यः। यदा तु तदीयगुणाख्यानं परोच्चं करोति, 'तत्र भवता दीचितेनैवं कृतं' 'तत्र भवानेवं करोती'त्येवं प्रयोक्तव्यम्। भवदिति च प्रातिप-दिकमात्रमुपात्तं, यथा विभक्ता सम्बन्धमुपैति तदन्तं प्रयोक्तव्यम्॥ १२८॥

परपत्नी तु या स्त्री स्यादसम्बद्धा च योनितः ॥ तां ब्रूयाद्भवतीत्येवं सुभगे भगिनीति च ॥ १२९ ॥

अर्थप्रयुक्तं सम्भाषणं स्त्रिया सहं यदा भवति तदैवं कर्तव्यम्।

या तावत्परस्य पत्नी सा 'भवति सुभगे' भ्रथवा 'भवति भगिनि'। भवच्छब्दोऽयं स्त्रीप्रत्ययान्तः सम्बुद्धौ कृतहस्वः। भवतीत्यत्रेतिकरणं पदार्थविपर्यासकृतस्वरूपं बे।धयतिः सुभगे भगिनीत्यत्र प्रकारे।

ब्र्यादित्यधिकाराच्छब्दस्वरूपप्रहणं सिद्धम्। स्व स्वाचार्यतायां च मातर्यशस्त्रिनि, कनीयसी च दुहितरायुष्मतीत्येवमादिभिः शब्दैः सम्भाष्या।

पत्नीप्रह्यात्कन्याया नैष विधिः।

स्रमस्तद्भा च यानितः। मातृपत्तपितृपत्ताभ्यां या ज्ञातित्वं नागता मातुलदुहि-त्रादिः तासामन्यं विधि वत्त्यति (१३२ ऋोके ) 'ज्ञातिसम्बन्धियोषित' इति ।

श्रध्यायः ]

"नतु च तेनैव तित्सद्धम्, अस्योत्सर्गस्यान्यत्र चरितार्थत्वात्किमसम्बद्धा चे-त्यनेन"।

नात्र पानरुक्त्योद्भावने यतित्व्यं, पद्यप्रनथोऽयम् ॥ १२६॥

मातुलांश्च पितृन्यांश्च श्वशुरानृत्विजा गुरून् ॥ असावहमिति ब्रूयात्मत्युत्थाय यवीयसः ॥ १३० ॥

गुरूनिति वचननिर्देशात्र य एवात्र गुरुरुक्तः स एव गृह्यते । कि तर्हि गै।तमीये इव सामान्यशब्दो वित्तादिक्येष्ठवचनः । तान्यवीयसे भागिनेयादेः स्ववयोपेचया हीनवयसः । प्रसावहिमिति स्वं नाम निर्दिश्यते । तत्परश्चाहंशब्दोऽभ्यनुज्ञायते । एतच प्रत्युत्थायागतानां कर्तव्यम् । प्रभिवादने भोःशब्दप्रयोगो निषिध्यते । उक्तं च गै।तमीये "प्रत्युत्थानमनिभवाद्याः" इति ॥ १३० ॥

मातृष्वसा मातुलानी श्वश्रूरथ पितृष्वसा ॥ सम्पूज्या गुरुपत्नीवत्समास्ता गुरुभार्यया ॥ १३१ ॥

एताश्च गुरुपत्नीवत्सम्पूज्याः प्रत्युत्थानाभिवादनासनदानादिभिः ।
गुरुपत्नीवत् इत्यनेनैव सिद्धे समास्ता इति वचनमन्यदप्याज्ञादि गुरुपत्नीकार्यः
कदाचिदनुजानाति । इतरथा प्रकरणात्सम्पृज्या इत्यभिवादनविषयमेव स्यात् । परिवयसश्च स्त्रियः स्मर्यन्ते । कनीयसीनामप्येष एवाभिवादनविधिः ॥ १३१ ॥

श्रातुर्भार्योपसङ्गाह्या सवर्णाऽहन्यहन्यपि ॥ विमोध्य तूपसङ्गाह्या ज्ञातिसम्बन्धियोषितः ॥ १३२ ॥

भ्रातु ज्येष्ठस्येति द्रष्टव्यम् । उपसङ्गाह्या पादयोरिभवाद्या । सवर्णा समानजातीया । चित्रयादिकीणां तु ज्ञातिसम्बन्धिधर्मो भ्रातुर्भार्याणामि ।
प्रो विप्रोष्य ज्ञातिसम्बन्धियोषितः । 'विप्रोष्य' प्रवासात्प्रत्यागतेन । न हि
श्विषतस्योपसङ्ग्रहणसम्भवः । ज्ञात्यः पितृपत्ताः पितृव्यादयः, सम्बन्धिना मातृपत्ताः
पृष्ठरादयश्च, तेषां व्येष्ठानां याः क्षियः । पूजारूपत्वादुपसङ्ग्रहणस्य, न कनीयस्यः
जामहन्ति ॥ १३२ ॥

पितुर्भगिन्यां मातुश्र ज्यायस्यां च स्वसर्यपि ॥ मातृवद्दृत्तिमातिष्ठेन्माता ताभ्याे गरीयसी ॥ १३३ ॥

पितुश्च या भगिनी मातुश्च या भगिनी तस्यां स्वसरि चात्मीयायां ज्येष्ठायां भगिन्यां मातृबद्धृत्तिरतिदिश्यते ।

"नतु च मातृष्वसुः पितृष्वसुश्चायमुक्त (ऋो.१३१.) एव धर्मो 'मातृष्वसा मातुलानी' इत्यत्र । ग्राथोच्यते । 'तत्र गुरुपत्नोवदित्युक्तम् । इह तु मातृवद्वृत्तिरित्युच्यत इति ।' नैष भेदः । तुल्या हि गुरुपत्न्यां मातरि च वृत्तिः ।"

मनुस्मृतिः

केचिदाहुः माता ताभ्यो गरीयसीत्येतद्वक्तुमन् चते भगिन्योः पितुर्मातुश्च गरी-यस्त्वम् । यदा माताऽऽज्ञां ददाति स्वस्नादयश्च तदा मातुराज्ञा क्रियते न तासाम् । न चैतद्वाच्यमेतदपि सिद्धं "माता गौरवेणातिरिच्यत" इति । श्रर्थवादत्वात्तस्य ।

भन्ये तु गुरुपत्न्या मातुश्च वृत्तिभेदं मन्यन्ते । गुरुपत्न्याः पूजाज्ञाद्यावश्यकम् । मातुस्तु शैशवाद्वाल्लभ्येनान्यथात्वमपि । लालनात्त्रत्रोभयापदेशान्मातृष्वसुः पितृष्वसुश्च व्यवस्था । शैशवे लालनं तुल्यमेव स्वस्यां स्वसि । भ्रतीतशैशवस्य तु गुरुपत्नीवत्संपृज्यत्व-मिति । न चानेनैवैतित्सिध्यति । भ्रसिति हि वाक्यद्वये मातृवद्वृत्तिरित्येतावता प्राकरणिकी भ्रभिवादननिवृत्तिरेव विज्ञायेत ॥ १३३ ॥

ग्रथ पुनः स्नेहवृत्तिरतिदिश्यते

दशाब्दाख्यं पारसख्यं पश्चाब्दाख्यं कलाभृताम् ॥ =यब्दपूर्वं श्रोत्रियाणां स्वल्पेनापि स्वयानिषु ॥ १३४॥

उक्तं पूर्वं ''प्राणा ह्युक्तामन्ति यूनः स्थिवर आयतीति''। तत्र कियद्भिर्वे हैं: स्थाविर्यं भवति । लोके हि शिरःपालित्ये स्थिवरव्यवहारः तन्निरूपणार्थमिदम्।

दशभिर्वधिर्जन्मनोऽधिकैरपि पौराणां सख्यमाख्यायते। तेन दशवर्षधिको ज्येष्ठो भवति, ग्रापि तु मित्रवद्वावहर्तव्यः। यथोक्तं भो भवन्निति वयस्य' इति । दशभ्यो वर्षभ्य ऊर्ध्वं ज्येष्ठः।

भ्राख्यानमाख्या। दशाब्दा भ्राख्या यस्य सख्यस्य। त्रिपदो बहुत्रीहिः। भ्राख्या-निमित्तत्वाद्वर्षाणां सामानाधिकरण्यं, निमित्तनिमित्तिनोर्भेदस्याविवित्तत्वात्। एतावांश्च समासान्तर्भूतोऽर्थः-'यः पूर्वजो दशवर्षाणि यावत्स सस्वैव भवति'।

पुरे भवाः 'पौराः' तेषाम् । पुरमहणं प्रदर्शनार्थं, प्रामवासिनामि एष एव न्यायः । ये केचिदेकस्मिन् प्रामे वसन्ति तावत् यस्मिन् परस्परप्रत्यासिन्देतुर्विद्यते ते सखायः ।

ये तु कलां काञ्चन विश्रति शिल्पगीतवाद्यादिकां, तेषां पञ्चवर्षाण योऽधिकः स सखाः तत ऊर्ध्वं व्यष्टः।

त्रेये पुट्टा: पूर्वे यस्य तच्छोत्रियाणां सख्यम् ।

ध्रल्पेनापि कालेन स्वयानिषु एकवंश्येषु कतिचिदहानि योऽधिकः स ज्येष्ठः।

"कियान्पुनः खल्पकालः।"

न तावत् त्र्यब्दः। अयब्दपूर्वं मिति निर्दिश्याल्पेनेत्युच्यमानस्तते। न्यूनः प्रतीयते ।

प्रध्याय:

एकवचननिर्देशाच न वर्षद्वयम् । नाष्येकोऽब्दः, स्वरूपेनेति विशेषणानुपपत्तेः । परिच्छित्रपरिमाणो ह्यब्दवाच्योऽर्थः तस्याहोरात्रमात्रेण न्यूनस्य नाब्दत्वमस्ति । तस्मादल्पे-नेति कालसामान्यमपेचते । संवत्सराद्ववरश्च तस्य विशेषः ।

अपिशब्दश्चैवशब्दस्यार्थे द्रष्टव्यः । अल्पेनैव कालेन सख्यं, बहुना तु ज्येष्ठत्वमेव । एतच्च समानगुणानां समानजातीयानां च द्रष्टव्यम् । एतेन लौकिकं स्थविरलचणं निवर्तितमापेचिकमाश्रितम् ।

अन्यं तु व्याचचते । नानेन स्थितरत्वं लच्यते, किं तर्हि सखित्वमेव । यथाश्रुत-त्यागेन स्थितिलचणं स्यात्, 'इयता कालेन सखा परतस्तु ज्येष्ठ इति' । अयं च रलोकार्थः । एकत्र पुरं वसन्ति दशवर्षीण यावत्तानि मित्राणि । कलाश्चतुःषष्टिस्तद्विदां सङ्गत्या पञ्चभिर्वेषेंः । स्वये।निषु स्वस्पेनापि च कालेन सह वसतां मित्रत्वमेव । अतश्च न सर्वो वयसा तुल्यो वयस्यः; किं तर्हि एतदेव । समानवयस्त्वे चैतल्लचणम् ।

युक्तमेतत् । किन्तूत्तरश्लोको विरुध्यते । तत्र हि जातेः प्राधान्यं, न वयसः । यदि चात्रेयता कालेन ज्यैष्ठरमुक्तं भवति तदा विजातीयानामप्याशङ्क्यमानं न निवर्त्यत इति युक्तम् । पूर्वे च व्याख्यातार धाद्यमेव व्याख्यानं मन्यन्ते ॥ १३४ ॥

> त्राह्मणं दशवर्षं तु शतवर्षं तु भूमिपम् ॥ पितापुत्रौ विजानीयाद्त्राह्मणस्तु तयोः पिता ॥ १३५ ॥

दशवर्षाण जातस्य यस्य स भवति 'दशवर्षः' परिच्छेदकः कालः, तस्य परिच्छेदो त्राह्मणः श्रुतः। न च तस्योचनीचतादि काश्योदि वा कालेन परिमातुं शक्यम्, किं तर्हि तदीया काचित्क्रिया। सा च जन्मनः प्रभृति नित्यसमवायिनी प्राणधारणलच्चणैव।

एवं शतवर्षमिति।

पितापुत्री तै। द्रष्टव्यी ।

तथाः सम्प्रधार्यमाणयो**त्राह्मणः पिता** । चिरवृद्धेनापि चत्रियेण खल्पवर्षोऽपि ब्राह्मणः प्रत्युत्थायाभिवाद्यश्चेति प्रकरणार्थः ॥ १३५ ॥

> वित्तं वन्धुर्वयः कर्म विद्या भवति पश्चमी ॥ एतानि मानस्थानानि गरीया यद्यदुत्तरम् ॥ १३६ ॥

उक्तं जातेरुत्कर्षहेतुत्वम्। द्वीनजातीयेनोत्तमजातीयः पृज्यः। इदानीं समानजातीयानां य स्रभिवादनादिपृजाहेतवस्तेषां वलावलमुच्यते । तत्र वयसः पुनरभिधानं वलावलार्थम् ।

वित्तादिसम्बन्धोऽत्र सर्वत्र पृजाहेतुः। वित्तवस्वं बन्धुमत्त्वं मानस्थानमिति। श्रयमत्रार्थः। न विशिष्टबन्धुतैव पितृव्यमातुलादिरूपता मानकारणं, बन्धुमान्यो बहुबन्धुः स पृज्यः। वयः प्रकृष्टमिति ज्ञेयम् । ईत्रशाएव चार्थे प्रायेणायं प्रयुज्यते । "पित्रा पुत्रो चयः-स्थोऽपि सत्ततं वाच्य एव सः" इति । यावच्च वयः पूजाहेतुः तदुक्तमेव 'दशाब्दाख्यमिति ।' कर्म श्रीतं स्मार्तं तदनुष्टानपरता । विद्या साङ्गमोपकरणवेदार्थज्ञानम् ।

मनुस्मृतिः।

"ननु विद्वान्यजते विद्वान्याजयतीत्यविद्यस्य कर्मानुष्टानानधिकाराद्विद्यया विना कथं कर्मगां मानहेतुता ?"

नैष देषः । प्रकर्षोऽत्राभिप्रेतः । स्रतिशयवती विद्या मानहेतुः । खल्पविद्यस्याप्यनुष्ठा-नोपपत्तिः । यो यावज्ञानाति स तावत्यधिक्रियते । न विद्याया वाचनिकमधिकारहेतुत्वमिष तु सामर्थ्यत्वस्यम् ।

"अविदितकर्मस्वरूपो हावैद्यस्तिर्यकर्मा काधिकियताम् ?"

शक्यं ह्यनेन कतिचित्स्मृतित्राक्यान्युपश्रुत्य जपतपस्यनुष्टातुम् । अग्निहात्रादिकर्मणां तु वेदवाक्याववीध उपकरोति । तत्रापि यो यावडजानाति स तावत्यधिकियते । अग्नि-होत्रवाक्यानां योऽर्थं वेत्ति स तत्राधिकियते । क्रत्वन्तरज्ञानं न तत्रोपकारकम् ।

अथोच्यते—''विदः कुत्सनोऽधिगन्तव्यः' इति कुत्सनवेदविषयोऽयं विधिरवबे।ध-पर्यन्तः । तत्र कुत्सस्य वेदस्यावबे।धे कर्तव्ये कुतोऽयं प्रतिभागावबे।धसम्भवः । येनोच्यते-'योऽप्रिद्दोत्रवाक्यस्यार्थं वेत्ति वाक्यान्तरार्थमविद्वान्त्यधिकियत' इति ।''

श्रत्रोच्यते । एकशाखाध्ययनं ताबद्दवश्यं कर्तव्यम् । तत्र येनैकशाखाऽधीता तस्या-श्रार्थोऽवधृतः स्रोऽनवधृतशाखान्तरार्थोऽधिक्रियते ।

"ननु च सर्वत्रैक एव शास्त्रार्थः। यदि नाम पदवर्णानुपूर्विभेदः, शास्त्ररूपं त्वभिन्नम्। पदार्थन्यायव्युत्पस्या वाऽववेषः। न च प्रतिशास्त्रं पदार्था भिद्यन्ते। नाऽपि न्यायः। तत्र येनैव हेतुनैकस्याः शास्त्राया अर्थोऽवधार्यते शास्त्रान्तरेऽप्यसावस्ति, त व्युत्पत्त्यन्तरम-पेच्यते। तत्र यद्येका शास्त्राऽवगता, सर्वा एवावगता भवन्ति।"

सत्यम् । यान्येकस्यामिष्ठद्वेत्रादीन्युपिदद्यानि तेषां शाखान्तरेऽप्युपिदश्यमानानां मा भूद् भेदः । किन्तु कस्याश्चिच्छाखायां कानिचित्कर्माणि नैवापिदश्यन्ते । यथा बाह्यूचे प्राश्वलायनके दर्शपूर्णमासौ श्येनादिराभिचारिकः, ग्रन्ये च सोमयागवाजपय-वृहस्पितसवादयः । तत्र यत्तच्छाखाधीनमिष्ठद्वेत्रात्रच्योतिष्टोमादि तत्राधिक्रियते । शाखान्तरं त्वनधीतमश्रुतं कथं तद्विहितानि कर्माण्यतच्छाखाध्यायी वेतु । न चैते सोमयागा नित्या, येनाननुष्ठानप्रत्यवायभयात्परिज्ञानाय शाखान्तरमन्विष्येत । आधानं तु यद्यपि तत्र न पठितं तत्रा'प्युद्धराहवनीयमि'त्याहवनीयस्य विधानम् । लोकात्तदर्थमनवबुध्यमानः कोऽय-माहवनीयो यस्याधानमिति शाखान्तरमन्विष्यति । ततः शाखान्तरे पठ्यमानमाधान-प्रकरणं सर्वं पर्यालोचयति । एवमामावास्येन वा हविषेष्ट्रा पौर्णमासेन वेति श्रुत्वा कीटश-

ध्रध्यायः

मनयोः कर्मणो रूपमिति तथैव शाखान्तरं गवेषयते। एवमन्यदिप यत्काम्यं नित्यं चानुष्ठेयं तस्य यत्किष्चिदङ्गजातं तत्र नाम्नातमाध्वर्यवमौद्गात्रं वा तत्परिज्ञाय तथैव शाखान्तराधिगमः। यत्तु शाखान्तराधीतमनुष्ठेयं तस्य न वेदनसम्भवः। अने कशाखाध्यायिनस्तु तद्येपरस्य सर्वमेतत्त्रत्यचिमिति। अस्तीदृशीं विद्यामन्तरेणापि कर्मानुष्ठानम्। अथवा ईषद्व्युत्पत्त्याऽपि सम्भवत्यनुष्ठानम्।

यस्य तु निर्मला विद्या, व्याख्येयानि विद्यास्थानानि, तस्य विद्या मान्यतास्थानम् । 'गरीय' इति द्वयोर्द्वयोः सम्प्रधारणेऽयमियसुन्प्रत्ययः । चतुर्देशविद्यास्थानज्ञः पङ्ग्वन्ध-निर्धनादिरनिधकतोऽपि विद्ययैव पूज्यते ।

तेषां विरोधे वलावलमाह । गरीये। यद्यदुत्तरम् । एकस्य वित्तमन्यस्य बहुवन्धुता, तत्र वित्तवतो बन्धुमान्मान्यः । यस्माच यत्पर तत्तसमाद् गुरुतरम् । तथा बन्धेवियः ततः पृर्वस्मादिष वित्तात्तद्गुरु सिद्धम् । अत उपपन्नम् "श्रुतं तु सर्वेभ्यो गरीयस्तन्मूलत्वाद्धर्म-स्येति" गैतिमवचनम् ( अ.६ सृ १६।२० )।

"गरीय इति कथं प्रकर्षप्रत्यया यावता नैत्र पूर्वस्य गुरुत्वम् । यदि हि द्वे गुरुखी तत्रोत्तरस्य गरीयस्त्वमस्ति । तर्हि पूर्वापेच्या वित्तस्य नास्तीति" चेत् ।

समुदाये सामान्येन गुरुत्वेऽपेचिते अपरस्य प्रकर्षविवचायां युज्यत ईयसुन् ।

मानः पूजा तस्य स्थानं कारणम्।

'मान्यस्थानानीति' वा पाठेऽन्तर्भूतभावार्थी द्रष्टव्यः, 'मान्यत्वस्थानानि' मान्यत्व-कारणानि ॥ १३६ ॥

एकै कगुणसम्बन्धे परस्य ज्यायस्त्वमुक्तम् । यत्रेदानीं द्वी पूर्वावेकस्य भवते।ऽपरस्यैकः पर इति तत्र कथमित्यत आह ।

पश्चानां त्रिषु वर्णेषु भूयांसि गुणवन्ति च ॥

यत्र स्युः साङत्र मानार्हः श्रुद्रोऽपि दशमीं गतः ॥ १३७ ॥

पञ्चानामेतेषां मानस्थानानां यत्र भूयांसि बहून्यमर्वाणि स मान्यः। तत्र परत्वः न्नातीबादर्तव्यम् एकस्य वित्तबन्ध् द्वे ग्रन्यो वृद्धवयाः तत्र पूर्वे वाधके। सत्यपि बहुत्वे यदि न श्रेष्ठानि भवन्ति, एकं चैकस्यात्युत्कृष्टं, तदा साम्यम्। न पुनः परवाधकत्वम्। गरीय एकापेचया वरिष्ठत्वात्। यदि तु भूयांसि गुणवन्त्यत्युत्कृष्टानि तदा साम्येऽपि सङ्ख्या परेषां, पूर्वाणि परेश्च समसङ्ख्यानि, तदा न पूर्वपरतया बाध्यवाधकभावः, किं तिर्हं सामान्यमेव।

"नतु च यत्र गुणवन्ति स्युः सोऽत्र मानाई इत्यभिधानेन समसङ्ख्रास्यापि पूर्वस्य बाधकत्वमेव युक्तम् ।"

नैवम् । तुस्यत्वे गुणानामेतस्य चरितार्थत्वात् । यथैकोऽपि विद्यावानपरोऽपि,तयोर्यस्य गुणवती प्रकृष्टा विद्या स प्रशस्यते । एवं सर्वत्र ।

मनुस्मृतिः।

विषु वर्णेषु ब्राह्मण्चित्रयवैश्येषु । यद्येते गुणा भूयांसः प्रकृष्टाश्च चित्रयस्यापि भवन्ति तदा हानगुणेन ब्राह्मणेन जात्युत्कृष्टेनापि चित्रयः पृज्यः । एवं चित्रयेण वैश्यः । एवं चित्रभिरिप द्विजातिभिः शूद्रोऽपि दशमीमितः । 'दशमी' अन्त्यावस्थोच्येते । अत्यन्तवार्धकोपलचणमेतत् । एवं च वित्तवन्धू शृद्रस्य मानं न हेत् त्रैवर्णिकानप्रति, दशमी

प्रहृणात् । कर्मविद्ये तु नैव तस्य सम्भवताऽनधिकारात् ।

भूयां सी त्याधिक्यमात्रं विविच्चतं न वहुत्वसङ्घर्येव । तेन द्विविषयताऽपि सिद्धाः भवति । न ह्ययं सङ्घरावाच्येव बहुशब्द इत्यत्र प्रमाणमस्ति । भूयःशब्दश्चायं न बहुशब्द ग्राधिक्येच तत्रतत्र दृष्टप्रयोगः। "भूयाश्चात्र परिहारः" "भूयसाऽभ्युद्दयेन योच्य" इति । प्रत्ययार्थबहुत्वमपि न विविच्चतम् । "जात्याख्यायाम्" ह्ये तद्वहुवचनम् । विवच्चायां हि एकस्य गुणता मानहेतुत्वं न स्यात्। ततश्च पृर्वाऽवगतिर्वाध्येत । 'श्ट्रोऽपि दशमी'मित्यत्र च केवलस्यैव वयसः प्रकर्षे मानहेतुत्वं त्रुवन्नविवचां दर्शयति। समाचारश्चैवमेव ॥१३७॥

चिक्रिणा दशमीस्थस्य रागिणा भारिणः स्त्रियाः ॥ स्नातकस्य च राज्ञश्र पन्था देया वरस्य च ॥ १३८॥

ग्रयमन्यः पृजाप्रकारः प्रासङ्गिक उच्यते ।

चक्री रिश्वको गन्त्र्यादियानाधिरूढः। तस्य पन्या देयः। येन भूमिभागेन प्रामादि देशान्तरं गम्यते स पद्धतिः 'पन्था' उच्यते । तत्र यदि पृष्ठतः सम्मुखते। वा रिश्वक आगच्छेत्तदा तद्गमनोपरोधिनः पश्चाप्रदेशात्पदातिरपकामेत् ।

दशमीस्थोऽत्यन्तपरिश्वतवयाः । रोगी व्याधिनाऽत्यन्तपीडितः ।

भारी गृहीतत्रीह्यादिगुरुद्रव्यः । सोऽपि यथापसर्तुमशक्तोऽनुमाह्यः ।

स्त्रियाः । श्रनपेच्य जातिगुग्यभर् सम्बन्धान्स्रीत्वमात्रेशैव ।

राजा च विषयेश्वराऽत्राभिप्रेतः, न चत्रिय एव । तथा चोत्तरत्र पार्थिवमहण्यन निगमने, पृथिव्या ईश्वरः पार्थिवः ।

''नतु चोपक्रमे राजशब्दश्रवणाद्वाक्यान्तरगतः पार्थिवशब्दस्तत्पर एव युक्तः । राज-शब्दो हि चित्रयजातिवचनो विज्ञातः । स तावद्दतुपजातिवरोधित्वादुपक्रमगते। सुख्यार्थो प्राह्यः । बलाबलादिवाक्ये तु तत्सापेचचित्रयजातिविहितेन धर्मेण पृथिवीपालनाख्येन पार्थिवशब्दस्य प्रयोगसम्भवेन जात्यन्तरिवषयत्वमयुक्तम्" ।

भत्रोच्यते। मान्यताऽत्रश्रुता। स्नातको नृपमानभागीति। तत्र चत्रियजातीयमात्रान्मा-

द्वितीय:

श्रध्यायः ]

88€

न्यत्वं स्नातकस्य सिद्धमेव, 'ब्राह्मणं दशवर्षमिति'। तत्र हि 'भूमिप'शब्दः चित्रय-जातिमात्रोपलचणार्थ इत्युक्तम्। उपलचणत्वाच राजजातेः चित्रयस्यापि प्रजेश्वरस्यायं धर्मो विज्ञायते।

बरो विवाहाय प्रवृत्तः।

एतेषां पन्था देय: । त्यागमात्रं च ददात्यर्थ: । त्यागश्च पथोऽपसरग्रम् । अतएव चतुर्थी न कृता ॥ १३८ ॥

> तेषां तु समवेतानां मान्यौ स्नातकपार्थिवा ॥ राजस्नातकयोऽचैव स्नातको नृपमानभाक् ॥ १३९॥

तेषां तु समवेतानामेकत्र सन्निपतितानां मान्यौ स्नातकपार्थिवौ प्रकृतिन पथा दानेन।

नृपमानभाक् नृपस्य सकाशान्मानं भजतं लभतं। षष्ठो निर्धारग्रे (त्र्या.सू.२।३।४१)।

चक्यादीनां त्वन्यान्यं विकल्पः । स च शक्त्यपेत्तः ॥ १३६ ॥

उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद्द्विजः ॥ सकर्षं सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते ॥१४०॥

श्राचार्यादिशब्दानामेवार्थनिरूपणार्थमिदमारभ्यते । सोपचारे हि लोके एषां प्रयोगः । न च शब्दार्थसम्बन्धस्य स्मर्तृभिराचार्र्यपाणिनिप्रभृतिभिरेतित्ररूपितम् । इयं चाचार्यपदार्थस्मृतिव्यवहारमूला, न वेदमुला, पाणिन्यादिस्मृतिवत् । न हात्र किव्चित् कर्तव्यमुपदिश्यते । श्रस्य शब्दस्यायमर्थे इति सिद्धरूपोऽयमर्थः, न साध्यरूपः ।

उपनीयोपनयनं कृत्वा ये। वेदमध्यापयित प्राह्यति स आचार्यः । प्रहृशं चात्रा-ध्येत्रन्तरिनरपेत्तं वाक्यानुपूर्वीस्मरशाम् ।

कल्पशब्दः सर्वाङ्गप्रदर्शनार्थः।

रहस्य मुपनिषदः । यद्यपि तेऽपि वेदशब्देनैव गृहीतास्तथापि "द्वितीयस्तेषां व्यप-देशोऽस्ति, वेदान्ता इत्यन्तशब्दं समीपवचनं मन्यमानी नैते वेदा इति मन्येत" तदाशङ्का-निवृत्त्यर्थे रहस्यप्रहण्णम् ।

श्रन्ये तु 'रहस्यं' वेदार्थः वर्णयन्ति । तेन न स्वरूपप्रहण्णमात्रादाचार्यत्वनिष्पत्तिः, भिष तु तद्भ्याख्यानसहितात् । तथा चाभिधानकोशोऽभिहितम् ''विवृश्णोति च मन्त्रा-र्थानाचार्यः सोऽभिधीयते" इति । मन्त्रप्रहणं वेदवाक्योपलचणार्थम् ।

प्रसिश्च व्याख्यानेऽर्थाववोधोऽप्याचार्यकरणविधिप्रयुक्तः स्यान्न कंवलं सम्पाठमात्रम्।

ततरच सर्वस्य सर्वः स्वाध्यायविधेरनुष्ठापकः स्यात् । "ग्रस्तु परप्रयुक्तेऽप्यनुष्ठाने स्वाध्यायविधेर्मह्मचारिणः स्वार्थसिद्धिः ।" यदा तर्हि काम्यत्वादाचार्यकरणविधेरा-चार्यो न प्रवर्तते, तदा स्वाध्यायविध्यर्थानुष्ठानं न प्राप्नोति । ततरच न निद्यः स्वाध्याय-विधिः स्यात् । न च रहस्यशब्दो वेदार्थवचनतया प्रसिद्धः । तस्मात्पूर्वमेव रहस्यमहणस्य प्रयोजनम् । प्राधान्याद्वा पृथगुपादानम् । यत्तु 'विवृश्योति च मन्त्रार्थान्' इत्यस्मृतिरे-वैषा । मन्त्रशब्दस्योपल्चिणत्वे प्रमाणाभावात् । तस्मात्पाठाभिप्रायमस्य विधेः प्रयोजकत्वम् । अतो वेदस्वरूपप्रहृश्ये माण्यवकस्य जाते ग्राचार्यकरण-विधिनिवृत्तः ॥ १४० ॥

मनुस्मृति:।

एकदेशं तु वेदस्य वेदाङ्गान्यपि वा पुनः ॥ योऽध्यापयति वृत्त्यर्थमुपाध्यायः स उत्त्यते ॥ १४१ ॥

वैदस्यैकदेशो मन्त्रः त्राह्मणं वा । वेदवर्जितानि वा केवलान्यङ्गान्यव याऽध्या-पयतिः, तथा सर्वमिष वेदम् । वृत्त्यर्थं जीविकार्थम्, नाचार्यकरणविधिवशेन, स उपाध्याया नाचार्यः ।

श्रन्येनोपनीतं यः कुत्स्नमिप वेदमध्यापयित नासावाचार्यः । उपनीयापि यः कुत्स्नं वेदं नाध्यापयित सोऽपि नाचार्यः ।

''यरोवमेकदेशप्रहण्युपाध्यायलच्चणे कृतमाचार्यलच्चणे उपनयनप्रहण्यम्,यस्तह्यं नुपनेता कृत्स्त्रवेदाध्यापकश्च, तस्य किं लचणम्। नासावाचार्यो नाप्युपाध्यायः। न चापि नामा-न्तरं तस्य श्रुतम्।"

उच्यतं। 'ग्रल्पं वा बहु वा यस्य श्रुतस्ये'त्यनेन गुरुरसावाचार्यान्न्यून उपा-ध्यायादप्यधिकः।

ऋपि पुनः शब्दी पादपृरखार्थी ॥ १४१ ॥

निषेकादीनि कर्माणि यः करोति यथाविधि ॥ सम्भावयति चान्नेन स विमो गुरुरुच्यते॥१४२॥

निषेकप्रहृशात्पतुरयं गुरुत्वोपदेशः।

निषेका रेतःसेकः स म्रादिर्येषां कर्मणाम्। भ्रादिमहणात्सर्वे संस्कारा गृह्यन्ते । तानि यः करोत्यज्ञेन च यः सम्भावयति संवर्धयति ।

चैवैनमिति वा पाठः । अर्थस्तु स एव, अन्नेनैव सम्भावनोपपत्तेः । अर्थान्तरनिर्देशः 'एनं' कुमारम् ।

''नतु चान्वादेशः । न चेह कुमारस्य पूर्वमुपदेशः'' । नैवम् । कस्यान्यस्य निषेकाद्गीनि कियन्ते । सामर्थ्यादपि निर्देशो न निर्देशत एव । तानि यः करोति । एवमाभ्यां गुणाभ्यां हीनः केवलजनकत्वे पितैव भवति न गुरुः । न

चैवंमन्तव्यमसति गुरुत्वे नासौ मान्यः। सर्वप्रथममसावेव मान्यः। तथा च भगवान्व्यासः

"प्रभुः शरीरप्रभवः प्रियकृत्प्राग्यदे। गुरुः । हितानामुपदेष्टा च प्रत्यत्तं दैवतं पिता" इति ।

मनुस्मृतिः। ग्रध्यायः ] वा''--- 'नाद्रियन्ते' अवज्ञां कुर्वन्ति-- ''यथैव ते शिष्या न गुरोभोजनीया:''-- न भोगाय कल्पन्ते—"तथैव तात्र भुनक्ति श्रतं तत्"।

848

पाठान्तरमातृ णत्तीति । श्रर्थात् कर्णी भिनत्ति विध्यतीत्युपमया प्रध्यापनमेवीच्यते । ''श्रविद्धकर्णः किल स स्मृतो नरः श्रुतं न यस्य श्रुतिगोचरं गतम्' इति । सर्वोध्यापकानामाचार्योपाध्यायगुरूणामयं कृतविद्यस्यापि द्रोहप्रतिषेधः ॥ १४४ ॥

> उपाध्यायान्द्रशाचार्य त्राचार्याणां शतं पिता ॥ सहसं तु पितुन्माता गारवेणातिरिच्यते ॥ १४५ ॥

स्तुत्यक्रमेण प्रकृष्टपूर्वविधानम् । उपाध्यायाच्छेष्ठ ग्राचार्यस्तस्मात्पिता तते।ऽपि मातेति । दशादिसङ्ख्यानिर्देशः स्तुतिमात्रम् । पूर्वस्मात् पूर्वस्मात्परस्य परस्यातिशयो विवित्तः। अत एव सहस्रं पितृनिति वचनम्।

उपाध्यायान्दशातिरिच्यते । दशभ्य उपाध्यायभ्योऽधिकः ।

"कथं पुनरत्र द्वितीया"।

श्रतिरयं कर्मप्रवचनीयः। उपाध्यायानतिक्रम्यातिक्रम्यातिरिच्यते **गीरवेगा** सातिश-येन युज्यते । अथवाऽऽधिक्यमितरेकः तद्धेतुकेऽभिभवे धातुर्वर्तते । गौरवाधिक्यंनापाध्या-यानभिभवति । श्रतिरिच्यतं इति कर्मकर्तरि द्वितीया चाविरुद्धा 'दुहिपच्योर्बहुलं सकर्म-कयोः' ( वार्तिक पा. सू. ३।१।८७ ) इति बहुत्तप्रहणात् ।

''ननु चानन्तरमेव वद्यति 'गरीयान् ब्रह्मदः पिता' इति, इह चाचार्यात्पितुराधि-

क्यमुच्यते तदितरेतरच्या इतम्'।

नैष देाषः। इहाचार्थो नैरुक्तदर्शने नाध्यापकः, संस्कारमात्रेणाचारापदेशमात्रेण चानि-प्रेत: । 'स्राचार्य' स्राचारं प्राहयतीति । न चैष नियम: खशास्त्रसिद्धाभिरेव संज्ञाभिर्व्य-वहारः । गुरुशब्दो हात्र पितरि परिभाषितः, स्राचार्ये च तत्र तत्र प्रयुज्यते । तेन खल्पो-पकारादुपनयनमात्रकरादाचारप्राहकादध्यापनरहितादिदं पितुर्ज्यायस्त्वम् ।

श्रस्मिश्रकमे विवित्तते समवाय एतेषां माता प्रथमं वन्दा ततः पिता तत श्राचार्यस्तत उपाध्यायः ॥ १४५ ॥

''मुख्याचार्यसित्रिधा पितरि च संस्कर्तरि सित्रिहिते कः क्रमः।'' अत आह—

उत्पादकब्रह्मदात्रोगरीयान् ब्रह्मदः पिता ॥ ब्रह्मजन्म हि विपस्य पेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ १४६ ॥

उत्पादको जनकः ब्रह्मदाता प्रध्यापकः ते। द्वाविप पितरी । तयोः पित्रोर्गरी-यान्पिता या ब्रह्मदः । अतः पित्राचार्यसमवाये आचार्यः प्रथममभिवादः

विप्रमहणं प्रदर्शनार्थम् ॥ १४२ ॥ अग्न्याधेयं पाकयज्ञानग्निष्टोमादिकान्मखान् ॥ यः करोति वृतो यस्य स तस्यर्त्विगिहोच्यते ॥ १४३ ॥

श्राहवनीयादीनामग्रीनामुत्पादककर्माग्न्याधेयमुच्यते, 'वसन्ते ब्राह्मणोऽग्रीनाद-धीतं इति विहितम्।

पाकयज्ञा दर्शपूर्णमासादयः।

अग्रिष्टोमादयो मखाः सामयागः । मखशब्दः ऋतुपर्यायः ।

एतानि कर्माणि यस्य यः करोति स तस्यत्रियिन्युच्यते। यस्य तस्येतिशब्दी सम्बन्धितां दशयतः । यस्यैवैतानि कर्माणि करोति तस्यैवासावृत्विगृच्यते नान्यस्य ।

सर्व एत श्राचार्यादयः सम्बन्धिशब्दाः ।

वृतः प्रार्थितः शास्त्रीयेग विधिना कृतवरणः।

मान्यताप्रसङ्गाहत्विक्संज्ञोपदेशोऽत्र न हि ब्रह्मचारिधर्मेषु ऋत्विज्ञामवसरः। आचा-र्यादिवत्पूज्य इत्यस्मित्रवधी तल्लुच्यामुच्यते ॥ १४३ ॥

> य त्रावृणोत्यवितथं ब्रह्मणा श्रवणावभी ॥ स माता स पिता ज्ञेयस्तं न दुब्रेत्कदाचन ॥ १४४ ॥

य उभी श्रवणी ब्रह्मणा वेदाध्यापनेनावृणीति स माता स पिता च्रेय:। नेदमध्यापकस्य मातापितृशब्दवाच्यताविधानम् । श्राचार्यादिशब्दवत्प्रसिद्धार्थौ हि पितृमातृशब्दौ । जनकः 'पिता', जननी 'माता' । उपचारेगाध्यापकस्तु सर्थं प्रयुक्येते । यथा गौर्वाहीक इति । लोकं हायन्तोपकारकी मातापितरी प्रथिती, ती हितं जनयता. भक्तादिना च पुष्पीतः, खशरीरानपेचमपि पुत्रहिते प्रवर्तेते । अतो महोपकारकत्वात्ता-भ्यामुपाध्यायः स्तूयते । यो विद्यायामुपकरोति स सर्वोपकारकेभ्यः श्रेयान् ।

स्वतियं कियाविशेषण्मेतत् । स्रवितथेन सत्येन ब्रह्मणाऽनचरविस्वरवर्षितेन तम दुष्येत ।

ग्रपकारो द्रोहस्तदुपरि प्रवज्ञानं च । कदाचन निष्पन्नग्रन्थमहर्णे तदुत्तरकाल-मपि न दुह्यत्।

तबा च निरुक्तकार: ''ब्रध्यापिता ये गुरुत्राद्रियन्ते विप्रा वाचा मनसा कर्मणा

द्वितीय:

अत्र देतुक्षपमर्थवादमाह ब्रह्मजन्म हि, ब्रह्मप्रहणार्थं जन्म ब्रह्मजन्म । शाक-पार्थिवादित्वात्समासः । (वार्तिकं पा. सृ २ । १ । ६० ) । ग्रस्मिन्समासे उपनयनं ब्रह्मजन्म । श्रथवा ब्रह्मप्रहणमेव जन्म । तद्विप्रस्य शाश्यतं नित्यं प्रेत्यापकारकिम् ह वापकारकम् ॥ १४६ ॥

> कामान्माता पिता चैनं यदुत्पाद्यता मिथः ॥ सम्भूति तस्य तां विद्याद्यद्योनावभिजायते ॥ १४७॥

ऋोकद्वयमर्थवादः।

मातापितरी यदेनं दारकमुत्पादयता जनयता मिथो रहसि परस्परं तत्कामा-द्वेतार्मन्मथपरवशी ।

सम्भूति तस्य तां विद्यात् तस्य दारकस्य सम्भवेत्यत्तिर्यद्योने। मातृकुत्ताव-भिजायतेऽङ्गप्रत्यङ्गानि लभते। सम्भवश्च येषां भावानां ते तथैव विनश्यन्ति। श्रतः कि तेन सम्भवेन यस्यानन्तरभावी विनाशः॥ १४७॥

> त्राचार्यस्त्वस्य यां जातिं विधिवद्वेदपारगः ॥ उत्पादयति सावित्र्या सा सत्या साऽजराऽमरा ॥ १४८ ॥

भाचार्यात्तु यत्तस्य जन्म तद्दविनाशि । गृहीते वेदेऽवगते च तदर्थे कर्मानुष्ठाना-त्स्वर्गापवर्गप्राप्तिरित्यस्य सर्वस्याचार्यमूलत्वात्स श्रेष्ठः ।

यां जातिसुत्पादयित यं संस्कारसुपनयनाख्यं द्वितीयं जनमेति जनमसंस्तुति निर्व-र्तयित, साविच्या तदनुवचनेन सा जातिः सत्या साऽजरामरा। यद्यप्येतेऽभिन्नार्थाः शब्दास्तथापीहोपनयनाख्यस्य जनमनो मातृजन्मनः सकाशाङ्गुणातिशयविवचायां प्रयुक्ताः। न हि जरामृत्यू प्राणिनामिव जातेः सम्भवतः। अविनाशित्वं त्वेकेनैव शब्देन शक्यते प्रतिपादयितुम्। न च तत्प्रतिपाद्यते। वेदपारग आचार्यो यां जाति विधिवत्सावित्रया उप-नयनाङ्गकलापेन-सावित्रोशब्दस्य तल्लक्षणत्वात्-उत्पादयित सा श्रेयसीति, पदयोजना।

जातिर्जन्म ॥ १४८॥

अल्पं वा वहु वा यस्य श्रुतस्योपकरोति यः ॥ तमपीह गुरुं विद्याच्छ्रु तोपक्रियया तया ॥ १४९ ॥

ब उपाध्याया यस्य माणवकस्यापकरोति श्रुतस्य श्रुतेनेत्यर्थः । स्ररूपं वा बहु वा कियाविशेषस्रमेतत् । तमपि खल्पश्रुतेापकारिसं गुरुं विद्यात् । एवं तु योजना ज्यायसी-**यस्य श्रुतस्य-समा**नाधिकरणे-वेदविषयस्य वेदाङ्गविषयस्य वा शास्त्रान्तरविषयस्य तर्ककलाशास्त्रस्य-यदल्पं बहु वा-तेने।पकरोतीत्यध्याहारः ।

मनुस्मृतिः।

श्रुतं च तदुपिकया चासै। श्रुते।पिकया तथा, उपकारिकथया तद्धेतुत्वाच्छुतसुपिक-येति समानाधिकरण्यम् ।

गुरुवृत्तिस्तत्र कर्तव्या तद्वापदेशो वा तत्राचार्यादिशब्दवस्सार्यते ॥ १४६ ॥ ब्राह्मस्य जन्मनः कर्ता स्वथर्मस्य च शासिता ॥ वालोऽपि विमो दृद्धस्य पिता भवति धर्मतः ॥ १५० ॥

ब्रह्मप्रहणार्थं जन्म ब्राह्मम् उपनयनम्, तस्य कर्ता । स्वधर्मस्य शासिता उपदेष्टा, वेदार्थव्याख्यानेन । स तादृशो बालोऽपि ब्राह्मणो वृद्धस्य उयेष्ठस्य पितां भवति । पितृतुल्या तत्र वृत्तिः कर्तव्या ज्येष्ठेनापि ।

"क्षयं पुनः कनीयाञ्ज्येष्ठपुपनयते । अष्टमे ह्युपनयनम् । यावच्च नार्धातश्रुतवेदस्ता-वन्नाचार्यकरणविधावधिक्रियते ।"

एवं तर्हि नोपनयनमत्र 'ब्राह्म' जन्म', किं तर्हि स्वाध्यायप्रहणमेव । तस्य कर्ता-ऽध्यापियता । स्वधर्मस्य वेदार्थस्य शासिता न्याख्याता पिता भवति ।

धर्मतः पितृधर्मास्तत्र कर्तव्याः । धर्मत इति धर्मनिमित्तं तत्र पितृत्वम् । न च ते धर्मा प्रध्यापकव्याख्यात्रोः पितृत्तम्बन्धिनः सिद्धाः सन्ति, अतो विधीयःते - ब्राह्मण-वत्त्वत्रिये वर्तितव्यमिति यथा ॥ १५० ॥

अध्यापयामास पितृन शिशुराङ्गिरसः कविः ॥ पुत्रका इति होवाच ज्ञानेन परिगृह्य तान् ॥ १५१ ॥

पूर्वस्य पितृत्रद्वृत्तिविधेरर्थवादे। त्यं परकृतिनामा । स्निङ्ग्सः पुत्रः कविनीम शिशुर्वालः पितृतुल्यान्यितृव्यमातुलतत्पुत्रादीनिधिकत्यसी प्रध्यापयाञ्चकाराध्यापित-वान् । स चाह्वानिनिमित्तेषु तान्युचका स्नागच्छत इत्याजुहाव । ज्ञानेन परिगृह्य तान्खोक्तस्य शिष्यान्कृत्वा ॥ १५१ ॥

ते तमर्थमपृच्छन्त देवानागतमन्यवः ॥ देवादचैतान् समेत्योचुर्न्याय्यं वः शिशुरुक्तवान् ॥ १५२ ॥

ते पित्रादिस्थानीया पुत्रका इत्याह्वानेनागतमन्यव उत्पन्नकोधास्तमर्थं पुत्रशब्दा-ह्वानं देवान्पृष्टवन्तः । 'ग्रनेन वालेन वयमेवमाहूयामहे । किमेतस्य क्तम् ।'

ते देवा: पृष्टाः सन्तः सर्वे समवायं कृतवन्तः 'समेत्य' ऐकमत्यं स्थापयित्वेता-न्कवेः पितृनूचुरुक्तवन्ते। 'न्याय्यं युक्तं वे। युष्मान् शिशुरुक्तवान्' ॥ १५२ ॥

> अज्ञो भवति वे वालः पिता भवति मन्त्रदः ॥ त्रज्ञं हि बाल इत्यादुः पितेत्येव तु मन्त्रदम् ॥ १५३ ॥

न च वयसा खल्पेन बाली भवति कि तहाँ हो मुर्खी बृद्धोऽपि यः। मन्त्रद उपलच्छम्। मन्त्रान्वेदान्या ददात्यध्यापयति विवृशोति च स पिता भवति।

वै शब्द भ्रागमान्तरसूचकः। देवानामप्येष स्रागमः पुराग एव। तथा चैतिहा-सूचकः परापदेश आहुरिति। अच्चं मूर्ख बाल इत्याहु स्मत्वूर्वे पा पिते ति मन्त्रदम् । इतिकरणं स्वरूपपरतां बोधयति । यतः परतः श्रूयते । बाल इत्येतेन शब्देनाइमात्रः । अतश्च बालशब्दाद्वितीयाया अभावः ।

द्धान्दी गये शैशवं ब्राह्मणमेतद्वस्तुतः स्मृतिकारेण वर्णितम् ॥ १५३ ॥

न हायनैर्न पलितैर्न वित्तेन न वन्धुभिः॥ ऋषयश्रकिरे धर्म योऽनूचानः स ना महान् ॥ १५४ ॥

इयमपराऽध्यापकप्रशंसा ।

848

हायनशब्दः संवत्सरपर्यायः। न बहु भिर्वधेः परिणतवया महान्पूज्यो भवति, न पिततैः केशश्मश्ररामिः शुक्लैर्न वित्तेन बहुना, न बन्धुभिः। प्रागुक्तानि मान्यस्था-नान्यापद्यन्ते । समुदितैर्न महान्भवति, किं तर्हि एकयैत्र विद्यया । यस्माद्भवया च क्रिरे । ऋषिर्दर्शनात् । निःशोषवेदार्थदर्शिना निश्चित्यमं धर्मं व्यवस्थापितवन्तः । याउनूचानः, त्रनुवचनमध्यापनं कुत्स्नाङ्गस्य वेदस्य, स ने sसाकं महाब्छे छः। करोतिवर्यवस्थापने वर्तते, नाभूतजनने ॥ १५४॥

> विप्राणां ज्ञानते। ज्यैष्ठ्यं क्षत्रियाणां तु वीर्यतः ॥ वैश्यानां धान्यधनतः शुद्राणामेव जन्मतः ॥ १५५॥

श्रयमप्यर्थताद एव । यदुक्तं 'वित्तादिभ्यः समुदितेभ्यः केवलाऽपि विद्या ज्यायसीतिं तहेव सप्रपञ्चमनेन निर्दिश्यते।

ब्राह्मवानां ज्ञानेन ज्ये दुर्घं, न वित्तादिभिः। स्वियावां वीर्यंतः। वीर्यं द्रव्यस्य कीशलं, रहप्राणता च । वैश्यानां धान्यधनतः । धान्यस्य पृथगुपादानाद्धनशब्दो हिरण्यादिवचनः, त्राह्मणपरित्राजकवत् । बहुधना वैश्यः स ज्येष्टः।

श्राद्यादित्वात्त् तीयार्थे तसिः, हेती तृतीया (पा.सृ. २।३।२३) ॥ १५५ ॥ न तेन दृद्धो भवति येनास्य पलितं शिरः ॥ यो वै युवाऽप्यधीयानस्तं देवाः स्थविरं विदुः ॥ १५६ ॥

मनुस्मृतिः।

न तेन वृद्ध उच्यते येनास्य पलितं धवलं शिरः शिरः शाः केशाः । कथं तिहे या वे युवाऽपि तरुखोऽपि श्रथ चाधीते तं देवाः स्थविरं विदुः बुवते । देवाः किल सर्वस्य वेदितार इति प्रशंसा ॥ १५६ ॥

> यथा काष्ट्रमया हस्ती यथा चर्ममया मृगः ॥ यश्च विप्रोऽनधीयानस्रयस्ते नाम विभ्रति ॥ १५७ ॥

इयमध्ययनाध्येतृस्तुतिः।

श्रध्यायः ]

काष्ट्रमयः दारुणा यः क्रियते ककचादिना इस्त्याकृतिः, स यथा निष्फलः, न इस्ति-कार्यं राज्ञां शत्रुवधादि करोति । एवं यो त्राह्मणो नाधीते स काष्ठतुल्यः, न कचिद्धिकारी। चर्ममया मृगः चर्मविकाराऽन्योऽपि यो मृगः स निष्फलो नाऽऽखेटकादिकार्यः कराति।

त्रय एतं नाम मात्रं बिभ्रति, न तस्यार्थम् ॥ १५७ ॥

यथा षण्डाऽफल: स्त्रीषु यथा गौर्गवि चाफला ॥ यथा चान्नेऽफलं टानं तथा विमोऽनुचोऽफलः॥ १५८ ॥

षगढे। नपुंसक उभयव्यक्षने। इशक्तः स्त्रीगमने, यथा स्त्रीष्वफलः। यथा गै।र्गवि स्त्रीगैः स्त्रीगव्याम् । एवं तथा विमोऽनृचाऽनधीयानाऽफलः । सप्राष्ट्रश्लोकाः अध्येत्वेदित्रोः प्रशंसार्था अतिकान्ताः ॥ १५८ ॥

> अहिंसयेव भूतानां कार्यः श्रेयोऽतुशासनम् ॥ वाक् चैव मधुरा श्लक्ष्णा प्रयोज्या धर्ममिच्छता ॥ १५९ ॥

इदानीमश्रद्धस्य शिष्यस्याधीयानस्येतस्ततश्चित्तं व्यात्तिप्यते। श्रध्यापयितुः कोधीत्पत्ती न ताडनपरुषभाषणाद्यमत्यर्थं प्राप्तं निषिध्यते

स्रहिंसया अताडनेन भूतानां भार्यापुत्रदासशिष्यसे।दर्याणाम्। स्रे योर्थमनु-शासनं कार्यम् । भूतप्रहणान्मा शिष्यस्यैव विज्ञायि । दृष्टादृष्ट्रफलावाप्तिः श्रेयः तदर्थमनुशासनम्, अप्रन्थको वापदेशः, शास्त्राध्यापनव्याख्याने वा ।

यथासम्भवमतिताडनं कोशनं चात्र प्रतिषिध्यते । ईषत्ताडनं त्वभ्यनुज्ञातमंव 'रज्ज्या वेशुइलेन' वेति ।

''कथं तर्हि मार्गे स्थाप्याः।"

वाक् चैव मधुरा सान्त्वपृर्विका। प्रियया वाचा श्लक्ष्णया नोच्चैरुद्धतेन काकरुचेण खरेण—प्रियणाऽपि 'अधीष्त्र पुत्रक मा चित्तमन्यत्रावद्धाः श्रद्धया समापय शीव्रं प्रपाठकं तत्चणं विहरिष्यसि शिशुभिः सवयोभिः'। यस्तु न तथा श्रद्धामुपैति तस्योक्तो विधिः 'वेणुद्रलेनेति'।

प्रयोज्या वक्तव्या।

धर्म मिच्छता । एवं सातिशयोऽध्यापन्ध्मी भवति ॥ १५६ ॥

यस्य वाङ्मनसी शुद्धे सम्यग्गुप्ते च सर्वदा ॥ स वै सर्वमवामोति वेदान्तोपगतं फलम् ॥ १६० ॥

यस्याध्यापियतुरन्यस्य वा सङ्चोभहेतौ सित वाङ्कनसी शुद्धे न कालुष्यं गच्छतः । सम्यग्गुप्ते चे।त्पन्नेऽपि कालुष्ये न परद्रोहव्यवसायो न च तत्पीडार्थः कर्मा-रम्भः,—एतत्सम्यग्गेपनं वाङ्मनसयोः ।

सर्वदाप्रहण पुरुषमात्रधर्मार्थ, नाध्यापयितुरेव अध्यापनकाले।

स वे सर्वमवाम्नोति। वेदान्ता वेदसिद्धान्ताः। सिद्धशब्दस्यात्यन्तं सिद्ध इति 'सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे' इत्यत्रात्यन्तशब्दस्येव लोपः। वैदिकेषु वाक्येषु यः सिद्धान्तो व्यवस्थितार्थोऽस्य कर्मण इदं फलमित्युपगतः, श्रभ्युपगतो वेदविद्धिः, तत्फलं सर्वे माम्नोति।

एवं च वदता वाङ्मनससंयमस्यानेन वाक्येन क्रतुषु पुरुषोभयधर्मतीका भवति । केवलपुरुषधर्मातिकमे ह्यसित क्रतुवैगुण्येऽसंयतोऽपि वाङ्मनसाभ्यां किमिति क्रत्स्नं फलं न प्राप्नोति, येनोच्यते 'संयमी सर्वमाप्नोति' इति ।

अन्ये तु वेदान्तान् रहस्यब्राह्मणान्व्याचचते । तेषु यदभ्युपगतं फलं, नित्यानां कर्मणां निष्फलानां च यमनियमानां तत्फलं ब्रह्मप्राप्तिलचणं सर्वमाप्नोति ।

''क्थं पुनर्नित्यानि ब्रह्मप्राप्त्यर्थानीति'' चेदस्ति केषांचिद्दर्शनम् ।

श्रथवा वेदस्यान्तोऽध्यापनसमाप्तिस्ततो यत्फलमाचार्यकरणविधिस्तत्प्राप्नोति । एवं तु व्याख्यानेऽध्यापनविध्यर्थतैतं स्यात् ॥ १६०॥

> नारुन्तुदः स्यादार्त्तोऽपि न परद्रोहकर्मधीः ॥ ययाऽस्योद्विजते वाचा नालाक्यां तामुदीरयेत् ॥ १६१ ॥

अयमपर: पुरुषार्थमात्रधर्म: । असंषि मर्माणि तुदति व्यथयतीत्यरुन्तुदे। मर्मस्प-

शिनीर्वाचा ऽत्यन्ते द्वेजनकरीराक्रोशवाचा यो वदति । आर्चः पीडिताऽपि परेण न ताह-

मनुस्मृतिः।

तथा परद्रोद्यः परापकारः तदर्थ कर्म तद्धीश्च न कर्तव्या । श्रथवा परद्रोहश्चासी

कर्म च तत्र धीः बुद्धिरिप न कर्तव्या ।

यया वाचा नर्मप्रयुक्तयाऽपि पर उद्भिजते अय च तां वाचं ने।दोरयेत्। वाक्यैकदेशमपि तादृशं ने।चारयेदात एकदेशादर्थप्रकरणादिनाऽर्थान्तरसूचनं प्रतीयते। यतः सा वाक् अलोक्या स्वर्गदिलोकप्राप्तिप्रतिबन्धिनी।। १६१॥

सम्मानाद्ब्राह्मणो नित्यमुद्विजेत विषादिव ॥ त्रमृतस्येव चाकाङ्क्षेदवमानस्य सर्वदा ॥ १६२ ॥

भित्तमाणस्य ब्रह्मचारिणो गृहं वोषाध्यायस्य जीविकयाऽध्यापयते। यत्र सम्मानं न स्यात्र तेन चित्तसङ्क्षोभमाददीत, अपि तु सम्मानादेवे। द्विजेत पृज्यैव दीयमानं न बहु मन्येत।

अमृत्मिवाकाङ्कोद्भिलपेदवमानमवज्ञां सर्वदा। उत्कण्ठासामान्यात् अधी-रार्थत्वमाकाङ्कोरारोप्य षष्ठी कृता।

"ननु चानचितमभोज्यम्।"

सत्यं चित्तसङ्क्षोभप्रतिषेधार्थमेतत्। न तु ताहशस्य भोज्यताच्यते। सम्मानावमानयोः समेन भवितव्यं न पुनरवमानं प्रार्थनीयम्।

ब्रह्मचारिण्स्त्ववमसमपि भिचाऽऽदानम् । न चायं प्रतिब्रह्मा, 'योऽर्चितं प्रतिगृह्णाती'-त्येतस्य येन विषयः स्यात् ॥ १६२ ॥

> सुखं द्यवमतः शेते सुखं च प्रतिबुध्यते ॥ सुखं चरति लेकिऽस्मिन्नवमन्ता विनश्यति ॥ १६३ ॥

पूर्वस्य विधेरर्थवादे। उथं फलदर्शनार्थः । योऽवमानात्र ज्ञुम्यति स सुखं शेते । श्रान्यथा द्वेषेण दह्यमाना न कथंचित्रिद्रां लभते। प्रतिबुद्धश्च तिचन्तापरे। न सुखं विन्दिति ६ उत्थितश्च शयनात्कार्येषु सुखं चरित । यस्त्ववमानस्य कर्ता स तेन पापेन विनश्यति ॥ १६३ ॥

त्रानेन क्रमयोगेन संस्कृतात्मा द्विजः शनैः ॥

गुरो वसन सिञ्चनुयाद्ब्रह्माधिगयिकं तपः ॥ १६४ ॥

संस्कृतात्मीपनीते। द्विजे।ऽनेन क्रमयोगेन तपः सञ्चिनुयात् । 'ग्रध्येष्य-

माणः इत्यत आरभ्य यद्वस्वारिणः कर्वव्यमुक्तं तस्यानेनेति प्रत्यवमर्शः। आनेन विधिसङ्घातेन क्रमयोगेन क्रमेणानुष्टीयमानेन तप भारमसंस्कारं निष्कलमषत्वलचणम्। यथा तपसा चान्द्रायणादिना निष्कलमषत्वं भवत्येत्रमनेनापि वेदप्रहण।र्थेन यमनियम-समृहेन। अतः सञ्चनुयात् शनैरत्वरयाऽर्जयेच वर्धयेच्च।

क्रमः परिपाटी इदं कृत्वेदं कर्त व्यम्, 'ॐकारपृर्विका' इत्यादिः, तेन योगः सम्बन्धो यस्यानुष्टानस्येति यावत् ।

त्रहाणः आधिगमिकमधिगमार्थम् । अध्ययनबे।धावधिगमः ॥ १६४ ॥

तपाविशेषैर्विविधैर्वतेश्च विधिचोदितेः ॥

वेदः कृत्स्रोऽधिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजन्मना ॥ १६५ ॥

तपोविश्वेषः कुच्छ्चान्द्रायणादिभिवि विधेर्वेहुप्रकारैरेकाहारचतुर्थकालाहारा-दिभिरभिचिण्वता शरीरम् । व्रतेश्वोपनिषन्महानाम्निकादिभिः । विधिनोदितेर्गृ ह्यस्म-तिष्वाम्नातैरनुश्चीयमानैवे दः कृतस्ने 15िधगन्तव्यः ।

ये तु "पूर्वश्लोके तपः शब्दो ब्रह्मचारिधर्मे प्रयुक्त, इहापि तपाविशेषास्त एवाभिप्रेताः" इत्याहुर्न ते सम्यङ्गन्यन्ते । व्रतशब्देनैव तेषां संगृहीतत्वात् । व्रतमितिहि शास्त्रते नियम उच्यते । सामान्यशब्दत्वाच व्रतशब्दस्य महानाम्त्रिकादीनामपि व्रहणसिद्धिः । तस्मात्त-पांस्युपवासादीन्यभिप्रेतानि ।

इह केचिद्धेद इस्प्रैकवचनं विविच्चतं मन्यन्तं। यद्यपि तव्यप्रस्ययनिर्देशाद्विनियोगता वेदस्य प्राधान्यं संस्कार्यतया प्रतीयते, तथापि विधिता वस्तुतश्चार्थाववेधि गुग्राभाव एव । गुग्रे च संविवच्चितेऽर्थाववे।धपर्यन्ता ह्यं वेदविषयो माण्यकस्य व्यापारा विधिवृत्तपर्यालां-चयनाऽवसीयते। श्रयं ह्यत्र विध्यर्थो (ऽधीतेन वेदेनार्थाववेधि कुर्यात् न संस्कार्यत्वमन्यथा निर्वहिति । सर्वो हि कार्यान्तरे शेषभूतः संस्क्रयते । वेदस्य च दृष्टमेव कार्यमधीतस्य स्वार्थवेधि नक्तवनन्यथा 'सत्त् कजुद्दे।तिं इतिवत्प्राधान्यं श्रुतमप्युत्मृत्रयेत । धातुरत्यवन्वेधि एव । 'श्रुधिगमनं हि ह्यानमुच्यते । ''सर्वे गत्यर्था ह्यानार्थां इति स्मृतम् । स्वरूपप्रहृणं च वेदस्य प्रागेव विद्वितं 'संहत्य हस्तावध्ययम्पप्राप्तं प्रतिप्रस्रविद्यते 'वेदानधीत्येति' । ''यद्यनेकवेदाध्ययनमस्ति कैकत्वविवच्चोपयुज्यते ।' बादमुपयुज्यते । एकस्यान्धित्यति' । ''यद्यनेकवेदाध्ययनमस्ति कैकत्वविवच्चोपयुज्यते ।' बादमुपयुज्यते । एकस्यान्धित्यति' । 'स्यानेकवेदाध्ययनमस्ति कैकत्वविवच्येनम् इति विध्यर्थनिवृत्तः । इच्छातस्त्वनेकवेदाध्ययम् यनम् । ''यदि न विधिचोदितं क उन्मत्तो दन्तकलशिकयाऽद्रस्मानं क्रेशियवित ।' अस्त्यन्वाऽत्र विध्यत्ति । 'स्राप्ताद्वित विध्यत्ति । स्मान्य विधिवीक्यत्यः स्वत्ति विध्यत्ति । स्वाः स्वर्थनिविक्यते 'वेदानधीत्येति' तच फलकामस्य । फलं च स्वर्गः । प्रशास्य विधेविक्यन्यन्ताः विध्वविद्यते । स्वर्यास्य विधेविक्यन्यन्ताः 'वेदानधीत्येति' तच फलकामस्य । फलं च स्वर्गः । प्रशास्य विधेविक्यन्यन्यन्ताः 'वेदानधीत्येति' तच फलकामस्य । फलं च स्वर्गः । प्रशास्य विधेविक्यन्यन्यन्यः

शेषे किञ्चिदाम्रायतं, घृतकुस्यादयोऽन्यद्वा, ततस्तदेव भवितुमहित । ब्रह्मचारिखो हि विधिरश्चीत्रबेधिविषयो हष्टप्रयोजनश्च, भवबेधिस्य कर्मानुष्टानेषयोगदर्शनाद्विदुषः कर्मण्यधिकारात् । अनेकवेदाध्ययनमहष्टायैव । अन्यश्चैकवेदाध्ययनेनैव स्वाध्यायविधिनि-वृक्तिरस्ति धर्माय विधी वेदानधीरयेखादिवचनमनर्थकमेव स्थात् ।

मनुस्मृतिः।

तत्रोच्यते । कथमयं पत्तः सङ्गच्छेत यावतैकोऽयं विधिर्वेदोऽधिगन्तव्य इति, सं चेत्संस्कारविधित्वस्ट्रष्टकर्मानुष्ठानोपयोगाच नादृष्टार्थः कल्प्यते, तदनेकत्रेदाध्ययनेऽपि तुल्यम् । तत्रापि ह्ययं प्रकारोऽस्त्येव । वैहृष्यं च स्थात् । कचिदाधानविधिवद्ववेधद्वा-रेग्रा नित्यकाम्यकर्मसम्बन्धः, कचित्साचारकलार्थतेति ।

श्रथ मतं ''वेदानधीत्येति विध्यन्तरमेतत्, न चाचार्यकरणविधिप्रयोज्यम्। तस्फल-काम एवात्राधिकियतः' इति ।

तदसत्। न वैतद्विध्यन्तरम्। प्रकृतस्यैव विधेरसत्यां सङ्ख्याविवचायां पञ्चषट्मप्तादि-शाखाध्ययनं यावच्छक्ति प्राप्तं त्रयं नियमयति । न चाधीयोतेति विधिरत्र श्रूयते । ऋपि तु 'गृहस्थाश्रममावसेदि'त्ययमत्र विधिः ।

यदिष सङ्घाया विविच्चतत्वमुक्तं तद्यन्तासम्बद्धम् । विनियोगतो हि सङ्घाविवचा, नीपपादनतः । स च विनियोगः स्वाध्यायार्थमध्ययनमाह । नार्थेन गुणभावेन द्वितीयान्ता-भ्यामवगतं प्राधान्यमपैति । एवं द्याश्रीयमाणं प्रहेऽप्यंकत्वं विवद्यंत 'प्रहं सम्म ष्टीति' । प्रधानभूतस्यापि हि तस्य सम्मार्गं प्रत्यस्त्येव साधनभावः । न त्वसी शब्देनाभिधीयते । यथा प्रहेर्जुहोतीति होमेऽपि गुणभावः । तस्मादभिधानविनियागाभ्यां प्राधान्यं स्वाध्यायस्य । सति च प्राधान्ये, न विवच्चतमेकत्वम् ।

''हन्त तर्हि यद्ये केनापि वेदेन गृहीतेन निवर्तेत स्वाध्यायविध्यर्थो, वक्तव्यमनेकवे-दाध्ययनप्रयोजनम् ।''

तृतीये वद्यामः ।

"ननु यद्यवबोधपर्यन्ते। त्यं विधिस्तदा गृहीते प्रिष्टि स्वरूपता वेदे यावदर्धावबोधो न जातस्तावदन्तरा मधुमां सादियमनियमानुष्ठानमञ्यावृत्तं स्थात् । 'तत्र को देषः १ । शिष्टसमाचारविरोधः । न हि शिष्टा अधीते वेदे तदर्धमुपश्रुण्वन्ते। प्रिमां सादि वर्जयन्ति।

नैष देषः । श्रस्ति हि स्मृयन्तरं 'वेदमधीत्य स्नायात्' इति । तत्राधीत्येति पाठमा-त्रमुच्यते । 'स्नायादिति' च सकलस्वाध्यायविध्यङ्गयमनियमनिवृत्तिर्लच्यते । यथैन मधुमांसे प्रतिषिद्धे एवं स्नानमपि । तत्र स्नानमनुज्ञायमानं साहचर्यान्मधुमांसादीन्यपि तुल्य-प्रकरणत्वादनुजानाति । स्नोसम्प्रयोगस्तु वचनान्तरेणाविष्तुतब्रह्मचर्य इति प्रतिषिद्धः ।

श्रध्याय: ]

तद्भातिकमे च न स्वाध्यायविधेरर्थाववोधकाले किञ्चित्परिद्वीसम्। न हि तस्यामवस्थायां तदङ्गं, सर्वेषां यमनियमानां प्रहर्णान्तत्वात् । पुरुषार्थस्त्वयं प्रतिषेधः । स्रतएव कथिन्दिर्ज्ञवेनावकीर्थिपायश्चित्तम् । व्रतस्थस्य हि रेतःसेको विकारः, न च व्रतस्थश्चान्द्रा-यणादिनाऽनेने।पपातकप्रायश्चिरेनाधिकियते ।

"िकं पुनः स्नायादिति लच्चणात्वे कारणम् ?"

उच्यते । न तावदिदं स्नानमङ्किः शरीरचालनरूपमदृष्टार्थत्वप्रसङ्गात् । ब्रह्मचारिनि-यमानां चावध्यपेचत्वादस्य चावधिसमप्रकत्वेनापेचितार्थविधिनापपत्तेः।

"न पुनरेवं तेषामवध्यन्तरापेचा । स्वाध्यायविध्यर्था हि तेऽतस्तन्निवृत्तिरेव तेषामविधः । तस्य च निवृत्तिविषयनिवृत्त्या । अध्ययनं च तस्य विषयः । तन्निवृत्तिः प्रत्यचैव ।"

सत्यं-यद्यस्य श्रुतविषयनिष्ठतेव स्यात् । अश्रुतोऽप्यस्य विषयः फलभूतोऽर्थाधिगमोऽपि संस्कारविधित्व।न्यथानुपपत्त्या विषयतामापन्नः । यतः श्रुताध्ययननिष्ठत्वे विधित्वमेवास्य व्याहन्येत । विधेहि स्वार्थानुष्ठापकत्वं रूपम् । स्वार्थश्च कार्यकरणेतिकर्तव्यतात्मकः । तच विध्यर्थव्यतिरेकेण नान्यत्किञ्चित्। न कार्यं करणं विषयः, एकपदोपादानात्। अधी-यीतेत्यध्ययनादिधात्वर्याविच्छन्नो भावार्थः । यमनियमानुष्ठानमितिकर्तव्यता। न तत्र तावदस्य विधेः स्वार्थानुष्ठापकत्वसम्भवः। यतो विषयानुष्ठानद्वारिका सर्वा विधीनां स्वार्था-नुष्ठानसम्पत्तिः । तस्यास्य विषयानुष्ठानं विध्यन्तरवशादेव सिद्धम् । स्राचार्यस्य हि विधि-रिक्त ' उपनीय शिष्यं वेदमध्यापयेत् ' इति । न चाध्ययनमन्तरेणाध्यानसिद्धिः । अत त्राचार्यः खिविधिसम्पत्त्यर्थमध्ययने माण्वकं प्रवर्तयति खयं च ज्ञात्वा नाचार्यः णाप्रवितिः-तस्यानुष्ठानसम्भवः । स्रते। ऽवश्यमाचार्यविधित्रयुक्तता एषितव्या । तत्त्रयुक्तत्वे सति सिद्ध-मनुष्ठानमिति न स्वाध्यायाध्ययने माणवकस्य विधिना कश्चिदर्थः । स्रतः प्रयोक्तृत्वासम्भ-वारकी हशी विधिरूपता प्रस्य विधे: । स्वरूपनाशे प्रसक्ते स प्रकारी प्रनिवन्यते, यथा प्रस्य प्रयोक्तृत्वं लभ्यते । तत्र निश्चितस्तावदयं संस्कारविधिः । न च निष्फतः संस्कारः । अध्ययने सति यादृशस्य तादृशस्यार्थं बन्धस्य दर्शनात्तस्य च सकलतःकर्मानुष्ठाने।पयोगि-त्वात् । त्रातः श्रुताध्ययनविषयसम्बद्धावबोधकर्तव्यताऽतो विधेः प्रतीयते । यद्यपि च वस्तुस्वाभाव्येन वाक्यप्रहणसमनन्तरमववोधो जायते, न तु निश्चितरूपो भवति । अतो येन प्रकारेण निश्चया भवति तस्मिन्नंशे विधेः प्रयोक्तृत्वम्। निश्चया विचार्य संशया-दिव्युदासेन भवति । न च विचाराऽन्यतः प्राप्तः । नाचार्यविधेः, तस्याध्ययनमात्रेण निर्दृ ते: । नापि दृष्टकार्यप्रयुक्तः, किं विचारमन्तरेख पुरुषस्य न सिद्ध्येद्यदर्थं प्रवर्तेत ।

"यहच्छया प्रामादिकामस्येव विचारोऽपि प्राप्त" इति चेत्-एवं तहा नियतत्वात्पु-रुषेच्छायाः कश्चित्र विचारयेत्। यदि विचारयेत्राध्ययनसमनन्तरम्। स्रतोऽस्यांशस्याप्रा- प्रत्वाद्यावद्याप्तं विधेर्विषय इत्यस्ति विधेर्व्यापारः । तस्माद्य्ययनस्यान्यतः प्राप्त-त्वात्तात्सम्बन्धस्यावबोधस्यानिश्चितकृपस्य वस्तुस्वाभाव्येनेात्पत्तेस्तादृशस्य न कचिद्रर्थ-वत्त्वात्सत्यपि तस्मिन्संस्कारकत्वान्निर्व्यूढे निश्चितस्यैव फलवत्कर्मानुष्टानेापयोगित्वा-निश्चयस्य विचारसाध्यत्वात्तस्य च नियतकालावश्यकर्तव्यताप्राप्तेस्तनिवृत्त्यर्थे विचार-पर्यवसायी विधिरयमवतिष्ठते ।

श्रतो भवत्याकाङ्का नियमानाम्—कि श्रुताध्ययनपर्यवसानावधिकताऽऽचिप्तनि-श्रिताववेधजननार्थविचारपर्यवसानः । श्रतोऽस्यामपेचायां 'वेदमधीत्य स्नायादि 'त्यनेना-विसमपीण' क्रियते । तत्र प्रकृत्यापेचायाश्चाविशेषाद्यका लच्चणा ।

"ननु किमिदमुच्यतेऽश्रुते।ऽवबोधः, यावता 'ब्रिधिगन्तव्य इति' श्रूयत एव। वेदे स्मृतिषु चान्यासु 'वेदमधीते' 'खाध्यायोऽध्येतव्यः' इति च पठ्यते । मानव्या ग्रिपिस्मृतेरेतत्स्मृति-मूळत्वादभिन्नार्थतेव।''

द्याचिप्तावबोधाभिप्रायोऽयमधिगमः। यदि वा खरूपप्रहणमेवाधिगमः। अवबोधपर्य-न्तता तु तेनैव न्यायेन लभ्यते। न च विसमजसमेकोऽयं विधिस्तस्य च विषयांशः कश्चिदाचार्यविधिना प्रयुज्यते, कस्यचिदंशस्य स एव प्रयोजक इति वैरूप्यम्। किमत्रा-. नुपपत्रम्, अर्थभूतस्यैवावगमात्।

यत्त्रं ''स्रनेकवेदाध्ययनमदृष्टार्थं युक्तमिति''—तस्य 'षट्त्रिंशदाब्दिकम्' इत्यत्र परिहारं वच्यामः।

वेदशब्दो मन्त्रब्राह्मणवाक्यसमुदायात्मिकां शाखामाचष्टे । तदवयवेऽपि वाक्ये वेदशब्दस्य प्रयोगदर्शनात् तदाशङ्कानिवृत्त्यर्थः कृत्स्नशब्दः । यद्यप्येकस्मिन्वाक्येऽधीते वाक्यान्तरस्यापि वेदशब्दवाच्यत्वादनिवृत्तमध्ययनं संस्कारकर्मत्वाद्महवत्त्रधापि विस्पर्ध्यर्थं कृत्स्नप्रहणम् ।

ग्रन्थे त्वङ्गविषयं कृत्स्नशब्दं वर्णयन्ति । वेदशब्दो ह्युक्तपरिमाणस्य वाक्यसमुदा-यस्य वाचकः । तत्र ऋङ्गात्रेणापि न्यूने न स्वाध्यायोऽधीतो भवति । तस्मात्कृत्स्नशब्दो-ऽङ्गाध्ययनप्राप्त्यर्थः । तथा च स्मृत्यन्तरम् "ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षद्भा वेदोऽध्येय" इति ।

"ननु यो 'वेदः' स कृत्स्न इत्येतदत्र प्रतीयते । न चाङ्गानि वेदशब्दवाच्यानि । तत्र कुते।ऽङ्गैः साहित्यम् । या त्वेषा स्मृतिः 'षडङ्गो वेशेऽध्येय' इति तत्र स्वशब्देनाङ्गा-न्युपात्तानि । इह तु वेदविशेषणत्वात्कृतस्रशब्दस्य कथमिवाङ्गानि गृह्योरन् ''

उच्यते। स्वाध्यायोऽध्येतव्य इतिमूलैवैषा स्मृतिः। सा चावबोधपर्यन्ता व्यवस्थापिता। ध्यवबोधस्य नान्तरेखाङ्गानि कल्पत इत्यर्थसिद्धमङ्गानामुपादानम् । स्रते। निगमनिरुक्तव्या- करणमीमांसावेदनमपि विध्याचिप्तम् । एवमर्थमङ्गानामुपादानमङ्गीकृत्यं कृत्स्रशब्दो द्योत-कत्वेन युक्त उपादातुम् । तत्र यथाऽऽरम्भकाणि पुरुषस्य इस्तपादादीन्यङ्गान्युच्यन्ते, नैवं वेदस्य निरुक्तादीन्यारम्भकाणि । अय च भक्त्याऽङ्गत्वेन वेदस्योच्यन्ते । न किल तैर्विना वेदः स्वार्थाय प्रभवत्यते।ऽङ्गानीवाध्यासे।ऽत्र । एवमध्यारे।पितवेदत्वेन कृतस्त्रशब्द उपपद्यते ।

सरहस्य इति रहस्यमुपनिषदः । सत्यपि वेदत्वे प्राधान्यातपृथगुपादानम् ॥१६५॥ वेदमेव सदाभ्यस्येत्तपस्तप्स्यन् द्विजोत्तमः ॥

वेदाभ्यासा हि विषस्य तपः परमिहाच्यते ॥ १६६ ॥

प्रकृतशोषतया प्राप्त एव प्रहणार्थोऽभ्यासोऽन्द्यते स्तुत्यर्थम् ; न पुनर्विध्यन्तरम् । सदाशब्दे। प्रहणकालापेच एव ।

तपः शब्दः शरीरक्लेशजननेष्वाद्वारनिरोधादिषु शास्त्रीयेषु वर्तते । इह तु तज्ज-न्यात्मसंस्कारा वराभिशापादिसामर्थ्यं लच्चणयोच्यते ।

तत्तपस्तप्स्यन् तपसाऽर्जीयतुमिच्छन्, ग्रर्जनाङ्गे सन्तापे धातुर्वर्तते । कर्मक-र्वत्वस्याविवचितत्वात्परस्मैपदम् ।

हेतुरूपो द्वितीयश्लोकार्धोऽर्थवादः । वेदाभ्यासा हि यावत्कि श्वित्प्रकृष्टं तपः, ततः परं श्रेष्ठम् वेदाभ्यासस्तत्तुल्यफलतामारोष्य स्तूयते ॥ १६६ ॥

त्रा हैव स नखाग्रेभ्यः परमं तप्यते तपः॥ यः स्रग्व्यपि द्विजोऽधीते स्वाध्यायं शक्तितोऽन्वहम्॥१६७॥

भ्रयमपरे। वाजसनेयकस्वाध्यायविधिर्वाह्मणेऽर्थवादानुवादः । स्वा नखामेभ्य एवेति सम्बन्धः ।

ह्रशब्द ऐतिहासूचकः।

परमशब्दात्तपसः प्रकर्षे प्रतिपन्ने नखात्रप्रहणं प्रकृष्टस्यापि प्रकर्षमाह । नखा-प्राणि निर्जीवानि तान्यपि तपसाऽनेन व्याप्यन्ते । तपे हि कुच्छादिकं नखाप्राणाम-व्यापकत्वान्न निःशेषफलप्रदम्, इदं तु तान्यपि व्याप्नेतिति प्रशंसा ।

तप्यते तप इति । "तपस्तपःकर्मकस्यैव" (पा.सू.३।१।८८) इति यगात्मनेषदे । यः सूग्ठयपि । स्नगस्यास्तीति स्नग्वी, कृतकुसुमदामा पुरुष उच्यते । अनेन च ब्रह्मचारिनियमत्यागं दर्शयति । परित्यज्यापि ब्रह्मचारिधर्मान् यदि श्रक्तिता यावच्छ-क्नोति स्वल्पमण्यन् इं प्रत्यहं वेदमधीते सोऽपि प्रकृष्टेन पुरुषार्थेन युज्यते ।

स्तुतिरियं न पुनर्नियमत्यागेऽध्ययनमुच्यते ।। १६७ ॥

श्रध्यायः ]

योऽनधीत्य द्विजो वेदमन्यत्र कुरुते श्रमम् ॥ स जीवन्नेव शुद्रत्वमाशु गच्छति सान्त्रयः ॥ १६८ ॥

मनुस्मृतिः ।

येषां तावत्क्रत्स्त्रशब्दोऽङ्गपरिम्रहार्थस्तेषामनियतक्रमेऽध्ययने प्राप्ते कमो नियम्यते । प्रथमं वेद्रोऽध्येतव्यस्तते।ऽङ्गानि । येषां तु वेदस्यैवासाकल्याशङ्कानिवृत्त्यर्थ, तेषां त्रैविश- व्रतानन्तरं वेदस्यैव प्राप्तमध्ययनम् । अगृहीते वेदेऽङ्गानामध्ययनन्नाभ्यनुज्ञायते ।

या द्विजा वेदमनधीत्यान्यत्र शास्त्रे अङ्गेषु तर्कशास्त्रप्रन्थेषु वा श्रममिन्योगातिशयं कुरुते स जीवन्नेव शूद्रत्वमाप्नोति । आशु चित्रम् । सान्वयः पुत्रपौत्रादिसन्तत्या सह ।

'श्रमो' यह्नातिशयस्तन्निषेधायोगात्तत्समाप्तौ यथावसरमन्यान्यपि विद्या-स्थानानि पष्ट्यन्ते ।

शूद्रत्वप्राप्तिवचनं निन्दातिशय:।

द्विज इति वचनादुपनीतस्यायं क्रमनियमः। प्राक्चोपनयनादङ्गाध्ययनमनिषिद्धं शिचाव्याकरणादि यद्वेदवाक्यैर्न मिश्रितम्।

"ननु च स्वाध्यायविधिनाऽङ्गान्याचिष्यन्ते । तं च विधिमाचार्यप्रयुक्तो माणव-कोऽनुतिष्ठति । प्रागुपनयनादसत्याचार्ये कुतोऽङ्गाध्ययनसम्भवः १''

नैष द्रोषः। 'तस्मादनुशिष्टं पुत्रं लोक्यमाहुरिति' (बृहदारण्यक १।५।१७)
पित्राऽयं संस्कर्तव्यः। स एनं प्रागुपनयनाद्व्याकरणाद्यध्यापयिष्यति ।। १६८ ।।
द्विजातीनां तत्र तत्राधिकारः श्रुतः। तत्राचार्यादिशब्दवत्सुहत्त्वात्तदर्थनिरूपणार्थमाह-

मातुरग्रेऽधिजननं द्वितीयं माञ्जिबन्धने ॥ तृतीयं यज्ञदीक्षायां द्विजस्य, श्रुतिचादनात् ॥ १६९ ॥

मातुः सकाशादग्रे श्रादाविधजननं जन्म पुरुषस्य । द्वितीयं मीञ्जिबन्धने उपनयने । 'ङ्ग्रापेर्विहुलम्' (पा. सू. ६।३।६३ ) इति हस्तः । तृतीयं ज्योतिष्टो-मादियज्ञदीक्षायाम् । दीचाऽपि जन्मत्वेन श्रूयते—''पुनर्वारं तदृत्विजो गर्भ कुर्वन्ति यद्दीचयन्तीति'। त्रीणि जन्मानि द्विजस्य श्रुतिनोदितानि ।

"नन्वेवं स्रति त्रिजः प्राप्नोति ।"

ग्रस्तु । द्विजव्यपदेशे तावदुपनयनं निमित्तम् । तद्व्यपदेशनिबन्धश्च श्रीतस्मा-र्तसामयिकाचारिककर्माधिकारः । प्रथमतृतीयजन्माभिधानं द्वितीयजन्मस्तुत्वर्थम् । सर्व-जन्मश्रेष्ठं तत् । ग्रदीचितो हि यज्ञ एव नाधिकियते, श्रनुपनीतस्तु न कचिदेव ।

ग्रन्थे त्वाद्यत्वसामान्याद्दाधानं यहदीचां मन्यन्ते । तस्यापि जन्मसम्भवे। श्रित-'ग्रजात एवासौ योऽप्रोन्नाधत्त' इति ॥ १६६॥ िद्वितीय:

तत्र यद् ब्रह्मजन्मास्य माञ्जीवन्धनचिह्नितम् ॥ तत्रास्य माता सावित्री पिता त्वाचार्य उच्यते ॥ १७० ॥

तत्र एतेषु त्रिजन्मसु यदेतद्ब्रह्मजन्म उपनयनं मैश्जीबन्धनचिह्नितं मेखलाबन्धनेने।पलचितम्। तत्रास्य माता सावित्रो। तया ह्यन्त्रया तिन्नष्पन्नं भवति। अनेन च सावित्रयनुवचनसुपनयने प्रधानं दर्शयति तदर्थं हासौ समीपमानी-यते। पिताऽऽचार्यः।

मातापितृनिर्वर्त्यं जन्म । अतो रूपकभङ्ग्या तत्राप्याचार्यसावित्रयौ भाता-पितरावुक्तौ ॥ १७० ॥

मी खोबन्धनचिद्वितिमित्युक्तम् । तत्र रज्ज्वास जनादाचार्यः पितृवनमान्यः स्यात्त-दर्थमुच्यते—

> वेदप्रदानादाचार्यं पितरं परिचक्षते । न ह्यस्मिन् युज्यते कर्म किञ्चिदामौज्जिवन्थनात् ॥ १७१ ॥

वेदमदानादाचार्यं पितरं परिचक्षते । कृत्स्नवेदाध्यापनाश्रोपनयनाङ्ग-भूतसावित्र्यनुवचनमात्रादेव । प्रदानं माणवकस्य वेदाचरीचारणे स्वीकारीत्पादनम् ।

"यद्येवं, यावन्नाचार्येण पितृत्वं प्राप्तं तावन्न माणवको द्वितीयं जन्म समभुते। अप्राप्तद्विज्ञभावश्च प्रागिवोपनयनात्कामचारः स्यात्"—अत झाह न ह्यस्मिन्प्राङ्कोञ्जि- बन्धनाद्स्य माणवकस्य किञ्चित्कर्म श्रौतस्मार्तमाचारप्रतिष्ठं वाऽदृष्टार्थं प्रयुज्यते—न तत्राधिकियते—उपनयनसमनन्तरमेव सर्वेद्विजातिपुरुषधर्मेरिधिकियते।

''नन्ववैद्यत्वात्तस्यामवस्थायां कथमधिकियताम्।''

एतदर्थमेवे।कं ''गुरै। शिष्यश्च याज्यश्चेति''। श्राचार्येगास्तौ शिचयितव्यः। तदुक्तं 'शौचाचारांश्च शिचयेत्' (मनु० २।६-६)। यथा च गै।तमः (ग्र. २ सू. ६)— 'उपनयनादिर्नियम' इति । श्राचार्यस्य तु वेदसमापनान्तो व्यापारः ॥ १७१॥

नाभिन्याहारयेद् ब्रह्म स्वधानिनयनाहते ॥ शुद्रेण हि समस्तावद्यावद्वेदे न जायते ॥ १७२ ॥

श्रामौश्जिबन्धनादित्यनुवर्तते । यदि वा यावद्वेदे न जायत इत्यर्थवादते। अधिपरिनिश्चयः ।

ब्रह्म वेदस्तन्नोबारयेत्। पितुरयमुपदेशः। यथा मद्यपानादिभ्यो रचेत्तवा वेदाचरोच्चारणात्। केचित्विममेव ब्रह्माभिव्याद्वारिनिषेधं प्रागुपनयनाद्वाकरणाद्यङ्गाध्ययने ज्ञापकं वर्णयन्ति, णिजर्थं व्याचच्चते—'पित्रा न वाचनीयः वाल्याचु कानिचिद्व्यक्तानि वेदवाक्यानि स्वयं पठता न देषः'। एतत्तु न युक्तम्। स्मृत्यन्तरे हि पठ्यते 'न ब्रह्मा-भिव्याहरेदिति' (गी. ग्र. २ सू. ५)। श्रर्थवादे च श्रुतं शूद्रेण हि समस्ताव-दिति। यथा शुद्रो दुष्यित तद्वद्यमपीत्युक्तं भवति।

मनुस्मृतिः।

'स्वधा'शब्देन पितृभ्यः कल्पितमन्नमिहोच्यते । अयवा पित्रयं कर्म 'स्वधा' शब्देनोच्यते। तन्निनीयते त्यज्यते प्राप्यते येन मन्त्रेण स 'स्वधानिनयनः,' "ग्रुन्धन्तां पितरः" इत्यादिः तं वर्जयित्वाऽन्यमन्त्रो नेष्चारयितव्यः । अनुपनीतेनोदकदाननव-श्राद्धादि पितुः कर्तव्यमित्यस्मादेव प्रतीयते । पार्वणश्राद्धादे त्विग्नमत्त्वाभावादनिधकारः। पिण्डान्वाहार्यके हि तद्भच्यते । तृतीये चैतन्निपुणसुपपाद्दिष्ट्यामः ॥ १७२ ॥

> कृतोपनयनस्यास्य व्रतादेशनमिष्यते । ब्रह्मणो ग्रहणं चैव क्रमेण विधिपूर्वकम् ॥ १७३ ॥

'उपनीय गुरु: शिष्यम्' इःयनेन शौचाचाराध्ययनानां क्रम उक्तः । अतश्च तेनैव क्रमेख पठेत् । उपनयनानन्तरमध्ययने प्राप्ते क्रमान्तरार्धमिदमारभ्यते ।

उपनीतस्य त्रैविद्यादित्रतं च कर्तव्यम्। ततः स्वाध्यायोऽध्येतव्यः। कृतो-पनयनस्य ब्रह्मचारिणो व्रतादेशनिष्यते क्रियते चाचार्यैः। शास्त्रांशेनैविमिष्यते। अत्रश्च कर्तव्यतैवैषणा प्रतिपाद्यते। तता ब्रह्मणो वेदस्य यहणम्। क्रमेणानेन। विधिपूर्वकमित्यनुवादः श्लोकपूरणार्थः॥ १७३॥

> यद्यस्य विहितं चर्म यत्सूत्रं या च मेखला ॥ या दण्डो यच्च वसनं तत्तदस्य व्रतेष्वपि ॥ १७४ ॥

गृग्धकारेर्द्रतनामधेयकानि कर्माण्युपदिष्टानि । 'संवत्सरं वेदं भागं वा कि श्विज्ञिष्टु-चतः। इयं व्रतचर्या यो यमनियमसमूहः। तत्र पूर्वव्रतसमाप्तौ व्रतान्तरारम्भे उपनयने ये विधयसादृश एव व्रतादेशेषु ।

"अय प्रागुपात्तानां का प्रतिपत्तिः ?"

ग्रप्सु प्रासनम्।

"नतु च तदुक्तं प्रागुपात्तानाम् । विनष्टानां का प्रतिपत्तिः ?" विनाशे शास्त्रनेदितं चैषां कार्यमन्योपादानाच तेषां निवृत्तिः।

यज्ञमं यस्य ब्रह्मचारियो विहितं यथा ''कार्ष्यं ब्राह्मणस्य रीरवं चित्रयस्य' इति। एवं दण्डादिष्वाप द्रष्टव्यम्। तस्य द्रतेष्विपः। प्रकृतत्वास् व्रतशब्दे। व्रतते ॥१७४॥ मेधातिथिभाष्यसमसङ्गता ।

सेवेतेमांस्तु नियमान् ब्रह्मचारी गुरौ वसन् ॥ सन्नियम्येन्द्रियग्रामं तपादृद्धचर्थमात्मनः ॥ १७५ ॥

वस्यमाणस्य यमनियमसमृहस्य पृथकप्रकरणत्वेन श्लोकोऽयं गैरवख्यापनार्थः। एवं तु यत्पूर्वमुक्तं तदवश्यकर्तव्यम्—इदं तु ततो गुरुतरमनुष्टीयमानं महते फलाय। ब्रह्मचारिष्रहणं प्रकरणान्तरत्वेनातद्धर्माशङ्कयाऽनुसन्धानार्थम्।

"यदि ब्रह्मचारिधर्म एव ब्रासीत्कितर्होद्युच्यते प्रकरणान्तरमिति ?" पूर्वेभ्य एतेषामतिशयात्समानधर्मत्वादेतावता वैलच्चण्येन प्रकरणान्तरत्वव्यवहारः। परिशिष्टानि पदानि श्लोकपूरणार्थतयाऽनृद्यन्ते।

सेवेत अनुतिष्ठेत । इमान्वच्यमाणान । बुद्धौ संनिहितत्वादिदमा निर्दि-श्यन्ते । गुरै। वसन् गुरुसमीपे विद्याध्ययनार्थम् वसन् इति निद्यसित्रधानमाह । संनियम्येन्द्रिययामं प्रागुक्तेन मार्गेण । तपोवृद्धवर्थम् अध्ययनविध्यनुष्ठान-जन्यात्मसंस्कारार्थम् ॥ १७५ ॥

तानीदानीं पूर्वेष प्रतिज्ञातान नियमानाइ--

नित्यं स्नात्वा शुचिः कुर्याद्देविष पितृतर्पणम् ॥ देवताभ्यर्चनं चैव समिदाधानमेव च ॥ १७६ ॥

प्रत्यहं स्नात्वा शुचिः स्नानैनापनीताश्चिमावो देविषिपितृतर्पणं कुर्यात्। यदि पुनः शुचिः न तद्दाज्वश्यं स्नायात्। शुचिमहणेन शुद्धिहेतुतयाऽत्र स्नानस्यापदिष्टत्वात्र स्नातकत्रतवत्तदनुष्टयम्। भ्रत एव स्मृत्यन्तरे च स्नानं प्रतिषि-द्वम्। स प्रतिषेधो मृदा स्नानस्य प्रसाधनलचणस्य। गौतमेन तु स्नानमेव विहिन्तम्—दण्ड इवाप्सु परिप्रवेत, मलापकर्षणं करनिवर्षणादिना कर्तव्यम्। असत्यमेध्यादि-संसर्गे, यत्त्वेदजं वस्तरेणुसंयोगादिसहजं मलं न तदशुचित्वमापादयति। तद्धि नियत-रूपमेव। तथा च त्राह्मणं कि तु मलं, किमजिनं, किसु श्मशूणि कि तप' इति धर्म-साधनतामेवंविधस्य मलधारणस्य दर्शयति।

"कथं पुनः स्नानस्य शौचार्थता प्रतीयते ?"

न पुनः स्नातः श्रुचिश्चोभयविशिष्टो देवकार्ये विनियुज्यते । स्नातस्याश्चित्वा-भावात्क्रतशौचाचमनादेः स्नानविधानात्, 'स्नात्वा चाऽऽचान्तः पुनराचामेदितिः च स्नातस्यापि श्चिचिरत्येतावता यादृशी शुद्धिस्तस्यां विज्ञायमानायां स्नानमपि सति निमित्ते प्राप्तं पुनरुच्यते । स्मृत्यन्तरं चेदमसत्यश्चित्वे निमित्ते प्रतिषेधार्थम् । सथा च वेदमधीत्य स्नायादितिः समाप्ते स्वाध्यायविधौ प्रतिप्रसविष्यति । कुर्याद्दे विष पितृतर्पणम् । उदकदानं देवादिभ्यो गृहस्थधर्मेषु यदुक्तं ताद-शमेव प्रतीयते, तर्पणशब्दसाहचर्यात् । 'यदेव तर्पयत्यद्भिरिति', तथा "देवतास्तर्प-यति'' ( स्राश्च गृ. ३।४।३ ) इति गृह्यकारैहदकसाधनोऽयं विधिहक्तः । उदकतर्पण-मिति चैतत्संविज्ञायते ।

मनुस्मृतिः।

ते 'देवा' गृह्यकारै: पठिता: अगिनप्रजापितत्रह्या त्यादय:। तेषां च 'तर्पणे' न सीहित्योत्पादनं, किं तिर्हे तदु हे शेने दिका जिलप्रचेप:। अतोऽयमुदकद्रव्यको याग एवं।को भवित। न ह्यन्यथा देवतात्वं भवित। यागसंप्रदानं हि सेति स्मर्थते, न तृप्ते: कर्त्री। एतावद्धि देवतालचणम् — 'सूक्तभाजो हिवर्भाजश्च देवताः'। तत्र सूक्तं स्तुत्य-तया भजन्ते, हिवः संप्रदानतया। तप्यत्वेन चोदकदानसंप्रदानतामेव गुण्यवृत्या विक्ति। गुर्वादिसम्प्रदानं गवादिना तदु दिश्यमानस्थान्येन प्रतीयते। देवताऽपि सम्प्रदानभूतः। सम्प्रदानत्वसाम्यात् 'तृप्यन्ति' इत्युच्यते। यदि देवतातृप्त्यर्थमेतत्स्यात्तदा संस्कार-कर्मोदकत् णं स्यात्। न च देवतानां संस्कार्यत्वेषपित्तः। न हि ताः कचिदुपयुक्ता जपयोच्यन्ते वा। न चाकृताकरिष्यमाण्यकार्यस्य संस्कारतोपपितः।

ऋषये। ये यस्यार्षेयाः। यथा पराशराणां वसिष्ठशक्तिपाराशयां इति। गृह्य-कारैस्तु मन्त्रदश ऋषयस्तर्पणोयत्वेनोक्ताः, मधुच्छन्दो गृत्समदो विश्वामित्र इति। ग्रविशेषाभिधानाद्योषशब्दस्योभयेऽपि प्राप्ताः। विशेषस्मृतित्वात् गृह्यस्मृतेस्त एव प्रदीतुं न्याय्याः।

पितरः पूर्वप्रेताः पितृपितामहाः सपिण्डाः समानेदिकाश्च । पितृणां तर्पणं तर्पणमेव । एतच श्राद्धविधौ प्रत्यचेण वच्यते ।

देवता भ्यच्चनम् । भत्र केचिचिरन्तना विचारयांचकुः—''का एता देवता नाम यासामिदमभ्यर्चनमुच्यते । यदि तावच्चित्रपुस्तकन्यसः चतुर्भुजो वज्रहस्त इत्याद्याः—'प्रतिकृतय' इति लीकिका व्यवहर्रान्तः अतो गीर्यस्तत्र देवताव्यवहारः । भ्रथ याः सूक्तहविःसम्बन्धिन्यो वैदिकीभ्यश्चोदनाभ्यो मन्त्रवाक्येभ्यश्चावगम्यन्ते—शब्दार्थसम्बन्धविदश्च स्मरन्ति 'अग्निः अग्नीपोमी मित्रावक्ष्णी इन्द्रो विष्णुः' इति,—यद्येव तिक्रयासम्बन्धितयैव तेषां देवतात्वं नार्थसम्बन्धितया । तत्रापि यस्यैव हविषो या देवता तेन चोदिता तस्यैव सा भवति । तथा हि आग्नेयोऽष्टाकपाल इत्याग्नेये पुरोखाशे देवता, न सौर्ये चरी ।' अयं च तेषां निर्णयः,—'मुख्यासम्भवाद्गीणस्यैव प्रहणं न्याय्यं, समाचाराच्च ।' अतः प्रतिमानामेवैतत्यूजाविधानम् ।

यज्ञात्र तस्वं तद् 'व्रतवहेवहैवत्य' ( श्लो. १८६ ) इत्यत्र वस्यामः । समिदाधानं सायंप्रातरग्नौ दारुशकलप्रचेपणम् ॥ १७६ ॥

वर्जयेन्मधु मांसं च गन्धं माल्यं रसान् श्चियः ॥ श्चक्तानि यानि सर्वाणि प्राणिनां चैव हिंसनम् ॥ १७७ ॥

मधु सारवम्। माध्वीकस्य तु मद्यत्वात्प्रागप्युपनयनात्प्रतिषेधो 'नित्यं मद्यं ब्राह्मणो वर्जयेत्' इति (गैतिम २।२०)।

मांसं प्रोचिताद्यपि।

गन्धशब्देन सुरभित्व।तिशययुक्तानि कर्पूरागरुप्रभृतीनि द्रव्याणि सम्बन्धिलक्ष-णया प्रतिषिध्यन्ते । तेषामनुलेपनाद्युपभोगप्रतिषेधः, गन्धस्तु स्वदेशात्रिर्गत आगच्छतीत्य-शक्यो निषेद्धम् । तत्राप्याकस्मिकस्याप्यप्रतिषेधात्, भोगेच्छया त्वगरुधूपादौ देष एव । अत उपाध्यायेन चन्दनवृत्तादिच्छेदने नियुक्तस्य तद्गन्धस्याद्याणे वस्तुस्वभावत उत्पद्यमाने न देषः । माल्यसाद्वचर्याच्चेद्दशो गन्धः प्रतीयते । यस्तु नेद्दशो हदयोन्मादकरः कुष्ठधृतपूर्तिदार्वादिगन्धस्तस्याप्रतिषेधः ।

माल्यं कुसुमं प्रथितम्।

रसाः मधुराम्लादयः।

"ननु च नीरसस्य भाज्यत्वासम्भवात्प्राणवृत्तिरेव न स्यात्।"

सत्यम् । उद्रिक्तरसाः केवला गुडादयो निषिध्यन्ते । संस्कारकरणे द्रव्यान्तर्गता-नामि प्रतिषेधः । अथवाऽत्यन्तरसिनः संस्कृतस्यात्रस्य सक्तिप्रतिषेधोऽयम् । यथोक्तम्— "योऽहेरिव धनाद्गीतो मिष्टात्राच विषादिव—राचसीभ्य इव स्त्रीभ्यः स विद्यामधि-गच्छति" इति ।

द्यन्ये तु शृङ्गारादीन्मन्यन्ते । नाटकादिप्रेचणेन काव्यश्रवणेन वा रसपुष्टिर्न कर्त्तव्या ।

ग्रन्येषां तु दर्शनम्—इत्त्वामलकादीनां योऽन्तर्द्रवरूपोदकवत् स रसस्तस्य निष्पी-डितस्य पृथक् कृतस्य प्रतिषेधा न पुनस्तदन्तर्गतस्य ।

तच्चैतद्युक्तम् । न हि रस्रशब्दो द्रवपर्यायः प्रसिद्धः ।

यत्र च यस्योचितमुपभोगान्तत्वं तदेव तस्य निषिध्यते। तेन मधुमांसयोभोजने प्रतिषेधः, न दर्शनस्पर्शनयोः। गन्धमाल्यस्यापि शरीरमण्डनाभिमानतयोपादानं निषिध्यते, न तु कथंचिद्धस्तादिना प्रहण्णम्। एवं स्त्रियो मैथुनसम्बन्धेन। तदाशङ्क्रयैव च प्रेतणालम्भौ निषेतस्यति। तथा च गौतमः (अ, २ सू. १६) 'स्त्रीप्रेत्तणालम्भने मैथुनशङ्कायाम्' इति।

शुक्तानि प्राप्ताम्लरसानि केवलात्परिवासाद्द्रव्यान्तरसंसर्गाद्वाऽम्लतामापन्नानि । तेषां च द्विजातिधर्मत्वादेव सिद्धः प्रतिषेधः । पुनर्प्रहर्षा गै।सशुक्तपरिष्रहृषार्थम् । तेन रुज्ञपरुषा वाचे। निषिद्धा भवन्ति । यदुक्तं गै।तमेन ( ग्र. २ सू १६) 'ग्रुक्तावाच' इति । तदिदं 'सर्व' प्रहृणं चास्यैवार्थस्याविष्करणार्थम् । रसशुक्तान्यनृद्य सर्वाणीति विधोयते । ततो गै।णपरिप्रह: सिद्धो भवति ।

ये त्वेवं व्याचचते—"शुक्तशब्देन रसप्रतिषेधः सर्वशब्देनामानसानि वचांसि";— त इदं प्रष्टव्याः । अर्थप्रतिषिद्धानां प्रतिषेधार्थं सर्वप्रहणं कस्मान्न भवति ? तथा सति च दथ्यादेः शुक्तोभूतस्य प्रतिषेत्रः प्राप्नोति। यदि तु प्राप्तिमाश्रिस्य पुनः प्रतिषेव उक्तार्थो व्याख्यायते, तथा सति न कश्चिद्दोषः ।

प्राणिनां मशकमित्तकादीनां बाल्यात् हिंसने प्राप्ते यह्नतः परिहारार्थे पुनः प्रतिषेधः । स्वाध्यायविध्यङ्गत्वार्थो वा । न केवलं हिंसायां पुरुषार्थप्रतिषेधातिकमो याव- तस्वाध्यायविध्यर्थातिकमोऽपि । "शुक्तादिष्वप्येवं कस्मान्न कल्प्यत" इति चेदस्ति तत्र विषयान्तरे सावकाशम्, एकरूपस्य विषयस्य व्यर्थत्वं सति गत्यन्तरे गरीयः ॥ १७७ ॥

अभ्यङ्गमञ्जनं चाक्ष्णोरुपानच्छत्रधारणम् ॥ कामं क्रोधं च लोधं च नर्तनं गीतवादनम् ॥ १७८ ॥

घृततैलादिनां स्नेहेन शिरःशरीरम्रचणमभयङ्गः । स्रञ्जनं चास्णोः । स्रचि-महणं वृत्तपूरणार्थम् । स्रनयोश्चापि देहमण्डनार्थतया प्रतिषेधो नौषधार्थतया । गन्ध-माल्यादिसाइचर्यात् ।

उपानहीं चर्मपादुके, न केवले।

क्वचारणं च खहस्तेन परहस्तेन वे।भयस्यापि निषेध:।

कामा रागः। मन्मथस्य स्त्रीप्रतिषेधादेव सिद्धः।

क्रोधो रोषः।

ग्रध्यायः ]

लोभो मोहः। अहंकारममकारौ चित्तधर्मावेते।

नर्तनं प्राकृतपुरुषायां हर्षाय गात्रविचेपो भरतादिदृष्टाभिनयप्रयोगश्च।

गीतं पड्जादिखरप्रदर्शनम् । वादनं वीणावंशादिभिः खरवच्छब्दकरणं, पणवमृदङ्गाद्यभिवातश्च तालानुवृत्त्या ॥ १७८॥

> द्यृतं च जनवादं च परिवादं तथानृतम् ॥ स्त्रीणां च प्रेक्षणालम्भावुपघातं परस्य च ॥ १७९ ॥

ट्यूतम् अचकीडा समाह्नयः कुकुटादिभिः प्रतिषिद्धः, गृतशब्दस्य सामान्य-शब्दत्वात् ।

जनैर्वादः। अकारणेन लीकिकेब्वर्षेषु वाकलहः, देशवार्ताद्यन्वेषणं प्रश्नो वा।

परिवादः असूयया परदोषकथनम्।

**अनृतम् अ**न्यथा दृष्टमन्यथा च श्रुतं यदन्यथीच्यते ।

सर्वत्र वर्जयेदित्यनुषङ्गाद्द्वितीया ।

स्त्रीणां च मेक्षणालम्भी अवयवसंस्थाननिरूपणम् मेक्षणम् इदमस्याः शोभतेऽ-क्रिमिदं नेति। ख्रालम्भः धालिङ्गनम्। मैथुनशङ्कायां चैता प्रतिषिध्येते। बालस्य यथातथम्।

परस्योपचातोऽपकारः कस्याभ्विदर्थसिद्धौ प्रतिबन्धः। कन्यालाभादौ पृच्छ-मानेन भ्रयोग्यस्याप्ययोग्यत्वं न वक्तव्यम्, तूष्णोमासितव्यम्, भ्रनृतप्रतिषेधात् ॥ १७-६॥

एक: शयीत सर्वत्र न रेत: स्कन्दयेत्कचित् ॥

कामाद्धि स्कन्दयन् रेता हिनस्ति व्रतमात्मनः ॥ १८० ॥

एकः श्रयीत सर्वत्र न रेतः स्कन्द्येत्क्वचित्, अयोनाविष । योनी

अत्रार्थवादः कामाद्धि स्कन्द्यन् । इच्छाऽत्र 'कामः' । इस्तव्यापारा-दिना, अयोनौ मैथुनेन च, रेतः शुक्रं स्कन्दयन् चरयिनहन्सित नाशयित ब्रह्मचर्य-व्रतमात्मनः ॥ १८०॥

> स्वप्ने सिक्त्वा ब्रह्मचारी द्विजः शुक्रमकामतः ॥ स्नात्वाऽर्कमर्चियत्वा त्रिः युनर्गामित्यृचं जपेत् ॥ १८१ ॥

कामाद्वतलोपेनाविकर्णिप्रायश्चित्तम्, ग्रकामात्विदमाइ।

स्य प्त्रविविचितम्, स्रकामत इत्येतदेव निमित्तम्। न हि स्वप्ने काम-सम्भवः। अतो यद्यसुप्तस्यापि कथि चिदिनिच्छया स्वमलासृगवयववत्प्रचरित शुक्रं तत्रा-प्येतदेव प्रायश्चित्तम्। अकामतो रेतः सिक्त्वेदं प्रायश्चित्तं कुर्यात्—पुनर्मामिति ऋचं जपेत्।। १८१॥

> उदकुम्भं सुमनसा गेशकुन्मृत्तिकाकुशान् ॥ आहरेद्याबदर्थानि भैक्षं चाहरहश्चरेत् ॥ १८२ ॥

यावद्भिः अर्थः प्रयोजनमुपाध्य।यस्य सिध्यति तावदुद्कुम्भादि धाहरेत् । प्रदर्शनार्थं चैतन् । धन्यदिप गृहोपयोगि यदगर्हितं कर्म तत्कुर्यात् । गर्हितं गुरुव्यतिरेक्षेणोच्छिष्टा-पमार्जनादि न कारियतव्य इत्येवमर्थोऽयं श्लोकः। यतः सामान्येन ग्रुश्रूषा गुरौ विहिता। यावानर्थं प्रशमिति विमहः।

भैसं चाहरहरचरेत्सिद्धमत्रमत्यन्ताल्पं यात्राविषयं 'भैच'मत्रोच्यते । नैकान्ना-दोति प्रतिषेधेऽत्रशब्दोपादानादन्नं प्रतीयते । 'समाहृत्य भैचं निवेद्याश्रीयात्' इति सामा- नाधिकरण्यात्सिद्धात्रप्रतिपत्तिः । शुक्के ह्यन्ने भित्तिते कुतस्तस्याशनम् । समाहतस्य गुरुगृहे पच्यमानस्य भैचप्रकृतिता, स्यान्न भैचता । प्रसिद्धश चेदशमेव भैचमुच्यते ।

मनुस्मृति:।

ग्रहरहः। "ननु भैत्तेण वर्तयित्रसम् (१८८) इत्येतस्मादेव सिद्धमहरहश्चरणं सिध्यति।" वृत्तिविधानार्थः "नित्य' श्रहणम् । पर्युषितेनापि वृतादिस्नेहसंयुक्तेन स्याद्वृत्तिस्तद-र्थिर्मदम् — ग्रहरहर्भित्तित्वाऽशितव्यम् , न पुनरेकिस्मिश्रहिन भित्तितमपरेखुः परिवास्य यितिश्वित्सनेहयुक्तमिति प्रतिप्रसर्वेन भुजीत ॥ १८२ ॥

येभ्यो भैचमासाइयितव्यं तान् वक्ति-

श्रध्याय:

वेदयज्ञैरहीनानां भशस्तानां स्वकर्मसु॥ ब्रह्मचार्याहरेद्वेक्षं गृहेभ्यः प्रयते।ऽन्वहम्॥ १८३॥

वेदयज्ञेष्ठच ये प्रहीना वेदाध्ययनेन संयुक्ताः, यज्ञानां च सत्यधिकारे कर्तारः । प्रहीना अवर्जिताः तदुपेता इति यावत् ।

स्वकर्मसु च प्रशस्ताः। येषां यज्ञेऽधिकारेः नास्त्यन्यस्मिन् शस्ते कर्मणि तत्पराः। ग्रथवा स्वकर्मप्रशस्तास्त उच्यन्ते ये स्ववृत्तावेव सन्तुष्टा न वार्डुषिकादिवृत्त्युपजीविनः।

तेषां गृहेभ्यो भैक्षमाहरेद्याचित्वा गृह्णीयात्मपतः श्रुचिः। श्रुन्वहमित्यनुवादः।। १८३॥

गुरोः कुळे न भिक्षेत न ज्ञातिकुलबन्धुषु ॥ अलाभे त्वन्यगेहानां पूर्वं पूर्वं विवर्जयेत् ॥ १८४ ॥

सह्यत्येतद्गुणयोगे गुरुगृहे न भिक्षेत । पूर्व कुलं वंशः ततो गुरोर्थे पितृव्या-दयस्तेभ्योऽपि न महीतव्यम् ।

ज्ञातयः, ब्रह्मचारिषाः पितृपत्ताः, तेषां कुले । बन्धुषु च मातृपत्तेषु मातुलादिषु । नैवमभिसम्बन्धः कर्तव्यः—'गुरुज्ञात्यादिष्विति' । गुरोः कुल इति कुल शब्दे-नैव तेषां सङगृहीतत्वात् ।

"कुतस्तर्हिं भिचेत ?"

एतद्वयतिरेकेणान्यगेहेभ्यः।

अलाभेऽसम्भवेऽन्यगेहानाम् । सर्व एव यदि प्रामा गुरुज्ञातिबन्धुभिर्व्याप्ता भवत्यन्ये नैव सन्ति,सन्तो वाऽनं न ददति । एतेष्विप गृहेषु भिक्तित्व्यम् । अन्याभावे प्रथमं बन्धुं भिक्तेत, तहभावे ज्ञाति, तदभावे गुरुकुलम् ॥ १८४ ॥

सर्व' वाऽपि चरेद्ग्रामं पूर्वोक्तानामसम्भवे ॥ नियम्य प्रयता वाचमभिशस्तांस्तु वर्जयेत् ॥ १८५ ॥

803

पूर्वोक्तानां वेदयक्षैरहीनानामसम्भवे सर्वः प्राममनपेचवर्णविभागं विचरेत् भ्राम्येत् जीवनार्थम् । केवल्लमभिशस्तान्कृतपातकत्वेन प्रसिद्धान् श्रदृष्टपातकानपि वर्ज-यित्वा। तथा च गैतिम: (ग्र० २ सू०३५) ''सार्वविधिकं भैच्यचरणमभिशस्तपतितवर्जम्।''

नियम्य वाचं भिचावाक्यं वर्जियत्वा आ भैवलाभादन्यां वाचं नोच्चरेत् ॥१८५॥

द्रादाहृत्य समिधः सन्निद्ध्याद्विहायसि ॥ सायंप्रातथ जुहुयात्ताभिरग्निमतन्द्रितः ॥ १८६ ॥

द्वरमहण्यमपरिगृहीतदेशोपलचणार्थम् । प्रामात्किल दूरमरण्यं, न च तत्र कस्यचि-त्परिवहः। अनुपलचणे हि दूरार्थे कियइ रिमत्यनवस्थितः शास्त्रार्थः स्यात्।

आहृत्य भानीय।

संनिद्ध्यात्स्थापयेत् ।

विहायसि गृहस्योपरि । न हि निरालम्बनेऽन्तरिचे निधानं सम्भवति ।

ताभिः सायंप्रातर्जुह्यात्।

धाइरएं तु तात्कालिकमन्यदा वेच्छया।

विद्वायसि निधानमदृष्टार्थमित्यादुः। अन्ये तु ब्रुवते सम्प्रत्यानीयमानं वृत्तादारु अप्रद्रं भवतीति, गृहस्योपरि अन्यस्य वा प्राकारादेः तन्निधातव्यम् ॥ १८६ ॥

अकृत्वा भैक्षचरणमसमिध्य च पावकम् ॥

अनातुरः सप्तरात्रमवकीर्णित्रतं चरेत् ॥ १८७॥

श्रग्नीन्धनमैचचरणे नैरन्तर्येण सप्तराचं सप्ताइमकृत्वा । स्रनातुरः भव्याधितः सन् अवकीर्णित्रतं नाम प्रायश्चित्तमेकादशे (श्लो० ११८) वद्यमाण-स्वरूपं चरेत्कुर्यात् । देषगुरुत्वख्यावनार्थं, न त्वेतदत्र प्रायश्चित्तमेव । स्मृत्यन्तरे ह्यत्राल्पमन्यत्प्रायश्चित्तमुक्तम्, 'ग्राज्यहोम: सवितुर्वा रेतस्यास्याम्' इति । इहापि च लिङ्गं —यदि प्रायश्चित्तमिदमभविष्यत्तदा स्त्रोगमनमिवावकीर्थिप्रायश्चित्तप्रकरणे निमित्त-त्वेनापठिष्यत ।

ये तु व्याचक्तते "सप्तरात्रमेतदुभयमवश्यकर्तव्यम् । अकरणात्तत्र दे।पः । कृतसप्त-रात्रस्य तु परतेाऽिकयायां न देाषः। तानि च सप्ताहानि प्राथम्यादुपनयनात्प्रभृति गृह्यन्ते''—तदेतदयुक्तम् 'त्रा समावर्तनात्क्वर्यादिति' विरोधात्, उपरितनानन्तरश्लोक-विरोधाच्च ॥ १८७ ॥

> भैक्षेण वर्त्तयन्नित्यं नैकान्नादी भवेद्वती ॥ मैक्षेण व्रतिना दृत्तिरुपवाससमा स्मृता ॥ १८८ ॥

"ननु च भैचमहरहश्चरेदिति श्रुतमेवैतत्"।

श्रध्याय:

एवं हि भैतचर्या दृष्टार्था भवति । उक्तं च "निवेद्य गुरवेऽश्रीयात्" इति । न च तदशनं भैचसंस्कारः येन न वृत्त्यर्थः स्यात् ।

मनुस्मृतिः।

केचिदाहु:-- "अन्यते नैकान्नादी भवेद्वतीति वक्तुम्।"

/ एतदप्यसत् । भैत्रशब्देनैवैकान्नादनस्य निषेधात् । भित्ताणां सम्हो भैत्रमुच्यते । ततः कुत एकान्नादनप्राप्तिः ? तस्य पित्र्येभ्योऽनुज्ञानार्थं सर्वमेतदन्यते। भैक्षेण वर्तये-दात्मानं भैचभाजनेन पालयेत्। जीवितस्थिति कुर्यान्नैकस्य सम्बन्धि अन्नमद्यान्नै-कभिचात्रं भुजात।

न पुनरियमाशङ्का कर्तव्या ''नैकस्वामिकं भुव्जीत, अपि तु बहुस्वामिकम्, अवि-भक्तभात्सम्बन्धिं । एकस्यात्रमेकं वाइत्रमेकात्रं, तदत्ति भुंक्ते एकाज्ञादी ।

व्रती ब्रह्मचारी । प्रकरणादेव लब्धः, श्लोकपूरणार्थो व्रतीशब्दः ।

श्रत्रार्थवादः । भैक्षेणीव केवलेन त्रतिना या वृत्तिः शरीरधारणमुपवासतुल्यफला सा वृत्तिः स्मर्यते ॥ १८८ ॥

> व्रतवद्देवदेवत्ये पित्रये कर्मण्यथर्षिवत् ॥ काममभ्यर्थितोऽश्लीयाद्वतमस्य न छुप्यते ॥ १८९ ॥

श्रयमपवादे। निमित्तविशेषे भैज्ञवृत्युपदेशस्य ।

देवदेवत्ये देवोद्देशेन ब्राह्मणभाजने क्रियमाणे, पिश्ये च पितृनुदिश्याभ्यायिते। ध्येषितः, काममेकान्नमृत्रीयात्। न तु खयं याचेत ।

तच व्रतवद् व्रताविरुद्धं मधुमांसवर्जितमित्यर्थः । व्रतवद्वषिवदिति च शब्द-द्वयेनैक एवार्थ उच्यते, न पुनर्प्रामारण्ययोः कर्मभेदेन व्यवस्था । वृत्तानुरोधात्तु द्विरिम-धानम् । ऋषिवेँख।नसस्तदशनाभ्यनुज्ञाने मांसमिप ब्रह्मचारिखोऽनुज्ञातं स्यात् । तस्य हि 'वैष्कवमप्यूप्रभुक्षोत' इति मांसाशनमप्यस्ति।

देवा देवता यस्य तद् देवदेवत्यम् । तचामिहोत्रदर्शपूर्णमासादिषु दैवेषु कर्मसु ब्राह्मणभोजनमाम्नातम्, ब्राप्रहायण्यादिषु चाम्नातं 'ब्राह्मणान्भोजयित्वा खस्त्ययनं वाचयेदिति'। तत्रेयमनुज्ञा।

श्रन्ये तु सप्तम्यादावादित्यादिदेवोदेशेन यत्क्रियते ब्राह्मणभाजनं . तद्वेवदेवत्य मन्यन्ते ।

तदसत्। न हि भुजेर्देवतासम्बन्धोऽस्ति, प्रयागसाधनत्वात्तस्य। न तूर्देश्यमात्रं देवता । 'उपाध्यायाय गां ददाति', 'गृहं संमाष्टीत्यु'पाध्याये गृहेऽपि प्रसङ्गात् ।

द्वितीय:

भुजेहिं प्रत्यचो भोक्ता सम्बन्धः । श्रादित्यस्तु न कारकं, न चोद्देश्यो गृहवत्, न तदर्थः भोजनम् । द्वितीया हि भोक्त्रर्थतां, ज्ञापयति, नादित्यार्थताम् । न चैतत्कचिन्नोदितम् 'श्रादित्याद्यदेशेन ब्राह्मकान्भोजयेदितिः ।

"समाचाराद्विधिः कल्प्यतः" इति चेत् ?

नः। तस्योपलभ्यमानमूलत्वात्।

"ग्रस्ति हि मूलं, बाह्याः स्मृतयः।"

तत्र तर्हि ब्राह्मणभोजनेन देवताः प्रीणयेदिति शास्त्रार्थः। न चायमर्थः शक्यः कल्पयितुम्। न हि देवताप्रीतिप्रधानः शास्त्रार्थः, कि तर्हि विध्यर्थप्रधानः। न चास्मि-निवध्यर्थं त्रादित्यादोनां देवताभिमतानां विषयद्वारकः सम्बन्धः, नाष्यधिकारद्वारकः। न हि भेदनादिवित्रिमित्तम्। नापि पश्चादिवत्स्वसम्बन्धितया काम्यते। ग्रभोग्यरूप-त्वात्। श्रथं तद्भता तुष्टिः काम्यते। साऽष्यात्मसिद्धौ प्रमाणान्तरमपेत्तते। न च तद्दस्ति। न ह्यादित्यादितुष्टिः प्रत्यत्तादिसिद्धा पश्चादिवद्येन काम्येत परेष्टि-विधिना युज्येत।

श्रथ तु 'मत्प्रभुरिति खाभिप्रेतेन फलेन योजयिष्यतीति'।

एतदपि प्रमाणाभावादुपेचणीयम्। न चास्मिन्नथे विधिः प्रमाणम्। स हि ज्ञातस्यानुष्ठातृ विशेषणस्य स्वसम्बन्धितया पुरुषं नियुङ्को, न पुनः काम्यमानस्य सद्भाव-मवगमति। प्रमाणान्तरावगतं हि काम्यमनुष्ठातृ विशेषणम्—प्रनुष्ठानसाध्यमनुष्ठातृ-सम्बन्धीति विधिः प्रमाणमिति मीयते।

"श्रषायं यागस्तस्य च भोजनं प्रतिपत्तिः,"—भवतु, यदि शिष्टसमाचारः । भोजनं तावन्न देवतासम्बन्धि साचादिति न साध्यम् । यागव्यवहितस्तु सम्बन्धो न निवार्यते । न चात्र यागबुद्धरा प्रवर्तते, किं तिह त्राह्मणेषु भोजितेषु देवता तुष्यतीति । धतो न देवता भोजनकारकं न कारकविशेषण्णम् । ततो न विषयत्वेन सम्बन्धः । उद्देश्यत्वमप्यादित्यादीनां नास्ति । भोजने हि स उद्दिश्यते यस्मै भोजनं दीयते । तच ब्राह्मणेभ्यः । न चोद्देश्यमात्रं देवता उपाध्यायाय गां ददाति गृहं सम्मार्ष्टीति गृहोपा-ध्याययोरिष प्रसङ्गात् ।

"नतु च पित्रये कथं ब्राह्मणभे।जनम् ? तत्रापि हि न पितरी देवताः स्युः । न च होमस्य पित्रयत्वम्, देवतान्तरश्रवणात् । श्रादित्यादिप्रातेरिव पितृप्रीतेः प्रमाणान्त-रासिद्धत्वात्र विधेः सम्बन्धः साध्यतया ।"

अत्र वदन्ति । सिद्धा हात्र पितृप्रीतिः । आत्मनामविनाशित्वात् पितरः सिद्धा-स्तेषां च शरीरसम्बन्धः क्रियते कर्मभ्यः । तद्भोजनं हात्र प्रधानम् । तस्य हि फलं श्रुतम्—'भोजयन्पुष्कलं फलमाप्नोति।' तच्च फलं पितृषां तस्य तृष्तिः स्यादिति। तृष्तिश्च शीतिमात्रम्, न मनुष्याषामित्र भुजिकियाफलं साहित्यलचणमुत्पद्यते। काचि-तिपतृषां शीतिः स्वकर्मवशतो यत्र तत्र जातावृत्पन्नानाम्। शीतिमात्रवचनोऽयं धातुः साहित्यं तु विशेषः। स प्रमाणान्तरावसेयः।

मनुस्मृतिः ।

न चात्रैतच्थोदनीयम्—"पुत्रः कर्ता, पितृषु कथं कर्तृगामिफलम् ? न हीमानि कर्माणि वैदिकानि परस्य फलदानीति न्यायविदे वदन्ति।"

यतः पितर एवात्राधिकारिणः कर्तारश्च । ग्रापत्योत्पादनेनैव सर्वमेतित्पृतिः कृतम् । एवमर्थमेवासावृत्पादितो 'दृष्टादृष्टमुपकारं करिष्यतीति।'' ततश्च यथा सर्व-स्वारेऽभावादौत्तरकालिकेष्वंगेषु 'त्राह्मणाः संस्थापयत मे यज्ञमिति' प्रैष्य मृतस्य कर्तृत्वम् । एवमत्रापि दृष्ट्व्यम् । एतावान्विशेषः । तत्राधिकारान्तरप्रयुक्ता जीविकार्थिनो भृति-परिक्रीता ऋत्विजः 'कर्तारः' । इह तु तद्विधिप्रयुक्त एव पुत्रः । यथैवापत्योत्पत्ति-विधिप्रयुक्तस्य पुत्रार्थेषु पितुः संस्कारेषु अधिकाराऽनुशासनपर्यन्तत्वात्तस्य विधेः, एवं पित्रर्थे श्राद्धादै। पुत्रस्य । तथैव जीविनः पितुः "वृद्धौ तु मातापितरौ" इत्यवश्यं कर्तव्यम् । एवं दिष्टं गतं तस्यापि ।

न चारं वैश्वानरवत्काम्योधिकारः । ''वैश्वानरं द्वादशकपालं निर्वपेत् पुत्रे जाते । यस्मिन् जात एतामिष्टि निर्वपिति, पूत एव स तेजस्व्यन्नाद इन्द्रियवान् न भवति'' इति । एवमादिपुत्रफलार्थिनोऽधिकारः पितुर्वेश्वानरे न चूडादि विववावश्यकः । इह तु 'पित्र्यमा निधनात्कार्यमिति' यावज्ञीविकः ।

न कर्तुवेदिकं फलमित्येतदन्यथा परिष्कियते। यथैववैश्वानरविशिष्टपुत्रवत्तालचां पितुरेव फलं, नाकर्रगामिता फलस्य, एवमिहापि पुत्रस्यैव तत्फलं या पितुः प्रीतिः। उभयथा पितृकर्तृगामिता फलस्य न विरुध्यते। अपत्योत्पाइनेनैवैतादृशस्य फलस्येष्टत्वात् पितृवामपि नाकामितफलापत्तिः।

''यदि न श्राद्धे पितरा 'देवताः' कथं तर्हि पित्र्यमेतःकर्मेंति देवतातद्धितः ।''

उद्देश्यत्वसामान्यादिति वदामः । 'युष्मदुपकारार्थिमदं ब्राह्मणभोजनमिति' पितर उद्दिश्यन्ते । पिण्छपितृयज्ञे तु पितरो 'देवता' एव । न श्राद्धे पितृणां देवतात्वं मन्यन्ते । यत्तु ब्राह्मणा भोज्यन्ते तद्यशाप्रनौ होम श्राज्यपुरे। हाशादीनामवदानस्य, तादृशमेतत् । तथा च ब्राह्मणाः पितृत्वमापद्यन्ते । अते। प्रतिष्मकाले पितर एवे। देश्याः—'युष्म-भ्यमिदं न ममेति' ब्राह्मणास्त्वाह्वनीयस्थानीयाः । एतावान्विशेषो यद। हवनीये हिनः प्रचित्यते, ब्राह्मणानां तु सिक्षधात्यते, ते तु स्वयमुपाददत इति ।

भ्रध्यायः

न च "श्राद्धं न यागी न तत्र देवतार्थः स्वाहाकारः," स्विष्टकृदादिषु दर्शनात्। श्रातो यागोऽपि सन् श्राद्धकर्म पित्र्यर्थं भविष्यति। पितृषां देवतात्वं फलभावित्वं न विरोत्स्यते। तृतीये किञ्चिद्दनुक्तमेव तत्सम्बद्धं वच्यामः।

तस्भात्रादित्यादयो बाह्यसभोजने देवता इति स्थितम्

"ननु चान्यापकमेतदिष लन्नणम्—'यागे उद्देश्यः देवतेति', झन्तरेणापि याग-सम्बन्धं देवतान्यवद्वारदर्शनात्—'देवतानां च पूजनम्' 'दैवतान्यभिगच्छेदिति' न पूजा नाष्याभिमुख्येन गमनं पादविद्वारात्मकं देवताः प्रति सम्भवति।"

नैष देश: । यत्र देवताचोदना तत्रैतत्पूजावियानं भ वेष्यति, वैश्वदेवदेवतास्विग्नि-होत्रादिसम्बन्धिनीषु वा ।

''ननु चैवमिष नेष्पद्यते। न हि देवतायाः पूज्यत्वं सम्भवति, स्क्ष्पद्वानिप्रसङ्गात्। पूजाकर्मत्वे हि यागसम्प्रदानता न स्यात्। उक्तम् 'न क्रियान्तरस्य किश्चिद्धश्वति' इति। शक्तिर्द्धि कारकं, सा च प्रतिक्रियं भिद्यते। कार्यावगम्यत्वाच्च तस्या यावत्कार्यं भेदो न्याय्यः। अतो यत्सम्प्रदानं तत्सम्प्रदानंमेव, न तस्य कर्मापत्तिः। कथं तर्हि 'पाचकाय देहि' पचेः कर्ता ददातेः सम्प्रदानम्। 'शरैः चताङ्गः प्रियया कटाचै निरी स्थमाणे विवशो जगाम।' उक्तोऽत्र परिहारः। शक्तिशक्तिमतोभेंद्दस्यापचारिकत्वात्सिद्धं 'ज्ञजित भुक्त्वेति'। तस्माद्यदि पूजाविषयमेतत्, न देवतालाभः अथ देवता आदिस्यादयः, न पूजाविधः। न हि देवता सिद्धा यामुदिश्य पूजा विधीयते। न ह्यादिस्यादीनां 'देवता' सामान्यशब्दः, गोशब्दवच्छागलेयादोनाम्।'

धत्रोच्यते। सत्यं, नादित्यादयः स्वरूपतो 'देवताः'। सम्बन्धिशब्दोयम्। विधित एव देवतार्थोऽवगन्तव्यः—''यस्य हविश्रोद्यते सा तस्य देवता'' इति । स एवाग्निरा-ग्नेयादन्यत्र न देवतेत्युक्तम्। किंतु न पूजाविधिः पूज्यमानमन्तरेण सम्भवति। देवताश्च पूज्यत्वेन श्रुताः। तत्र यदि देवतार्थे मुख्येन पूजा सम्भवति तदा याग एव पूजा विश्लेया। तस्य चारूपत्वादसति द्रव्यदेवताश्रवणे पूर्वीह्नकास्नविध्यर्थोऽयमनुवादे। विश्लेयः। श्रुता 'पूर्वोह्ने देवतानि कर्तव्यानी'त्युक्तं भवति।

"किमुच्यते देवता न श्रूयते।" यावता न साचादेवताशब्दोऽस्ति।

"नायं सामान्यवचनो देवताशब्दः। यासामन्यत्र देवतात्वं दृष्टं तासामेतत्पूजा-विधानम्। तेनाग्निरादित्यो रुद्र इन्द्रो विष्णुः सरस्वतीत्येवमादयः पूज्याः। पूजार्थं च धूपदीपमाल्योपहारादीनां निवेदनम्। तत्राग्नेस्तावत्साचात्सम्बन्धः। ध्रादित्यस्य दूर-देशवर्तित्वाच्छुचौ देशे तदुदेशेन गन्धादिशच्चेपः। इन्द्रादीनां स्वरूपस्याप्रत्यच्वत्वादिन्द्रा- दिशब्दोहेशेनैव तथा विधानम् । यद्यपि पूज्यमानप्रधाना पूजा, तथापि हि पूज्यमानानां कार्यान्तरशेषभावे पूजैव कर्तव्यतया विज्ञायते । द्रव्यप्रधाने हि न विधिविषयत्वसम्भवः । ''तानि हुँधं गुश्रप्रधानभूतानि'' इति (मी० सू०२।१।६) ''यैस्तु द्रव्यं चिकीर्ध्यते'' इति (२।१।७)।"

मनुस्मृतिः ।

न्याय्य' तु स्तुतिशस्त्रादिवत् । यथा न स्तुतिः स्तुयर्था एविमयमिष पूजा न पूज्यार्था। स्तौतिशंस्रत्योनिर्देशो नास्तीति चेत् ? अत्रोक्तम्—द्वितीया, सक्तुपु दर्शनात् ।

एवं 'मृदं गां दैवतं प्रदक्तिणानि कुर्वीतेति' दक्तिणाचारता विधीयते । दक्तिणेन दैवानि कर्माणि कर्तव्यानि। न हि मृदादिवद्देवताया दक्तिणेन मार्गेण स्थानममूर्वत्वात् युज्यते।

एवं "दैवतान्यभिगच्छेदिति"। पादिविहारच्यापारेण देवतासमीपप्राप्त्यसम्भवाद्गमेशच ज्ञानार्थत्वादभिगमनं स्मरणात्कि विशिष्यते ? देवता श्रभिगच्छेत्, कर्मकाले मनसा ध्यायेत् चित्तव्याचेपतामाकुलताख्यां परिहरेदित्यर्थः । तथा चेपलभ्य मानमूलैवेयं स्मृतिर्भवति । 'यस्यै देवतायै हिवर्गृ हीतं स्थाचां मनसा ध्यायेदिति' ।

"ननु चैतद्द्युद्देश्यत्व।न्यथानुपवत्तेः प्राप्तमेव।"

सञ्याचेपस्याकुलस्य च सम्भवाददेषः ।

एवं 'देवस्वं' 'देवपश्रावा' 'देवद्रव्यिम'त्यादया व्यवहारास्तादर्थ्येनापकिल्पतेषु पश्वादिषु द्रष्टव्याः।

दण्डाधिकारे तु प्रतिकृतिविषयमेव देवताव्यवहारमिच्छन्ति । अन्यथा व्यवस्थाभङ्गः स्थात् । कल्पितदेवतारूपाणां प्रतिकृतीनां कल्पितनैव स्वस्थामिभावेन यत्सम्बन्धि तदेव "देवताह्मणराज्ञां तु द्रव्यं विज्ञेयमुत्तमम्" इत्यादिषु 'देवद्रव्यम्'। न हि देवतानां स्वस्वामिभावोऽस्ति, मुख्यार्थासम्भवाद्गीण एवार्थो प्राह्यः।

"कः पुनरत्र गै। गो। दर्थः ? सर्वत्र हि साधार गगुणयोगाद्गौणार्थावगतिः।"

अग्निर्माणवक इत्यादिषु शुक्ते माणवके तद्गुणदर्शनात् । ते च गुणाः प्रत्यचाद्य-वसेयाः । इह तु देवतार्थस्य कार्यावगम्यत्वात् कार्यतः स्व व्यविशेषानवगमात् अत्वः प्रतिकृतिषु साधारणगुणावसायः ।

अत्रोच्यते। मन्त्रार्थवादेषु तथाविधरूपश्रवणात्तेषां च गुणवादेन व्याख्यानम्। तन्मूलमपश्यन्तो यथाश्रुतार्थमाहिणस्ताद्रूप्यमिन्द्रादिषु प्रतिपद्यमानाः प्रतिकृतुषु सादृश्यं पश्यन्तीति युत्तैव गाँगाता।

ये तु श्राद्ध एव वैश्वदेवन्नाद्धायाभाजनं देवदेवत्यमाचचते, तेषां पित्रयाङ्गत्वात् तस्य पित्रयप्रदृशोन गृहीतत्त्वादनर्थकं पुनर्वचनम् । सामान्यशब्दत्वाच कुता विशेषावगतिः ।

साहचर्यादिति चेत्-यदि न पित्र्यशब्देन प्रहणं भवेत् । गोबलीवर्दन्यायोऽप्यसित विषयभेदे भवति ॥ १८६॥

> ब्राह्मणस्यैव कर्मैतदुपदिष्टं मनीषिभिः॥ राजन्यवैश्ययोस्त्वेवं नैतत्कर्म विधीयते॥ १९० ॥

यदेतदेकान्नभोजनकर्मादिष्टमेतद्वाह्मणस्यैव मनी षि भिर्विद्वद्विवेदादुपलभ्योपदिष्ट्रम् चत्रियवैश्ययोस्त नैतदिच्छन्ति । न कदाचित्तयोरभैचभोजनम् ।

'ननु च श्राद्धभाजने ब्राह्मणानामेवाधिकारः। 'ये तत्र भाजनीयाः स्युर्ये च वर्ज्या द्विजात्तमाः । अर्हत्तमाय विप्राय' इति वचनाद्वाह्मणस्यैव प्रतिप्रहाधिकारः । तत्र क्रतोऽयं प्रतिषेधा राजन्यवैश्ययोरिति । प्रतिप्रसवश्चायं नापूर्वविधिः । प्राप्तिसव्यपेचाश्च प्रतिषेधा भवन्ति।"

उच्यते । भुक्तत्रतां ब्राह्मणानामेव शिष्टस्यात्रस्य प्रतिपत्तिरास्राता—'ज्ञातिप्रायं प्रकल्प-येत्' इति । न च तत्र जात्यपेचा, यस्य ज्ञातिः स तेन भोजयितव्यः । न च तत्र चत्रिया-दयः प्रतिप्रहीतृतया सम्बध्यन्ते, श्रपि तु ज्ञातयः । श्रतोऽस्याः प्राप्तेः प्रतिपेधः ॥ १-६० ॥

> चोदितो गुरुणा नित्यमप्रचोदित एव वा ॥ कुर्यादध्ययने यागमाचार्यस्य हितेषु च ॥ १९१ ॥

नादितो गुरुणाऽनियुक्तोऽपि कुर्यादध्ययने यागं यत्रम्।

"ननु चाहतोऽधीयीत इत्युक्तम्। कथमप्रग्रोदितस्य योग उच्यते १" गृहीतवेदैकदेशस्य परिशेषकगुणार्थमेतदुन्यते । न तत्राचार्यनियोगोऽपेत्तितव्यः । एवमाचार्याय हितं यदुदकुम्भाहरणादि श्रान्तसंवाहनादि तद्यपियुक्तेन

कर्तव्यम् ॥ १६१ ॥

१७८

शरीरं चैव वाचं च बुद्धीन्द्रियमनांसि च॥ नियम्य प्राञ्जलिस्तिष्ठदीक्षमाणो गुरोमु खम् ॥ १९२ ॥ कुतश्चिदागतो गुरार्मुखं वीसमाणस्तिष्ठेत्रोपविशेत्।

नियम्य च शरीरम्। पादइस्तचालनइसितानि न कुर्यात्, न किञ्चिद्वदेत्, धनुपयोगि ।

बुद्धी न्द्रियाणि निय ब्छेत्। यदाश्चर्यरूपं किश्चिद्गुरुसकाशे न तत्पुन: पुनर्भावयेत्। श्रोत्रादीन्यपि । चत्तुर्नियमस्तु गुरुवक्ष्रेचणादेव सिद्धः । मनश्च नियच्छेच्छास्रोयान्वि-कल्पान्गृष्टकुशलाद्यारम्भान्मनसा वर्जयेत् । उक्तस्तु 'संयमे यत्रम्' इति सक्तिप्रतिषेधार्थः स प्रतिषेधः । गुरुसिन्निथी खल्पेऽपीन्द्रियाणामप्रतिषिद्धेऽपि विषये प्रसरो न देयः ।

पाञ्चलिकर्ध्वकृतकरकपोतः ॥ १ स्२ ॥

नित्यमुदधृतपाणिः स्यात्साध्वाचारः सुसंदृतः ॥ ब्रास्यतामिति चेक्तः सन्नासीताभिमुखं गुरोः ॥ १९३ ॥

न केवलं सूत्रकात्पाणिरुद्धर्तव्योऽपितु वाससोऽपि ।

श्रध्यायः ]

/ नित्यप्रह्यं—न तिष्ठत एवायं पाण्युद्धारः, नाष्यध्ययनवेलायाम्, किंं विह ततो (न्यत्रापि।

साध्वाचार: साधु: अनिन्य: आचारे। वाग्व्यवद्वारादि: कार्य: । अश्लोलादि-भाषग्रमसन्निधानेऽपि गुरोर्नित्यप्रहणान्न कर्तव्यम्।

सुसंवृतः वाङ्कनश्चचुर्भिः नियतात्मा । स्वल्पोऽपि यो देशपस्तं परिहरेत् ।

ध्रनावृतो लोक उच्यते यो यथाकामी; तद्विपरीतः सुसंवृतः।

श्रन्ये तु मन्यन्तं - वस्त्रेणाच्छादितशरीरा गुरुसन्निधी भवेत् नोत्तरीयमवतारयेत्। एवं तिष्ठते । यदा तु गुरुणा आस्यतामित्युक्तः — एतेन शब्देन भ्रूविचे-पादिना वा--विधेः प्रतिपादनार्थत्वात्, प्रतिपादनं च न शब्दव्यापार एव। तदा **श्राचीत** उपविशेत्। ग्रिभिमुखं सम्मुखम् ॥ १६३ ॥

> हीनात्रवस्त्रवेषः स्यात्सर्वदा गुरुसन्निधा ॥ उत्तिष्टेत्प्रथमं चास्य चरमं चैव संविशेत् ॥ १९४ ॥

होनं न्यूनम् अन्नं भुक्षीत गुरुसन्निधा। न्यूनता च परिमाणतः क्वचित्क-चित्संस्कारतः। यदि संस्कृतमाज्यं दिधचीरादिन्यक्षनं भिचातो लब्धं स्याचदा यदि गुरुणा तादृशमन्तं न भुक्तं स्यादेककाले च गुरुणा सह भोजने, यदि गुरोस्तादृश-मन्नं गृहे न सिद्धं स्यात्, तदा तत्तेन नाशितव्यम् । श्रथ गुरे।रिप तादृशमन्नं स्यात्तदाऽ-पचयः कर्तव्यः।

वस्त्रं यदि गुरारीर्णं स्यात्तदा न कार्पासादि शिष्येण प्रावरीतव्यम्।

वेष भ्राभरगमण्डनादिः। सोऽपि हीनः।

सर्वदा ब्रह्मचर्यात्परेणापि । अतएव वेषप्रहणम् । न च ब्रह्मचारिणो मण्डनमिष्यते । उत्तिष्ठेत् प्रथमं चास्य शय्याया रात्र्युपरमे, श्रासनाद्वा उत्थानावसरं बुद्ध्वा,

प्रथम' पूर्व गुराकित्त हे त्। चरमं पश्चात्स्वापकाले सुप्ते गुरी संविशेच्छय्यां समाश्रयेदासने चेाप-

विशेत्।। १ स्४॥

प्रतिश्रवणसम्भाषे शयाना न समाचरेत्।। नासीना न च भुद्धाना न तिष्ठन पराङमुखः ॥ १९५ ॥ [ द्वितीय:

म्रध्यायः ]

मतिश्रवणमाहूयमानस्य कार्ये नियुज्यमानस्य गुरुसम्बन्धिवचनाकर्णनम्। सम्भाषा गुरुषा सहोक्तिप्रत्युक्तिकरणम्। ते मतिश्रवणसम्भाषे। श्रयानः स्वे स्रस्तरे निचिप्तगात्रः। न समाचरेन्न कुर्यात्। नासीन श्रासने चे।पविष्टः। न भुञ्जानः। न तिष्ठन्नेकस्मिन्नेव देशोऽविचलन्नूर्ध्व स्थितः। न पुनः पराङ्म मुखः। यस्यां दिशि गुरुर्द्व स्यते ततः परावृत्य स्थितिन कुर्यात्।। १६५॥

त्रासीनस्य स्थितः कुर्यादभिगच्छंस्तु तिष्ठतः ॥ पत्युद्रम्य त्वा त्रजतः पश्चाद्धावंस्तु धावतः ॥ १९६ ॥

कथं तर्हि । श्रासीने। यदाऽऽज्ञां ददाति तदा स्थित स्थासनादुत्थाय प्रति-श्रवणसम्भाषे कुर्यात् ।

स्रभगच्छ स्तु तिष्ठतः । तिष्ठनगुरुर्यदाऽऽदिशति तदाऽऽभिगच्छंस्तदभिमुखं कतिचित्पदानि गत्वा ।

स्राव्रजत स्रागच्छतः प्रत्युद्गम्याभिमुखमेव गत्वा। प्रतिराभिमुख्ये। धावतो वेगेन गच्छतः पश्चाद्धावन् ॥ १६६॥

पराङ्मुखस्याभिमुखो दूरस्थस्यैत्य चान्तिकम् ॥ प्रणम्य तु शयानस्य निदेशे चैव तिष्ठतः ॥ १९७॥

तथा पराङ्मुखस्य गुराः सम्मुखापविष्टः शिष्यः । यदि गुरुः परावृत्य कथि वित्रः प्रेज्यति, तां दिशं गत्वाऽभिमुखीभूय पूर्वोक्तं कर्तव्यम् ।

दूरस्यस्य समीपं स्नित्तकं एत्यागत्य प्राप्य । स्नासीनस्यापि शयानस्य प्रकास्य प्रह्वो भूत्वा गात्राण्यवनमय्य । निदेशे निकटे तिष्ठतोऽपि प्रसम्यैव यत्प्रागुक्तम् 'स्नभिगच्छन्निति'॥ १६०॥

> नीचं शय्यासनं चास्य नित्यं स्याद् गुरुसिन्निधौ ॥ गुरोस्तु चक्षुर्विषये न यथेष्टासने। भवेत् ॥ १९८ ॥

नी चमनुन्नतम् गुरुशय्याद्यपेचया च नीचत्वम् । नित्यपद्याद्बद्यचर्यादुत्तरकालमपि ।

गुरोश्च दृष्टिगोचरे, यत्र गुरुः पश्यति तत्र न यथेष्टमासीत्, पादप्रसारणाङ्गिनिषङ्गादिना । स्मासन्प्रहणं चेष्टामात्रोपलचणार्थम् । यथेष्टचेष्टो न भवेत् ॥ १८८॥

ने।द।हरेदस्य नाम परोक्षमपि केवलम् ॥ ,न चैवास्यानुकुर्वीत गतिभाषितचेष्टितम् ॥ १९९॥ नादाहरेत्रोचारयेदस्य गुरार्नाम, केवलं उपाध्यायाचार्यभट्टाचुपपदरहितं, पराक्षमिप।

न चैवास्यानुकुर्वीत सदृशं न कुर्यान्नाट्यकार इत्र । गतिः—एवमस्मद्गुरुर-पक्रामित । भाषितं—दुत्तविलिम्बतमध्यमत्वादि । चेष्टितम्—एवं भुङ्को एवमुष्णीपं बन्नाति एवं परिवर्तत इत्यादि ।

उपहासबुद्धराऽयमनुकरगपप्रतिषेधः ॥ १६६॥

गुरोर्यत्र परीवादे। निन्दा वापि प्रवर्तते ॥ कर्णी तत्र पिधातच्यो गन्तच्यं वा ततोन्यतः ॥ २००॥

यत्र देशे दुर्जनसम्याते गुराः परीवादः सम्भूतहेषानुकथनम् निन्दा अविद्य-मानानां देषाणामभिधानम्, प्रवर्तते तत्र कर्णौ पिधातव्यौ अङ्गुल्यादिना संवरीतव्यौ। ततः प्रदेशाद्वाऽन्यत्र गुन्तव्यम् ॥ २००॥

> परीवादात्खरे। भवति क्या वै भवति निन्दकः ॥ परिभोक्ता कृमिर्भवति कीटा भवति मत्सरी ॥ २०१ ॥

पूर्वप्रतिषेधशेषोऽयमर्थवादः।

श्रत एवं व्याख्येयम् । परीवादाव्च्छुःवा खरेा भवति । हेती ल्यप्लोपे वा कर्मीण पश्चमी—परीवादं श्रुत्वा ।

निन्द्क:—निन्दाश्रावी उपचाराश्चिन्दक उच्यते। तथा संस्कर्ताऽवधातकः। श्रवणनिषेधादेव साचात्करणनिषेधसिद्धिः।

परिभेक्ता ये गुरुमु जीवति कुमृत्याऽनुवर्तते । मत्सरी गुरुसमृद्धिमभ् अच्यं न सहतेऽन्तर्दे हाते ।

भ्रनयोरप्राप्तत्वादपूर्वी विधि:।

परिवादपरीवादयोः ''घञमनुष्ये बहुलमिति'' (पा० सू० ६। ३। १२२) दीर्घ-त्वादीर्घत्वे ॥ २०१ ॥

> दूरस्थो नार्चयेदेनं न कुद्धो नान्तिके स्त्रियाः ॥ यानासनस्थश्चैवैनमवरुहचाभिवादयेत् ॥ २०२ ॥

श्रत्र परप्रेषणेन गन्धमाल्यादेरपैणं प्रतिषिध्यते । खयंकृते परेण च कारिते तुल्यं कर्त्र-त्वम् । प्रयोजकेऽपि कर्त्र त्वस्मरणात्—इत्येतया बुद्ध्या प्राप्ते परमुखेनार्चने प्रतिषेधः । श्रशक्तौ प्रामान्तरश्रस्य न देषः । 'प्रामान्तरं गच्छत्युपाध्याये भवानभिवाद्यतां' स गत्वा तमभिवाद्यत इत्यादिव्यवहारदर्शनात् ।

१८३

श्रध्याय: ]

न कुद्धः। गुरा क्रोधासम्भवादन्यनिमित्तेऽपि क्रोधे पृजाकाले तत्त्यागेन चित्त-प्रसादे।ऽभिधीयते। कुद्धमित्यन्ये पठन्ति।

नान्तिके समीपे स्त्रियाः कामिन्याः स्थितम् । गुर्वाराधनपरत्वाच्छुश्रूषाकला-पस्य येन चित्तसेद ग्राशङ्काते स निषिध्यते । ग्रतः स्त्रिया इत्येवं व्याख्यातम् ।

यानं गन्त्र्यादि । स्नासनं पीठिकामश्वादि । ततोऽवरुद्धावतीर्य स्निवादयेत् । 'शय्यासनस्य' (२ । ११६) इत्यत्रासनादुत्यानमुक्तम्, स्रनेनावरोह्णं विधी-यते । मञ्चाद्वाऽऽसनादुत्यानमनवरोहतोऽिष सम्भवति ।

"अवरोहणं तर्हि अनुत्थितस्य च न सम्भवति । अतोऽनेनैव सिद्धे शय्यासनेत्य-त्रासनप्रहण्यमनर्थकम् ।"

नानर्थकम्। यदि शिष्यः पराङ्क्ष्यः प्रत्यग्देशादागतं गुरुं मन्येत तदासनस्य एव सम्भ्रमपरावृत्तस्त्रस्भमुखीभृत उत्तिष्ठेत्र तूत्यायाभिपरावर्तेत । तथा ह्यानिक्रयया सम्मुखीभवनं व्यवधीयेत । ततः कुत्येद्गुरुः । पराङ्क्ष्यस्योत्तिष्ठतो गुरुरेवमिप मन्येत—'नायं ममाभ्युत्थितो निमित्तान्तरकृतमेवास्याभ्युत्थानम् ।' तस्मादर्थवदुभयत्रा-त्यासनप्रहण्णम् ॥ २०२ ॥

प्रतिवातानुवाते च नासीत गुरुणा सह॥ असंश्रवे चैव गुरोर्न किश्चिद्पि कीर्तयेत्॥ २०३॥

यस्यां दिशि गुरुव्यवस्थितस्ततो देशाद्यदा वायुः शिष्यदेशमागच्छति शिष्यदेशाच्च गुरुदेशं ते मितवातानुवाते । एकं 'प्रतिवातम्' अपरम् 'अनुवातम्' तदपेचया गुरुणा सह नासीत—अपि तु तिर्यग्वातसेवी गुरीभवेत् ।

अविद्यमानः संश्रवे। यत्र तस्मिन् असं अवे। न किञ्चिदिप गुरुगतमन्यगतं वा कीर्तयेत्। यत्र गुरुव्यक्तं न श्रुणोति, श्रोष्ठसञ्चलनादिना शिष्यसम्बन्धिना जानाति किञ्चिद्यमेतेन सम्भाषते, तन्न कीर्तयेत्।। २०३।।

गोश्वोष्ट्रयानपासादपस्तरेषु कटेषु च ॥ त्रासीत गुरुणा सार्थं शिलाफलकनीषु च ॥ २०४ ॥

यानशब्दः प्रत्येकमिसम्बध्यते । गोश्वोष्ट्रेर्युक्तं यानं गे। प्रवोष्ट्रयानम् । दिवदा-दिवत्समासे युक्तशब्दस्य लोपः । केवलेषु तु अश्वप्रष्ठादिष्वारे। ह्यां नास्ति । यदि स्वतन्त्रो यानशब्दो विज्ञायेत तदा स्याद्य्यनुज्ञा । समाचारात्तु कदाचित्कमनुज्ञानं दृश्यते ।

मांसाद उपरिगृहादीनां या भूमिस्तस्यां गृहादिभूमिवित्सद्धं सहासनम् । मस्तरः दर्भादितृयाकीर्थाः त्रास्तरः । कटस्तु शरवीरणादिकृतः प्रसिद्धः । शिक्षा गिरिशिखरादावन्यत्र वा ।

फलकं दारुमयमासनं पातवर्तादि ।

नीर्जलतरमसंप्रवः। तेन पोतादाविप सिद्धं भवति ॥ २०४॥

गुरोर्गु री सिन्निहिते गुरुवदृष्टतिमाचरेत् ॥ न चानिसृष्टो गुरुणा स्वान् गुरूनिभवादयेत् ॥ २०५ ॥

उक्ता गुरुवृत्तिरिदानीमन्यत्रातिदिश्यते ।

ग्रध्ययनधर्मत्वात्सर्वस्थास्य गुरुरत्राचार्यो विज्ञेयः। तस्य यो गुरुस्तस्मिन्सन्निहिते गुरुवद्वर्तितव्यम्। सिन्निहित इति न तद्गृहगमनमभिवादनाद्यर्थे कर्तव्यम्।

गुरुगृहे वसन् गुरुणाऽनिसृष्टो अननुज्ञातः स्वान् गुरून् मातापितृप्रभृतीन्नाभि-वाइयितुं गच्छेत्, न पुनर्गुरुगृहे स्थितस्य यदि स्वे गुरुव आगच्छन्ति तदा तदिभिवादने गुर्वज्ञाऽपेचितव्या।

"कुत एतत् ?"

मातापित्रोरत्यन्तमान्यत्वात् । पितृव्यमातुलाहीनामप्यभिवाहनप्रवृत्तस्य न कश्चिद्-गुरुवृत्तेर्विद्रः । आराधनार्थे एवायं सर्वः प्रयासः ।

मातापितृगुरुसिन्नपाते कः क्रमोऽभिवादनस्येत्युक्तं 'सर्वमहृती माता'। पित्रा-चार्ययोस्तु विकल्पः। यतः पितृत्वाध्यारापेणाचार्यस्य गौरवं विहितम् झतः पिता श्रेष्ठः, यतश्चोक्तं ''गरीयान् ब्रह्मदः पिता'' (श्लो० १४६) इति तत आचार्यः। अतोऽयं विकल्यः ॥ २०५॥

> विद्यागुरुष्वेवमेव, नित्या रृत्तिः खयानिषु ॥ प्रतिषेधत्सु चाधर्माद्धितं चापदिश्चत्खिप ॥ २०६॥

ध्यमप्यतिदेशः।

आचार्यादन्ये उपाध्यायादयो विद्यागुरवः। तेष्वेवमेव वर्तितव्यं, 'शरीरं चैव' (२।१-६२) इसादिकृसा।

स्वयानिषु ज्येष्ठश्रातृपितृ व्यादिषु । नित्या वृत्तिर्गुरुवृत्तिः । विद्यागुरुषां त्वाचार्यव्यतिरेकेण यावद्विद्याप्रहणम् ।

स्थर्मात् स्रकार्यात्परदारगमनादेः प्रतिषेधत्सु वयस्येष्विप । स्रभ्यन्तरगत्या-कृद्धतयाऽकार्यं चिकीर्षन्यः सुहृद्दादिस्तम् "श्राकेशप्रहृष्णान्मित्रमकार्येभ्यो निवर्तयेत्" इति—तस्मिनसमहीनवयस्केऽपि गुरुवद्वर्तितन्यम् । हितं च विधिरूपमप्रत्यकम् उप-दिश्चतसु । श्रथवा हितस्योपदेष्टाराऽभिजना उच्यन्ते ॥ २०६ ॥

> श्रेयस्य गुरुवदृष्टतिं नित्यमेव समाचरेत् ॥ गुरुपुत्रे तथाऽऽचार्ये गुरोश्चैव स्वबन्धुषु ॥ २०७ ॥

श्रेयां स त्रात्मापेत्तया वित्तवयोविद्याद्यतिशययुक्ताः। तेषु गुरुवद्वृत्तिं यथा-यम्भवमभित्रादनप्रत्युत्थानादि समाचरेत्।

बहवे। त्र शब्दा गतार्थाः प्रयुज्यन्ते । तेषां वृत्तवशास्त्रयोगे। न दुष्यिति । श्रेय-स्वित्येताबद्वक्तव्यम् । गुरुविद्याचिष्यते । वृत्तिमित्यादि प्राप्तमेव । तदेतत्सर्विस्म-श्रेवास्मिन्प्रन्थे स्वयमुद्प्रेच्यम् ।

गुरुपुत्रे तथा चार्य । भाषार्यप्रदृष्णेनाध्यापकत्वं लच्यते । यद्यसन्निहिते गुरी तत्पुत्रोऽध्यापयति कतिचिदहानि तदा तिस्मन्गुरुवदृष्ट्वत्तः । पाठान्तरम् 'गुरुपुत्रेष्व-धार्येषु' । आर्यशब्दो गुणवद्भाक्षणजातिवचनः । शूद्भाषार्थो ज्यायान् इति प्रयोगदर्श-नात् । न च सर्वस्मिन्गुरुपुत्रे वृत्तिरेषा विधीयते ।

गुरोश्चेव स्वबन्धुषु । स्वयहणं गुरुवंश्यर्थम् । गुरुवंशसम्बन्धितैवात्र निमिन्तम्, न वयोविद्याद्यपेत्त्यते ॥ २०७ ॥

वालः समानजन्मा वा शिष्या वा यज्ञकर्मणि ॥ श्रध्यापयन् गुरुसुता गुरुवन्मानमर्हति ॥ २०८ ॥

ये न पठन्ति गुरुपुत्रविशेषणार्थः पूर्वत्राचार्यप्रहण्म, तेषामध्यापयितरि गुणवति समानजातीये सर्वगुरुष्ट्रतिः प्राप्ताऽनेन विशेषेणावस्थाप्यते । ग्रध्यापयन्गुरुसुते। गुरुवन्मानः पृजामहित, नानाध्यापयन् ।

"ननु च विद्याप्रहणनिमित्तत्वाद्गुरुवृत्तिरध्यापयद्गुरुवद् गुरुपुत्रेऽप्यध्यापयितरि प्राप्तैव । शैशवत्राह्मणनिदर्शनात्कनीयसोऽपि सिद्धेत्यतो बाल: समानजन्मा वा इत्येवमर्थमपि न वक्तव्यम्"।

सत्यम्। यो वेदं वेदैकदेशं वाऽध्यापयति तस्यानाचार्यस्याप्येषा वृत्तिकक्ता। अयं तु न ग्राहकः, केवलं कतिचिदहान्यहर्भागं वाऽध्यापयति, अतो नाचार्यो ने।पाध्यायः— इत्यप्राप्ता, विधिरयम्।

अस्मादेव वचनाद्दन्यस्य भग्नमन्त्रादेरध्यापकस्य न सर्वा गुरुवृत्तिः कर्तव्येति विज्ञायते । ये च पूर्वत्राचार्यशन्दं पठन्ति तेषामुत्तरार्थमिद्युन्द्यते । "उत्सादनं चेति" वच यति । शिष्यो वा यज्ञकर्मणि । यज्ञकर्मश्रहणं प्रदर्शनार्थम् । कचिदङ्गे वेदै कदेशे मन्त्रभागे कस्मिश्चिद्वाक्षणभागे वा—तथापि गुरुवत्युज्यः यदि तु गुरुपुत्रः, तस्मादनेन प्रकारेण काश्चिद्विद्यां शिचेत, तदा तेन तस्मिन्गुरुवद्वर्तितव्यमित्युक्तम्—एवमर्थवादन्त्वादस्थारम्भस्य ।

ये तु व्याचचते—''ग्रध्यापयित्रत्यनेनाध्यापनसामर्थ्य' लच्यते; ग्रध्यापनसमर्थश्चे-दध्यापयतु, मा वाऽध्यापयेत्, गृहीतवेदश्चेद्गुरुव ष्टव्यः' तेषां शाब्दमेतद्वगाख्यानं सत्यं भवति । शता लचणार्थः, स तु कियायाः लचणहेत्वोः कियाया (व्या० सू० ३ । २ । १२६ ) इति । किया चात्र श्रुता—गुरुवन्मानमहिति ।। २०८ ।।

मनुस्मृतिः।

उत्सादनं च गात्राणां स्नापनोच्छिष्टभोजने ॥ न कुर्याद्गुरुपुत्रस्य पादयोश्चावनेजनम् ॥ २०९ ॥

अभ्यक्तस्योद्वर्तनम् उत्सादनं न कुर्यात् । गुरुपुचस्य । पादयोश्चाव-नेजनं प्रचालनम् ।

अस्मादेव प्रतिषेधाद्गुरावेतदनुक्तमि कर्तव्यतया प्रतीयते। यदा तु गुरुपुत्र एव गुरु: सम्पद्यते कृत्स्नवेदाध्यापनोपयोगितया, तदा स्वनिमित्तं तत्रोच्छिष्टभोजनाद्यस्ति; तदनेन न प्रतिषिध्यते। आतिदेशिकस्यानेन निषेधो नौपदेशिकस्य ॥ २०६॥

> गुरुवत्प्रतिपूज्याः स्युः सवर्णा गुरुयोपितः ॥ त्र्यसवर्णास्तु सम्पूज्याः पत्युत्थानाभिवादनैः ॥ २१० ॥

गुरुये षिते। गुरुपत्न्यः । सवर्णाः समानजातीयाः । गुरुवत्मतिपूज्या आज्ञाकरणादिना । असवर्णास्तु केवलैः मत्युत्यानाभिवादनैः । बहुवचना- दाद्यर्थोऽत्रान्तर्भवति । तेन हि प्रियहितादि गत्याद्यननुकरणाद्यविदिश्यते ॥ २१० ॥

अभ्यञ्जनं स्नापनं च गात्रोत्सादनमेव च ॥ गुरुपत्न्या न कार्याणि केशानां च प्रसाधनम् ॥ २११ ॥

घृततैलादिना केशकायोपदेहनमभ्यञ्जनम् ।

गाचाणामुत्सादनमुद्रर्तनम् । कार्यसामान्यात्पाद्धावनमि । सर्वथा शरीरस्पर्शसाध्या या काचिद्दनुवृत्तिः सा सर्वो प्रतिषिध्यते । वच्यति च

हेतुं "स्वभाव एव नारीग्राम्" इति ( २१३ )।

केशानां च प्रसाधनम् विन्यासरचनादिकरणम्, कुङ्कुमसिन्दूरादिना सीमन्तो-त्थापनम् । प्रदर्शनार्थं चैतदुक्तम् । तेन देइप्रसाधनमपि चन्दनानुलेपनानि निषिध्यन्ते ॥२११॥

> गुरुपत्नी तु युवतिर्नाभिवाद्येह पादयोः ॥ पूर्णिवि शतिवर्षेण गुणदोषौ विजानता ॥ २१२ ॥

पूर्णिव शितिवर्षेण तहणेनेत्र्यः। बालस्य त्रा वोडशाद्भ्रणिदहोषः। पूर्णिन विशित वर्षीण यस्य स एवमुच्यते। त्रयं कालो यौवनोद्भेदोपल चणार्थः। श्रत एवाइ गुणदोषो विजानता। कामजे सुखदुः खे गुणदोषो विजानता। कामजे सुखदुः खे गुणदोषो कीगती च खाकृतिदुराकृतिलचणी धैर्यचापले वा।

सर्वेद्याऽतन्त्रा विंशतिसंख्या ॥ २१२ ॥

ग्रध्याय:

[ द्वितीयः

स्वभाव एष नारीणां नराणामिह दूषणम् ॥ अतोऽर्थात्र प्रमाद्यन्ति प्रमदासु विपश्चितः ॥ २१३ ॥

एषा प्रकृतिः स्त्रोणां यद्गराणां धैर्यच्यावनम् । सङ्गाद्धि स्त्रियः पुरुषान्त्रत।च्च्या-वयेयुः । स्रातेष्ठियात् अस्माद्धेतोः न ममाद्यान्ति । दूरत एव स्त्रियः परिहरन्ति । ममादः स्पर्शादिकरणम् । वस्तुस्त्रभावे।ऽयं यत्तरुणी स्पृष्टा कामकृतं चित्तसंचोभं जन-यति । तत्र चित्तसंचोभोऽपि प्रतिषिद्धः तिष्ठतु तावदपरा प्राम्यधर्मसंरम्भः ।

प्रमदाः लियः ॥ २१३ ॥

अविद्वांसमलं लोके विद्वांसमपि वा पुनः ॥ प्रमदा ह्युत्पथं नेतुं कामक्रोधवशानुगम् ॥ २१४ ॥

न चैतन्मन्तव्यं ''नियमितानि येन चिरमिन्द्रियाणि, 'श्रितिगुरुपातकं गुरुदारेषु दुष्टेन भावेन प्रेचणमपीति' य एवं वेद तस्य न देाषः पादस्पर्शादाविति।'' यत एवं-विधानिप दोषान् यो जानीते, यो वा न कि चिज्ञानीते, तौ स्त्रोविषये समानौ। यते। नात्र विद्वत्ता प्रभवति। शक्नुवन्ति स्त्रियः सर्वम् उत्पथम् श्रमार्ग लोकशास्त्रविरुद्धं विषयं नेतुं प्रापयितुं –कामक्रोधवशानुगं सन्तम्। कामक्रोधाभ्यां यः सम्बध्यत इत्यर्थः।

अवस्थाविशेषोपलचाणार्थं चैतत्। अत्यन्तवालं अत्यन्तवृद्धं च प्राप्तयोगप्रकर्षणं च वर्जियत्वा, येन निरन्वयमुच्छित्रा संसारपुरुषधर्मास्तद्व्यतिरेकेण, न कश्चित्पुरुषोऽस्ति यः स्नोभिर्नाकृष्यते--अयः कान्तेनेव लोहः। न चात्र स्नोणां प्रभविष्णुताः; वस्तुस्वाभा-व्यात्तरुणीजनदर्शने पुंसामुन्मध्यते चित्तम्, विशेषते। ब्रह्मचारिणाम् ॥ २१४ ॥

> मात्रा स्वस्ना दुहित्रा वा न विविक्तासने। भवेत् ॥ वलवानिन्द्रियग्रामा विद्वांसमपि कर्षति ॥ २१५ ॥

अते विविक्तासनः निर्जने शून्ये गृहादै। नासीत । नापि निःशङ्कमङ्गस्पर्शादि कुर्यात् । अतिचपलो हीन्द्रियसङ्घातो विद्वांसमिप शास्त्रनिगृहोतात्मानमिप कर्षति हरति परतन्त्रीकरोति ॥ २१५ ॥

कामं तु गुरुपत्नीनां युवतीनां युवा भुवि ॥ विधिवद्वन्दनं कुर्यादसावहमिति ब्रुवन् ॥ २१६ ॥ काममित्यहचिं सूचयति । उत्तरेण चैतत्सम्बध्यते 'विशोष्य पाद्यहणमिति ।'

भुवि तु पादवन्दनिम्ब्यत एव । युवतीनां युवा द्वयोर्यूनोरयं विधिः । यदि वालो ब्रह्मचारी वृद्धा वा गुरुपत्नी तदा पादापसंप्रहण्णमविरुद्धम् । ग्रम्भावहिमिति प्रागुक्तस्य विधेरनुवादः ।

विधिवदिति व्यस्तपाणिना ॥ २१६॥

विभोष्य पादग्रहणमन्वहं चाभिवादनम् ॥ गुरुदारेषु कुर्वीत सतां धर्ममनुस्मरन् ॥ २१७ ॥

मनुस्मृति:।

प्रवासादेत्य पादयोर्प्रहर्ण 'सव्येन सव्य' इति । स्नन्वहम् श्रहन्यहिन । स्निन्वादनं भूमौ । सतां शिष्टानां एव धर्म श्राचार इत्यनुस्मरन् ॥ २१०॥

यथा खनन् खनित्रेण नरी वार्यधिगच्छति ॥ तथा गुरुगतां विद्यां ग्रुश्रृषुरिधगच्छति ॥ २१८ ॥

सर्वस्य ग्रुश्रूषाविधेः फलमिदम् । गुर्वाराधनद्वारेण स्वाध्यायविध्यर्थवादः । यथा कश्चिन्मनुष्यः खनित्रेण कुदालादिना भूमि खनन् वारि प्राप्नोति, नाक्लेशेन, एवमयं विद्यां गुरुगतां शुश्रूषुः गुरुसेवापराऽिधगच्छति ॥ २१८ ॥

मुण्डो वा जिंदलो वा स्यादथवा स्याच्छिखाजटः ॥ नैनं ग्रामेऽभिनिम्लोचेत्सूर्यो नाभ्युदियात् कचित् ॥ २१९ ॥

मुग्ड: सर्वतः केशवपनं कारयेत्। जिटलो वा। जटा परस्परमत्यन्तं संलग्नकेशाः, तद्वान् जिटलः। शिखाजटः शिखेव वा जटा यस्य। जटाकारां शिखां धारयेत्, परिशिष्टे मुण्डः।

तथा च कुर्याद्यथा ग्रामे स्थितस्य सूर्यी नाभिनिम्लोचेत् नास्तं गच्छेत्। ग्रामप्रहृणं नगरस्यापि प्रदर्शनार्थम् । ग्रस्तमयसमयमरण्ये सम्भावयेत्। एवं ग्रामे नाभ्युद्यादुदयोऽपि सूर्यस्य यथाऽरण्यस्थस्य ब्रह्मचारिणो भवति तथा कुर्यात्।

एनं प्रकृतं ब्रह्मचारिषम्।

श्रान्ये तु प्रामशब्द 'प्राम्येषु धर्मेषु स्वापादिषु वर्तमानं न निम्लोचेत्' इत्येवमर्थं वर्णयन्ति । तथा च उत्तरत्र, 'शयानम्' इत्याह । तते। द्रयं सन्ध्ययोः स्वप्नप्रतिषेधः, नारण्ये तत्कालावस्थानम् । बालो हि ब्रह्मचारी विभियात् । गौतमेन तु ( प्र० २ सु० ६ । १० ) बहि:-सन्ध्यत्व परतो गोदानादुक्तम् । गोदानव्रतं च षोडशवर्षे, तदा च प्राप्तः शक्नोत्यरण्ये सन्ध्यामुपासितुम् ॥ २१६ ॥

तं चेदभ्युदियात्मूर्यः शयानं कामचारतः ॥

निम्लोचेद्वाऽप्यविज्ञानाज्जपन्तुपवसेदिनम् ॥ २२० ॥

ग्रितेदं प्रायश्चित्तं चरेत ।

ब्रह्मचारिणं श्रयानं निद्रावशं गतम् स्रभ्युदियात् स्वेनोदयेनाभिन्याप्रदेश्यं कुर्यात् । 'ब्रिभिरभाग' इति कर्मप्रवचनीयत्वम् । तते। द्वितीया श्रयानिमिति । इत्यं भृतं सुप्रमितिलचणं वा स्वापकाले यद्यद्येत । जपननुपवसेद्दिनम् ।

केचिदाहु:। "प्रातरितकमे दिनं जपोपवासी, रात्री तु भोजनम्, पश्चिमाति-कमे तु रात्री जपोपवासी, प्रातभीजनिमिति। दिनशब्दः प्रदर्शनार्थः।" गौतमवचनं चाप्युदाहरन्ति। "तिष्ठेदहरभुक्षानोऽभ्यस्तमितश्च रात्रिं जपन्सावित्रोमिति।" (२३।२१)

तदयुक्तम्। उभयत्रापि दिवैव प्रायश्चित्तं युक्तम्। दिनशब्दस्य प्रदर्शनार्थत्वे प्रमाणाभावात्। न ह्यस्य तत्सापेचस्य स्वार्थप्रतिपादनम्। निरपेचं चैतत्। तस्माद्वि-कल्पो युक्तः। तत्र यस्य सर्वा रात्रिं जाप्रते। न व्याधिः प्रवर्तते स रात्रौ जिपव्यति, श्रम्यस्तु दिवैव।

जपश्च गैातमवचनात्सावित्र्या एव ।

"नन्वत्र कथं गै।तमः प्रमाग्गिक्रियते ?"

उच्यते । सापेचिमिदं वाक्यं जपेदिति, जपनीयस्यानिर्देशात् । सत्यामपेचायां श्रुत्यन्तराद् युक्ता विशेषावगतिः ।

इह तु कालस्य निर्देशः। नास्ति कालान्तरं प्रत्यपेचेति न गै।तमोऽपेद्दयते। ग्रिथवा सन्ध्यातिक्रमे प्रायश्चित्ताभिधानात्सावित्रीजपः सिद्ध एव। युक्तं च—सावित्र्यास्तु परं नास्तीति।

कामचारतः । ज्ञात्वैव सन्ध्याकाले यः स्विपिति । स्विज्ञानात् । चिर-सुप्तस्य सन्ध्याकालोऽयं वर्तत इत्यनववे।धोऽविज्ञानम् । एतदुक्तं भवति । इच्छया प्रमादकृते चातिक्रमे एतदेव प्रायश्चित्तम् । यः पुनरभ्युदितानस्तमितसन्ध्यामित-कामित तस्य प्रायश्चित्तमभोजनं——नित्यानां कर्मणां समितिकम इति ।

अथवा यः कामचारेग शास्त्रातिक्रमगं करोति तस्य तद्दविज्ञानमेव ॥ २२० ॥

सूर्येण ह्यभिनिम्छक्तः शयाने। अयुदितश्च यः ॥ प्रायश्चित्तमकुर्वाणो युक्तः स्यान्महतैनसा ॥ २२१ ॥

पूर्वप्रायश्चित्तविधेरयमर्थवादः। निम्लोचनेनाभिदुष्टः स्रभिनिम्लुक्तः। एव-मभ्युदितः। प्रायश्चित्तं पूर्वोक्तं न करोति। तदा महता पापेन सम्बध्यते, न खल्पेन। नरकादिदुःखोपभोगनिमित्तमद्दष्टं 'पाप'मुच्यते॥ २२१॥

> त्राचम्य प्रयता नित्यमुभे सन्ध्ये समाहितः ॥ शुचौ देशे जपञ्जप्यमुपासीत यथाविधि ॥ २२२ ॥

एवं महान्देषोऽभ्युदयनिम्लोचनयोः । तस्मात् स्नाचम्य । प्रयतःतत्परः । समाहितः परिहृतचित्तकर्मविचेपः । शुची देशे जपञ्जप्यं प्रणवन्याहृतिसावित्रगाख्यम् ।
उपासीत उभे सन्ध्ये । सन्ध्ययोरेवात्रोपास्यत्वम् । उपासनं च तत्र भावविशेषः ।

श्रथवाभे सन्ध्ये प्रत्युपासीत भगवन्तं सवितारम्। मन्त्रो हि तद्देवत्योऽतस्तमेवोपा-सीत । संहतसकलविकल्पस्तद्गतैकमना भवेत् । प्रागुक्तस्य विधेः शेषोऽनुवादः। उपा-सनं केवलं विधेयम्।

मनुस्मृतिः।

अन्ये तु ''शुचै। देश इत्येतद्विध्यर्थोऽयं श्लोक' इत्याहु:। तेषां पै।नहक्त्यम्। सर्वस्यैव कर्तव्यस्य ''शुचिना कर्म कर्तव्यमिति' विद्वितम्। अशुचिदेशसम्बन्धे च का शुचिता ॥ २२२ ॥

> यदि स्त्री यद्यवरजः श्रेयः किश्चित्समाचरेत् । तत्सर्वमाचरेद्युक्तो यत्र चास्य रमेन्मनः ॥ २२३ ॥

यदि स्त्री ग्राच।र्याणी । ग्रवरैजः कनीयान । ग्राचार्यादुवलभ्य ग्रेयः धर्मादि त्रिवर्गे समाचरेत्तत्सर्वमाचरेत् । सम्भवति हि तयोस्तदाचार्यसम्पर्कात्परिज्ञानम् ।

शूद्रो वाऽऽचार्यभृतक ख्रवरजः । स यद्युपदिशेत 'एवं पायुलिङ्गी मृद्वारिका प्रचाल्येते, निपुणी इस्ती प्रचालय, विस्मृतस्ते मृद्वारिकमः, त्वदीय ख्राचार्योऽसक्तन्मया पायुप्रचालनं जलं ददता दृष्टपूर्वः, पूर्वमिद्धः शौचं करोति तता मृद्धः' इत्येवमादि समाचरेत्तत्समाचाराद्युपपन्न उपदिशेत् । तथा चाचार्याणी ख्राचमनं शिचयेत् । तत्सर्व-माचरेद्य क्तः श्रद्धया । न स्त्रीशूद्वाचरितमित्यवजानीत ।

समाचरेदिति च समाचारपूर्वक उपदेश एवात्राभिप्रेतः । वच्यति च "धर्मः

शौचं...समादेयानि सर्वत" इति ( २४० )।

ग्राचार्येगीव कदाचिदादिष्टं भवति — 'ब्राह्मिया ग्राचमय पुत्रस्थानीयमेतं यथाविधि-पूर्वकम्' — ब्रूयाच 'ग्रस्य मृत्रपुरीषशुद्धार्थं मृद्धारिग्यी देये' इति । तत्र तदोयवचन-मनुष्ठेयम् एवं मृद्दो गृहाग्र एवमद्भिः प्रचालयेति ।

द्मथवा गुरुगृहे लोहोपलजलशुद्धपादिः खोशूद्राभ्यां समाचर्यमाणः प्रमाणीकर्तव्यः । एतावदाचारस्य खोशूद्रसम्बन्धिनः प्रामाण्यार्थोऽयं श्लोको युज्यते ।

नतु सर्वस्याचारस्यावेद्दवित्सम्बन्धिनः प्रामाण्यं घटते। अयुक्तमेतत्। न हि स्वल्पोऽप्याचार अवेद्दविदां प्रमाणीभवति। अथास्ति मृलं वेद्दवित्सम्बन्धः स एव सिर्ह प्रमाण्यः, कि स्त्रोग्रहणेन। न चैवंविधे विषये स्त्रीश्रूद्राचारस्य प्रामाण्यमभिप्रेतम्। तथा हि सिति प्रामाण्याभिधानप्रकरण एवावच्यत्। तस्माच्छे यःपदार्थनिरूपणार्थोऽयमु-पोद्धात इति परमार्थः।

यद्वाऽऽचार्यवचसां प्रामाण्यानुवादे।ऽयम् -- यत् स्त्रीशूद्राविष ब्र्यातां तद्य्यनुष्ठातुं युक्तम्, कि पुनराचार्योपदिष्टम् ।

यत्र चास्य रमेत्परितुष्येन्मनः। एतद्प्यात्मनस्तुष्टिरित्यत्र न्याख्यातम्।

सर्वथा नास्य श्लोकस्यातीव प्रयोजनमस्ति ॥ २२३ ॥ धर्मार्थावुच्यते श्रेयः कामार्थी धर्म एव च॥ अर्थ एवंह वा श्रेयस्त्रिवर्ग इति तु स्थिति: ॥ २२४ ॥

यत्प्रशस्यं यदाचर्यमाणं दृष्टादृष्टे नापद्गन्ति यच्छे यो लोके उच्यते किपुनस्तदिति सुहृद्भूत्वाऽन्वाचष्टे।

नायं वेदमुलोऽधी नाचार्यादिशब्दवत्पदार्थकथनम् । किं तर्हि श्रेयोऽर्थी सर्वः पुरुषः प्रवर्तते । तत्रेदमुच्यते - इदं श्रेयः एतदर्थं यत्रः कर्तव्यः ।

तत्र मतान्तराणि ताबदुपन्यस्यति ।

840

केषाश्चिन्मतं धर्मार्थी ग्रेय: । धर्म: शास्त्रविहिता विधिप्रतिषेधी । अर्थ: गोभूमिहिरण्यादिः। एतदेव ग्रेयः एतदधीनत्वात्पुरुषप्रीतेः। अपरं मतं कामाः र्याविति । का मस्तावनमुख्य एव पुरुषार्थः । प्रोति हिं श्रेयः । प्रार्थी प्रि तत्साधनत्वात् । एवं हि चार्वाका ब्राहु:-काम एवैकः पुरुषार्थस्तस्य साधनमर्थः धर्मोऽपि यद्यस्ति। धर्म एव सर्वेभ्यः श्रेयान्सर्वस्य तन्मूलत्वाच । उक्तं च "धर्मादर्थश्च कामश्च" अर्थ एवेति विश्वजः प्रयोगजीविनः। सिद्धान्तस्तु चिवर्ग इति तु स्थिति:। अतो धर्माविरोधिनावर्धकामाविप सेवितव्यौ न तद्विरोधिनौ । तथा च गैातमः ( अ० ६ सु० ४६ )। "न पूर्वीह्नमध्यंदिनापराह्णानफलान्कुर्यात् यथाशक्ति धर्मार्थकामेभ्यः" इति । त्र्यात्मको वर्गस्त्रिवर्गः। 'त्रिषु समुदितेष्वयं रूढः' ॥ २२४॥

> त्राचार्यश्र पिता चैव माता भ्राता च पूर्वजः॥ नार्त्तेनाप्यवमन्तव्या ब्राह्मऐन विशेषतः ॥ २२५ ॥

श्रन्योऽपि न कश्चिदवमन्तव्यः, एते पुनर्विशेषतः। प्रायश्चित्ताधिक्यमत्रेत्यर्थः। आर्त्तन तैः पीडितेनापि । स्रवमानमवज्ञा, प्राप्तायाः पूजाया स्रकरणं न्यक्कार-श्चानादराख्य:।

ब्राह्मणबहुणं पुरणार्थम् ॥ २२५ ॥

त्राचार्यो ब्रह्मणे। मूर्तिः पिता मूर्तिः पजापतेः ॥ माता पृथिच्या मूर्तिस्तु भ्राता स्वो मूर्तिरात्मनः ॥ २२६ ॥

पूर्वस्यायमर्थवादः ।

यत्परं ब्रह्म वेदान्ते।पनिषस्प्रसिद्धं तस्य स्नाचार्यो सूर्ति: शरीरम्। मूर्तिरिव मूर्ति:। प्रजापतेर्हिरण्यगर्भस्य पिता। येयं पृथिवी सैव माता, भारसहत्व-सामान्यात्। भ्राता च स्वः सोहर्यः स्नात्मनः चेत्रइस्येति प्रशंसा।

एते सर्वे देवतारूपाः महत्त्रयुक्ता अवमता व्रन्ति, प्रसादिता अभिप्रेतैः कामैर्योज-यन्ति । एवं तत्स्मा स्राचार्यादय इति स्तुतिः ॥ २२६ ॥

मनुस्मृतिः।

यं मातापितरे। क्लेशं सहेते सम्भवे नृशाम् ॥ न तस्य निष्कृतिः शक्या कतु वर्षशतैरपि ॥ २२७॥

भूतार्थानुवादेनेयमपरा प्रशंसा ।

क्लेश दुखं माता च पिता च न नृशामपत्यानां सम्भवे गर्भात्प्रभृति यावदशमा-द्वर्षात् । मातुः क्लोशः गर्भधारसम् । प्रसंवः प्रासाहरः स्त्रीसाम् । जातस्य च संवर्धनयोगः क्लोशः। स सर्वस्य स्वयं संवेद्यः। पितुरत्युपनयनात्त्रभृति द्या वेदार्थव्याच्यानात्।

सम्भवशब्देनात्र गर्भाधानमुच्यते । तद्धि न क्लेशावहम्, किं तहि तदुत्तर-

कालभाविन्य एताः क्रियाः, ता हि क्लेशसाध्याः।

न तस्य क्लेशस्य निष्कृतिरानृण्यं प्रत्युपकारसमत्वं शक्यं कर्तुं वर्षशते-र्जन्मभिर्वहुभिः, किं पुनरेकेन जन्मना । असंख्यधनदानेन महत्या वाऽऽपद उद्धरखेन मातापित्रोनिष्कृतिरिति ॥ २२७ ॥

> तयोर्नित्यं त्रियं क्रयोदाचार्यस्य च सर्वदा ॥ तेष्वेव त्रिषु तृष्टेषु तपः सर्वं समाप्यते ॥ २२८ ॥

तस्मात्तयार्मातापित्रोराचार्यस्य च मर्वदा यावजीवं यत्प्रियं तेषां तत्क्रुर्यात्, न सकुद् द्विस्त्रिवी कृत्वा कृती भवेत्।

तेष्वेवाचार्यादिषु विषु तुष्टेषु भक्त्राराधितेषु तपः सव वहून्वर्षगणांश्चा-न्द्रायगादि तपस्तप्त्वा यत्फलं प्राप्यते तत्तत्परिताषादेव लभ्यत इति ॥ २२८ ॥

> तेषां त्रयाणां शुश्रषा परमं तप उच्यते॥ न तैरनभ्यनुज्ञातो धर्ममन्यं समाचरेत् ॥ २२९ ॥

"क्यं पुनस्तपः फलमतपसा मात्रादिशुश्रवया ?" यस्मात् एतच सर्वोत्तमं तपा यत् तेषां पादसेवनम् ।

तैरन्तुज्ञाता माणवकः धर्म मन्यं तत्सेवाविरोधिनं तीर्थस्नानादिरूपं व्रतापवासादि च शरीरशोषणया तेषां चित्तखेदकरम् । ज्ये।तिष्टोमानुष्ठानेऽप्यनुज्ञा प्रहीतव्या । यते।ऽ वमानप्रतिषेधः कृतः । महारम्भेषु च कर्मसु बहुधनव्ययायाससाध्येषु मुह्ममाना अवम-न्तव्याः भवेयुः । नित्यकर्माऽनुष्ठाने त्वनुज्ञा नेापकारियी ॥ २२ ॥

> त एव हि त्रये। लेकास्त एव त्रय आश्रमाः ॥ त एव हि त्रयो वेदास्त एबोक्तास्त्रयोऽप्रयः ॥ २३० ॥

कार्यकारगयोरभेदादेवमुच्यते। त्रयाणां लोकानां प्राप्तिहेतुत्वात्त एव त्रयो लोका उच्यन्ते ।

त एव च चयः प्रथमाद्रहाचर्यादन्ये चय स्राग्रमाः । गाईस्थ्यादिभिक्षिभि-राश्रमैर्यत्फलं प्राप्यते तत्तैश्विभस्तुष्टैः।

त एव चयो वेदा वेदत्रयजपतुल्यफलत्वात् । त एव चयाऽग्रयः। अग्रिसाध्यकर्मानुष्ठानफलावाप्तेस्तच्छुश्रूषातः। एषारपि प्रशंसीव ॥ २३० ॥

> पिता वै गाईपत्योऽग्निर्माताऽग्निर्दक्षिणः स्मृतः ॥ गुरुराहवनीयस्तु साऽग्रित्रेता गरीयसी ॥ २३१ ॥

केनचित्सामान्येनायं पित्रादीनां गाईपत्यादिव्यपदेश: । साऽ ग्रिकेता आधानामित्रेता या गरीयसी महाफला। त्राणं त्राणार्थमिता प्राप्ता त्रेता इति शब्दब्युत्पत्तिः ॥ २३१ ॥

> त्रिष्वप्रमाद्यन्नेतेषु त्रीन् लोकान् विजयेद्गृही ॥ दीप्यमानः स्ववपुषा देवविद्वि मोद्ते ॥ २३२ ॥

एतेष्वप्रमाद्यन्नाराधनेऽस्वलन्। तथा च तदाराधनात्त्रीन् ले ाकाञ्चयेत्स्व-कुर्यादाधिपत्यमाप्नुयात् । गृही । गृहस्थावस्थस्य हि पुत्रस्य पित्रादीनां तत्कृतमारा-धनमुपयुज्यते । तदा हि ते वृद्धी भवतः ।

दीप्यमानः शोभमानः प्रकाशमाना वा स्वेतैव तेजसा । देववदादित्यवद्विवि

लोके मादते॥ २३२॥

इमं लोकं मातृभक्त्या पितृभक्त्या तु मध्यमम् ॥ गुरुगुश्रूषया त्वेवं ब्रह्मलोकं समश्रुते ॥ २३३ ॥

भ्रयं लोक: पृथिवी। भारसहत्वात्तुल्या माता पृथिव्या:।

पितृभक्त्या मध्यमा लोकोऽन्तरिचम्। प्रजापतिः पितोक्तः। मध्यमस्थानश्च प्रजापतिर्ने ककानाम् । स हि वर्षकर्मणां प्रजानां पाता वा पालियता वा ।

ब्रह्मलेकमादित्यलोकम्। ब्रादित्यो ब्रह्मत्यादेशः। लोकः स्थानविशेषस्त-

मग्रते प्राप्नोति।

म्पर्थवादा एते । तत्र नाभिनिवेष्टव्यम् । न च लोकाधिपत्यकामस्य तदाराधना-धिकारः । नायं काम्यो विधिः । पितृत्वमेवात्र निमित्तम्, ग्रकरणे शास्त्रातिक्रमः ॥२३३॥ सर्वे तस्यादता धर्मा यस्येते त्रय आहताः॥ श्रनाद्दतास्तु यस्यैते सर्वास्तस्याफलाः क्रियाः ॥ २३४ ॥

मनुस्मृतिः ।

**आदृताः** सत्कृताः। आहतवचनेन प्रत्युपकारपरत्वं लच्यते। यो ह्याहता भवृति स परितुष्टः प्रत्युपकाराय यतते । अथवा आदूतः परितुष्ट उच्यते । धर्मस्य चानन्त्यात्परितेषानुपपत्तेः फल्रहानोत्सुकत्वं लच्यते । सर्वाणि तस्य कर्माण्याशु फलदा-योनि भवन्ति । यस्यैते त्रय ख्राद्रताः शुश्रूषया परितृष्टाः ।

एतैस्त्वनाराधितैर्यत्फलकामेन कि चित्कियते शुभं कर्म तत्सर्व निष्फलम् । सर्वाः क्रिया: सर्वाणि श्रीतस्मार्त्तान कर्माणि

अर्थवादोऽयम्। पुरुषार्थो ह्याराधनविधिः। तदतिक्रमे पुरुषः प्रत्यवयन्महता पापेन कर्मोपार्जितेऽपीष्टफलभोगे प्रतिबध्यते। अत उच्यते सर्वास्तस्याफलाः क्रिया इति ॥ २३४ ॥

> यावत्त्रयस्ते जीवेयुस्तावन्नान्यं समाचरेत् ॥ तेष्वेव नित्यं ग्रुश्र्षां कुर्यात्रियहिते रतः ॥ २३५ ॥

उक्तार्थो(यं श्लोक:।

ग्रध्याय:

नान्यं समाचरेद्र ष्टमदृष्टं वा तदनुज्ञानमन्तरेग्रेत्युक्तम् ।

तेष्वेव नित्यं शुश्रूषां कुर्यात्।

प्रियहिते रतः। प्रियं च हितं च, तत्। यत्प्रीतिकरं तत् प्रियम् यत्पालनं तद् हितम् ॥ २३४ ॥

> तेषामनुषरोधेन पारत्र्यं यद्यदाचरेत ॥ तत्तन्निवेदयेत्तेभ्या मनावचनकर्मभिः ॥ २३६ ॥

परत्र जन्मान्तरे यस्य फलं भुज्यते तत्पारचयम् । छान्दसं रूपमेतत् । ग्रुश्रवाया अविरोधेनान्यं यं यं धर्मं समाचरेतं तं निवेदयेनेभ्यस्तान् ज्ञाप-येत्। अनुपरेाधप्रहणमेवमर्थे कृतम्। यत्तेषां विरोधि तत्र नैवानुज्ञां दापियतव्याः। कश्चिद्दजुप्रकृतिरभ्यर्थमान ब्रात्मपराधर्ममवगग्यय्यानुजानाति, तन्निवृत्त्यर्थमेतत् ।

मनीव चनकम भिः। न निवेदनमदृष्टार्थमिप तु यादशमनुज्ञानं तादशमेव कर्मणा दर्शयेत् ।

अथवैवं सम्बन्धः कर्तव्यः मनावचनकर्मा भाः पारच्यं यद्यद।चरेत्तत्त-निवेदयेत्तेभ्य इति ॥ २३६ ॥

> त्रिष्वेतेष्विति कृत्यं हि पुरुषस्य समाप्यते ॥ एष धर्मः परः साक्षादुपधर्मीऽन्य उच्यते ॥ २३७ ॥

िद्वितीय:

इतिशब्दः समाप्तिवचनः कात्स्नर्यं गमयति ।

यत्किञ्चन पुरुषस्य कर्तव्यं यांवान्कश्चन पुरुषार्थः स एतेष्वाराधितेषु समा-प्यते परिपूर्णमनुष्ठितो भवति ।

एष धर्मः परः श्रेष्ठः साक्षात्त्वेन। ग्रान्यश्चाग्निहोत्रादिरूपधर्मः प्रतिहार-स्थानीयो न साचाद्राजवत्, इति प्रशंसा।

श्रवमानप्रतिषेधः, प्रियहितकरणं, तद्विरोधिनः कर्तव्यस्याननुष्ठानम्, श्रविरोधिनो-ऽप्यननुज्ञातस्य च । परिशिष्टः श्लोकसंघातोऽर्थवादः ॥ २३७ ॥

> श्रद्धानः शुभां विद्यामाददीतावरादिष ॥ अन्त्यादिष परं धर्म स्त्रीरत्नं दुष्कुलादिष ॥ २३८ ॥

श्रद्धान श्रास्तिक्योपगृहीतान्तरात्माऽभियुक्तो यः शिष्यः स शुभां विद्यां न्यायशास्त्रादिकर्कविद्याम् । श्रथवा या शोभते केवलं सा विशदकाव्यभरतादिविद्या-विभूषिता—मन्त्रविद्या वा न धर्मोपयोगिनी—तामवरादिप हीनजातीयादण्याद-दीत शिचते ।

न त्वत्र शुभा वेदविद्या वेदितच्या, स्रापदि विधिर्भविष्यति (२४१), स्रनापदि तु नैवेष्यते । या त्वश्चभा शाम्भवी मायाकुद्दकादि वा तां न कचित्।

ख्रान्त्यश्चाण्डालस्तस्मादिष यः परे। धर्मः श्रुतिस्मृत्यपेच्या परे। हन्यः लैकिकः । धर्मशब्दे। व्यवस्थायामिष प्रयुज्यते । 'एषोत्र धर्मः' इति यदि चाण्डालोऽिष ब्रूते — 'अत्र प्रदेशे मा चिरं स्थाः', 'मा वाऽस्मिन्नम्भसि स्नासीः', एषोऽत्र प्रामीणानां धर्मो, राज्ञा कृता वा मर्यादेति – न चैवं मन्तव्यम्— 'उपाध्यायवचनं मया कर्तव्यं धिक् चाण्डालं जाल्मं यो मा नियुङ्कः' इति ।

न पुनरियं बुद्धिः कर्तव्या—परी धर्मी ब्रह्मतत्त्वज्ञानम् । न हि चाण्डालादेस्त-त्परिज्ञानसम्भवः, वेदार्थवित्त्वाभावात् । न चान्यतस्तत्सम्भवः । न हि वृश्चिक-मन्त्राचरवद्ब्रह्मोपदेशोऽस्ति ।

स्त्रीरत्निमव। श्रीचासौ रत्नं च तदिति वा। "उपिमतं व्याद्रादिभिः" (पा० स्० २।१।५६), 'विशेषणं विशेष्येणेति'' (पा० स्० २।१।५७) वा। यहा यतिक-िचदुत्कृष्टं वस्तु तद्रत्नमुच्यते तदा विशेषणमिति। श्रय तु मरकतपद्मरागादीन्येव रत्नशब्दवाच्यानि उत्कर्षसामान्यादन्यत्र प्रयोगः, तदे।पिमतिमिति। या श्री कान्तिसं-स्थानलावण्यातिशयवती श्रय धान्यबहुधनसुतादिश्चभलचणा सा दुष्कुलाद्भीन-क्रियादेरप्यानेया।

'ग्रजाह्मणा'दित्यस्य ( २४१ ) विधेरयमुपोद्धातः । त्रालाभेन तु प्रदर्शितः ॥ २३८॥

विषाद्प्यमृतं ग्राह्यं वालाद्पि सुभाषितम् ॥ त्र्यमित्राद्पि सद्गृत्तममेध्याद्पि काश्चनम् ॥ २३९ ॥

मनुस्मृति:।

पूर्व इसी चापद्यब्राह्मणाइप्यध्येतव्यमित्यस्य विधेः शेषः ।

श्रमेन लोकप्रवादो दृष्टान्तोक्रियते । एवं हि लीकिका श्राहुः 'श्रस्तरपदुपादेयम् ।'
विषेऽपि यदमृतं तद्याह्मभेव यथा हंस उदकात्त्वीरं गृह्णाति । रसायनेषु केषुचिद्विषं इत्येतदभिप्रेत्योक्तम् ।

बाले।ऽपि यत्कि चिदकस्मात्सुभाषितं माङ्गलेकं प्रस्थानादै। वक्ति तद्याह्यम् । स्रामित्रादेरिप सतां यद्गुत्तम् शिष्टाचारः। न द्वेष्यः—तेनैतदाचरितमिति त्याज्यम्। प्रसिद्धतरे।ऽयं दृष्टान्तः—स्रमेध्यादिष काञ्चनं सुवर्णम्। स्रसदाश्रयाद्येते यथा गृह्यन्ते तद्भदत्राह्मणादध्ययनमिति ॥ २१-६ ॥

स्त्रियो रत्नान्यथे। विद्या धर्मः शैचं सुभाषितम् ॥ विविधानि च शिल्पानि समादेयानि सर्वतः ॥ २४० ॥ रत्नानि मण्यः शम्बरपुलिन्दादिभ्योऽप्युपात्ताः शुद्धास्तद्वद्विद्याद्यपीति । शिल्पानि च विचित्रपत्रच्छेद्यादीन्यदुष्टान्यगर्द्वितानि चैलनिर्णेजनपटरञ्जनबन्धनादीनि ।

सर्य तो जातिविशेषमनपेच्य समादेयानि स्वीकर्तव्यानि निश्चितातिधैर्यभावै: । विषाद्यमृतमित्येवमादिभिरनेकवाक्यत्वात् समानप्रक्रमत्वेन सर्व एतेऽर्थवादाः ॥२४०॥

> श्रव्राह्मणाद्ध्ययनमापत्काले विधीयते ॥ श्रनुत्रज्या च ग्रुश्रूषा यावद्ध्ययनं गुरोः ॥ २४१ ॥

ग्रयं त्वत्र विधि:।

स्रापद् ब्राह्मणाध्यापकाभावः । आपदः काल स्रापत्कालः । आपदित्येव सिद्धे कालम्हणं वृत्तपूरणार्थम् ।

पाठान्तर'मापत्करप' इति । करपनं 'करपः' स्रापद्येषां करपना विधीयते उपिदश्यते ।

यदाचार्यः प्रारब्धाध्यापनः प्रायश्चित्तेनान्येन वा निमित्तेन शिष्यं हित्वा देशान्तरं व्रजेत्, न च ब्राह्मणोऽन्योऽध्यापकस्तिस्मिन्देशे लभ्यते, बालत्त्राद्रूरदेशगमनमशक्यम्, तदाऽब्राह्मणात् चित्रयात्त्भावे वैश्यादध्ययनम् । प्रकृतत्वात्—'वेदः कृत्सेन' इति—वेदप्रदृशं विधीयते ।

यदाप्यत्रात्राह्मण्यशब्दो त्राह्मण्जातेरन्यत्र जातित्रये वर्तमानं पुरुषत्वमाचष्टे, तथापि नेह शूद्रस्य प्रहण्म, तस्याध्ययनाधिकाराभावात् । सत्यध्ययनेऽध्यापकत्वम् । त्रथ १स्ह

ग्रध्याय:

"शास्त्रातिक्रमेण शूद्रस्याप्यधीतवेदत्वस्य सम्भवः, चित्रयवैश्ययोरध्यापकत्वस्येव"। तद्दिप्त । यतो धारणे शरीरभेदस्तस्याम्नातः। तद्दो दण्डमहत्त्वात् महदेतदकार्यमनुमीयते। निन्दितकर्माभ्यासे पतनं तत्संसर्गाच ब्रह्मचारिणोऽत्यन्तदुष्टता स्यात्। "चित्रयवैश्ययोर्द्ध्यापकत्वनिषेधात् तुल्यदेष्य" इति चेदस्त्यत्र विशेषः। यत्र दण्डप्रायश्चित्ते गुरुणी तत्र महादेषता, स्वल्पयोस्तु स्वल्पदेषता। न च चित्रयवैश्ययोरध्यापने महती दण्डप्रायश्चित्ते, शूद्रस्येव। किञ्च द्वे निन्दिते कर्मण्यध्ययनमध्यापनं च, चित्रयवैश्ययोस्त्वेक्मव। निषद्धाध्यापनसंसर्गस्त्वनेनेवानुज्ञातः, नास्तै दोषकरः। निषद्धाध्ययनेन तु शूद्रेण संसर्गे न किञ्चत्प्रमाणमस्ति।

सनुव्रज्या च शुग्रूषा। वन्दनपादप्रचालनादिश्वश्रूषाप्रतिषेधार्थमनुव्रज्यैव शुश्रूषा, नान्येति। यावद्ध्ययनम् यावद्महणम् ॥ २४१ ॥

नाब्राह्मणे गुरै। शिष्या वासमात्यन्तिक वसेत् ॥ ब्राह्मणे वाननृचाने काङ्क्षन्गतिमनुत्तमाम् ॥ २४२ ॥

स्रद्वाह्मणे गुरै। वासोऽध्ययनाय पूर्वेणोक्तो नैष्ठिकस्यापि प्राप्तो विशेषेण निषिध्यते। स्रात्यं तिकं वासं यावज्ञोविकम्। न वसेन्न कुर्यात्। वासं वसेदिति। सामान्यविशेषभावाद्वासं वसेदिति सम्बन्धः कल्प्यः। गुरुविषयो वासस्तं वसेत्। समा-प्ताध्ययनोऽन्यत्र गच्छेत्।

"ननु चाध्ययनमात्रमनुज्ञातमात्यन्तिकस्य वासस्य कुतः प्राप्तिः ?"

नैष दोष:। गुरौ तस्य वास उक्तः। अध्यापियता च 'गुरु'रुक्तः। अतो भवत्याशङ्का। आह्मणे वाननूचाने। वाशब्दोऽप्यर्थः। ब्राह्मणेऽपि यदि अनूचानः वृत्ताभिजनसम्पन्नो न भवति, न च व्याख्यानाध्ययनशीलः। अनुवचनेनैतेऽपि गुणा खर्यन्ते यतोऽननुवक्तर्यर्थाभावादेवावासः सिद्धः।

गतिरत्र सुखातिशयप्राप्तिर्विविचता। अनुत्तामा, यस्या अन्योत्तमा नास्ति, ता काङ्चन्परमात्मानन्दरूपं मोचम् ॥ २४२ ॥

यदि त्वात्यन्तिकं वासं रोचयेत गुरोः कुले ॥ युक्तः परिचरेदेनमा शरीरविमोक्षणातु ॥ २४३ ॥

अत्यन्तं भवमात्यन्तिकं वासं गुरोः कुले नैष्ठिकं ब्रह्मचर्यं यदि रोचये-त्तदा युक्तस्तत्परः परिचरेदेनं गुरुम्—आ शरीरस्य विमेशचणात्पाताद्—यावच्छरीरं प्रियत इत्यर्थः ॥ २४३॥

> त्रा समाप्तेः शरीरस्य यस्तु शुश्रूषते गुरुम् ॥ स गच्छत्यञ्जसा विषो ब्रह्मणः सद्म शाक्वतम् ॥ २४४ ॥

नैष्ठिक ब्रह्मचर्यस्य फलविधिरयम्।

शरीरस्य समाप्तिर्जीवितत्यागः। स्ना ततः कालाद्यो गुरुं शुस्रूषते परिचरित । स गच्छिति विमः। ब्रह्मणः सद्म सदनं स्थानं शाश्वतं, न पुनः संसारं प्रति-पद्यत इति यावत् । स्रञ्जसाऽक्लिब्टेन मार्गेषः। न गत्यन्तरेष तिर्थक्प्रेतमनुष्यादि-जन्मना व्यवधोयते।

ब्रह्मशब्दंन चेतिहासदर्शने देवविशेषश्चतुर्वक्त्रः, तस्य सदा, स्थानविशेषः, दिवि विद्यते । वेदांतवादिनां तु ब्रह्म परमात्मा, तस्य सदा स्वरूपमेव, तद्भावापत्तिः ॥ २४४ ॥

> न पूर्वं गुरवे किञ्चिदुपकुर्वीत धर्मवित् ॥ स्नास्यंस्तु गुरुणाऽऽज्ञप्तः शक्तचा गुर्वर्थमाहरेत् ॥ २४५ ॥

नैष्ठिकस्यायं गुरवेऽर्थदानं प्रतिषिध्यते। स्नास्यते। गुर्वर्थविधानात्। न च नैष्ठिकस्य स्नानमस्ति। प्रकृतश्च नैष्ठिक एव। उपकुर्वाणस्य तु उपनयनात्प्रभृति यावत्स्नानमस्त्येव सति सम्भवे यथाशक्त्या दानम्।

पूर्व स्नानाद् गुरवे किञ्चिदुपकुर्वीत दद्याद् ददात्यर्थे धातुः सोपसगीऽतश्च स्वसाध्या चतुर्थी। अथवा क्रियाप्रहणमपि कर्तव्यमिति, ततः सम्प्रदानत्वम्।

धर्मवित्पदमनुवादः ।

स्नास्यं स्तु स्नानकाले प्राप्ते गुरुणा आदिष्टम् 'अभुमर्थम।हरेति'। ततः शक्तवा यावन्तं शक्तोति तावन्तम्। गुर्वर्थम् । गुरोरिदं गुर्वर्थम्। गुरोर्येन प्रयोजनं तमाहरेद्वपनयेत्।

"नन्वयं नैष्ठिकस्य गुर्वर्धकरणप्रतिषेधः।"

न ह्यं ते द्वे वाक्ये, एकेन प्रतिषेधः, अपरेश गुर्वर्थविधः। स्नाने गुर्वर्थोऽवश्यं कर्तव्य इत्ययं विधिः। प्रतिषेधस्तच्छेषः। उपकारप्रतिषेधे च सर्वशुश्रूषाविधिरनर्थकः स्यात्। न च दानमेवोपकारे।, येन धने।पकार एव निषिध्येत, नान्यः प्रियहितादिः। अर्थवादत्वे त्वयथार्थता न दोषः। गम्यते चात्रैकवाक्यता।। २४५।।

क्षेत्रं हिरण्यं गामश्वं छत्रोपानहमन्ततः ॥ धान्यं वासांसि शाकं वा गुरवे पीतिमाहरन् ॥ २४६ ॥

उक्तमुद्दिष्टं 'गुर्वर्थं' कुर्यात्तत्र न सर्व कर्तव्यमित्येवमर्थोऽयं श्लोकः । यदि गुरुर्वि-रुद्धमादिशेत्—'अमुज्य श्लियमाहरेति', 'सर्वस्वं वा देहीति'—तन्न कर्तव्यम् । किं तर्हि सोर्चं धान्यानां भवनभूमिः सोत्रमुच्यते । हिरण्यं सुवर्णम् ।

वा शब्दे। विकल्पार्थः । न समुदितानि देयानि ।

स्रन्ततः स्रन्याभावे छत्रोपानहमपि । द्वन्द्वनिर्देशात्साहित्यदानम् ।

वासांसीति सर्वत्र संख्या न विवित्तता ।

मीतिमाहर्द्विति । एतदाहरेदिति पूर्वसम्बन्धः । 'प्रीतिमाहरेदिति' वा पाठे अत्रैव कियापरिसमाप्तिः । 'प्रीतिमावहेदिति' वा । प्रीतिमुत्पादयितुं धान्याद्याहरेत् । स्वतन्त्रैव वा मीतिराहार्यतयोच्यते । ततश्च द्रव्योपदेशस्य प्रदर्शनार्थता सिद्धा भवति । अन्यदिष यदेवंविधं प्रीतिजनकम्, मिण्रमुक्ताप्रवालहस्यश्वतरी श्वादि, तदिष देयमिति गम्यते । तथा च गैतिमः (अ०३ सू०४८) "विद्यान्ते गुरुमर्थेन निमन्त्र्यः ''।

थ्राहरेखदि स्यादात्मीयं शक्त्यागतं तदा-न चेद् याच्यादिनाऽर्जयेत्।। २४६ ॥

त्राचार्ये तु खल्ज मेते गुरुपुत्रे गुणान्विते ॥ गुरुदारे सिपण्डे वा गुरुवद्वृत्तिमाचरेत् ॥ २४७॥

नैष्ठिकस्य।यमुपदेशः।

श्रसत्याचार्ये, तत्पुत्रे श्रोत्रियत्वादिगुग्गयुक्ते—गुरुपत्न्यामाचार्याण्यां वा— सपिण्डे वा—गुरोरेव—वसेत् तत्र च गुरुवद्गृत्तिभाचरेद् भैक्तिवेदनादि सर्वे कुर्यात्। दारशब्दे। बहुवचनान्तो भार्यावचनो वैयाकरणैः स्मर्थते। स्मृतिकारास्त्वेकवचनान्त-मपि प्रयुक्तते। "'धर्मप्रजासंपन्ने' दारे नान्यां कुर्वीतेति" इति ॥ २४७॥

> एतेष्वविद्यमानेषु स्थानासनविहारवान्।। प्रयुज्जाने।ऽग्निशुश्रूषां साधयेद्देहमात्मनः ॥ २४८ ॥

श्रविद्यमानता सर्वेषामभावः, यदि वा गुणहीनता। एतेष्वसस्विश्वश्रुष्युषां प्रयुक्षीत श्राग्निशरणोपलेपनं श्रग्नीन्धनं श्राचार्यवत्सित्रधाननियमाद् भृत्यवदहोरात्रासनम् एषाऽग्नेः शुश्रुषा तां कुर्वन्देहं साध्येत् शरीरं चपयेत्। यथाऽन्धश्चच्चुष्मानुच्यत एवं साध्येदिति। स्थानासन एव विहारः तद्वान् — न कदाचिदासीत एवं विहरेत्। श्रन्ये तु मन्यन्ते — स्थानाय स्वस्तिकादिना यत् श्रासनं ध्यानकाले तत् स्थानासनं, विहारो-ऽन्यो भिचाचरणादिः ॥ २४८॥

> एवं चरति या विमो ब्रह्मचर्यमविष्ठुतः ॥ सं गच्छत्युत्तमस्थानं न चेह जायते पुनः ॥ २४९॥

इति मानवे धर्म शास्त्रे भृगुमोक्तायां संहितायां द्वितीयोऽध्यायः॥२॥
एवमिति नैष्ठिकवृत्तिं प्रत्यवस्थति। एवं यो ब्रह्मचर्यं चरत्यविण्लुतः। ग्रस्वलः
स प्राप्नोत्युक्तमस्थानं धाम परमात्मप्राप्तिलच्यम्। न चेह् पुनर्जायते न संसारमापद्यते। ब्रह्मक्षं सम्पद्यत इति ॥ २४६॥

इति श्रीभद्दमेघातिथिविरचिते मनुभाष्ये द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥

## श्रय तृतीयोध्यायः ३ ।

षट्त्रिंशदाब्दिकं चर्यं गुरी त्रैवेदिकं त्रतम् ॥ तद्धिकं पादिकं वा ग्रहणान्तिकमेव वा॥१॥

द्विविधो ब्रह्मचारी पूर्वत्र प्रतिपादितः, नैष्ठिक उपकुर्वाणश्चेति । "ग्रा समाप्तेः शरीरस्य यस्तु शुश्रूषते गुरुम्" ( अ० २ श्लो० २४४ ) इत्यनेन नैष्ठिकब्रह्मचर्यमुक्तम् । "ग्रा समावर्तनादिति" ( २।१०८ ) पत्तान्तरमपि सूचितम् । तत्र नैष्ठिकस्य नामधेयस्य प्रतिजन्भेनैव निमित्तवता ग्रवधिशेषः सुगमितः । निष्ठां समाप्ति गच्छति 'नैष्ठिकः' । श्रुत्यैव कालो विद्दितः "ग्रा समाप्तेरिति" । उपकुर्वाणस्य "ग्रनेन क्रमयोगेन" ( अ० ६ श्लो० ८५ )—"तपोविशेषैविविधैर्वतैश्च विधिचोद्तिः, वेदः कृत्सेनोऽधिगन्तव्यः" श्रु० २ श्लो० १६५ ) इति संख्याया ग्रविवचायां चैकद्वित्रिचतुःपञ्चषट्सप्तादिशाखाययनं यथाशक्ति प्राप्तं नियम्यते । चैवेदिकं व्रतं चर्यः म् । त्रयाणां वेदानां समाहारिक्षवेदी, तद्गहणप्रयोजनं चैवेदिकम् । श्रद्धणिकया वृत्तावन्तर्भवति वेदाधिगमस्य प्राग्विहितत्वात् । व्रतं ब्रह्मचारिधर्मकलापः । चर्यं चरितव्यम् । कृत्यो विधी ।

एवमाहरणादीनां ब्रह्मान्ततायां प्राप्तायामाह षट्चिंशदाब्दिकमिति।
गृहीतेऽपि वेदे कालः पूरियतव्यः।

''यदि स्वाध्यायाध्ययनविध्यर्थो धर्मः, तस्य च स्वाध्यायविधेर्प्रहणे निवृत्तिः, किमर्था तर्हि द्वादशवार्षिकी प्रहणोत्तरकालं व्रतचर्यानुवृत्तिः ?''

ग्रत्यल्पिमदमुच्यते । दर्शपृर्श्यमासादिष्वप्याग्नेयादियागेभ्यः पराश्चि यान्यङ्गानि तत्राप्येतद्वक्तव्यम् । समस्ताङ्गानुष्ठान एवारादुपकारकाद्यङ्गयुक्ताद्विशिष्टकमकाद्विष्यर्थ-संपद्यवगतायां परिचेदिनाशब्दादेव विधिः सम्पद्यते ।

भ्रथ "महतो लघीयांसस्तदर्धिकपादिकप्रहणावधयः पत्ताः सान्त । तेषु सत्सु कः खल्ल महाप्रयासमतिचिरकालं तावद् द्वादशवार्षिकं व्रतचरणमाद्रियेतेति" चेत् ।

फलभूमाार्थने।ऽङ्गभूयस्त्वमनुष्ठास्यन्ति । तदुक्तम् 'प्रयत्नविशेषात्फलविशेषेण भवितव्यमिति ।'

"नतु च नार्थावबोधाद्दते प्रहण्द्वारेण स्वाध्यायाध्ययनस्य कि श्विद्दपरं फलमस्ति। एवं ह्याहु:-- न तस्याध्ययनमात्रं तत्र भवन्ता याज्ञिकाः फलं समामनन्तीति'। तथा ''दृष्टो हि तस्यार्थ: कर्मावबे।धनं नामेति' शबरभाष्ये। कश्चिद्विशेषो दश्यते।"

यद्यं वं प्रहणकालेऽप्यन्तरेण व्रतधर्मानुष्ठानं प्रहणानुष्ठानप्रसङ्गः । कश्चैवमाह— 'श्रर्थाववे।धार्थ: स्वाध्यायविधिरिति'। स्वाध्यायविधि: स्वार्थ एव । नान्यस्यान्यार्थ-तायां प्रमाणमस्ति । प्रार्थाववेषो हि प्रहणे सति वस्तुस्वभावत उत्पद्यते न विधितः ।

"श्रथ किं स्वर्गादिफलार्थिने। उयं विधि:"।

एतद्दिप कथं भविष्यति ?

200

''का तर्हीयं वाचोयुक्तिः—फलविशेषेणेति''।

एषा वाचोयुक्तिः । संस्कारविधिस्तावदयं स्वाध्यायप्रधानः तस्य स्वाध्याये कर्मण्यु-त्पन्नत्वात् । संस्कारविधयश्च न साचादिधकारमईन्ति किन्तु संस्कार्यद्वारेण साधि-कारविध्यन्तरमनुप्रविशन्ति । यथा त्रीहिमवहन्तीति दर्शपूर्णमासाधिकारविषयाःनेया-दियागसाधनभूतपुरोडाशप्रकृतिब्रीहितुषकणविप्रमोचनादिसंस्कारद्वारेण दर्शपृर्श्वमासापूर्व-सम्बन्धमनुभवति अवधातः, न तन्निरपेत्तः, स एव कर्तव्यतया प्रतीयते । एवमिह वेदस्य संस्कार्यत्वं नान्यत्राशेषभूतस्य निर्वहति । दृष्टः स्वाध्यायाध्ययनानन्तरमर्थाववेषः । अत इदमध्ययनमर्थावबोधपर्यन्तमवघात इव तण्डुलनिष्पत्तिपर्यन्तः । एतावांस्तु विशेषः । प्रकरगोऽधीतत्वादवघातो भाटिति लब्धाधिकारविध्यन्तरसम्बन्धः। अयं त्वनारभ्याधी-तत्वाद्वबेधपर्यवसायी सकलफलकर्मानुष्टाने।पयागितया गम्यमाने।ऽधिकारः। तथा विध्यर्थनिर्दे फलविशेषाऽभिप्रेतः। विधेहि पुरुषार्थत्वं व्युत्पन्नावगमम् तत्सात्ताद्भवतु वा परम्परया वेति न विशेष:। गम्यमानाधिकारत्वाच स्वतन्त्र एवायं विधिः स्वात्मानमनुष्ठापयति, यद्यपि नित्यकामश्रुतिष्वर्थाववेषध उपयुज्यते ।

ये त्वर्थाववे।धद्वारेण ज्योतिष्टोमादिविध्येककार्यत्वमिच्छन्ति तत्फलस्यैव च प्रयत्न-विशेषादितशयमाहुस्तेषामाचार्यकरणविधिना किमपरार्द्ध, येन महता यत्नेन तदेककार्यता निषिध्यते । अप्रामाण्यं वेदस्य भवतीति चेदस्तु । न प्रयोजनवशेन युक्तिसामर्थ्यायाती-ऽर्थो हातु शक्यते । युक्तिस्तु युक्त्यन्तरेण बलीयसा बाध्यते ।

''ग्राचार्यकरणविध्येककार्यत्वे त्वस्य विधिरूपतैव हीयते, स्वार्थस्याविविच्चतत्वात्''। तत्तुल्यं ज्योतिष्टोमाद्यनुप्रवेशेऽपि ।

यदा तु स्वतन्त्रोऽयं विधिः स्वार्थानुष्ठापकसात्समानस्कन्धसादा स्वयमेवेतिकर्तव्य-तया युक्तोऽनुष्टीयते ।

तत्र ये विकल्पिताः कल्पा लघीयांसो गरीयांसरच, तेषां लघीयसा सिद्धे गरीयसा-मनुष्ठानं विध्यर्थ एव विशेषमावहति । यथाऽऽधाने 'एका देया तिस्रो देया' इत्यादि । अनुष्ठिते चास्मिन्विधी स्वसामर्थ्याच्छूता वा भवतु प्रतीयमाना वा कल्प्यो वा, प्रमाण-भेदोयं न सम्बन्धभेदः, सर्वश्रोभयतः स्पर्शतो न मुच्यामहे-यद्यस्य विधिः स्वार्था-नुष्टापको ज्योतिष्टोमाद्य पकारकत्वञ्च।

मनुस्मृतिः।

''ननु किमिदं पूर्वापरविरुद्धं प्रलप्यते ? प्रागुक्तम्—न साचात्संस्कारविधयोऽधिकार-सम्बन्धिन: इदानीं तु स्वतन्त्र एवायं विधि: स्वार्थानुष्टापक इति । 'यथायंविशेष-श्रुतेनान्वयिना न सम्बध्यते, गम्यमानस्त्वधिकारः संस्कारविधीनामप्यविरुद्धः इति। नायं विशेषा यद्यस्य विधिप्रयुक्तमनुष्ठानमर्थावबेधांश इब्यते । पाठमात्रस्याचार्यविधिप्रयुक्त-त्वात्संस्कारविधीनामधिकारसम्बन्धोऽभ्युपगतः स्यात् । अय विध्यन्तरोपकारकत्वात्त-त्प्रयुक्तमनुष्ठानं, तथा सत्यधिकृतस्याध्ययनं स्यान्नाधीतवेदस्याधिकारः । तदा च शूद्रस्या-धिकारी दुर्निवार:। न चाध्ययनानन्तरं वेदार्थश्रवणं प्राप्नोति। यदैव हि यदच्छया कुतश्चिद्धिगतं भवति 'ज्योतिष्टोमनाम कर्म वैदिकं स्वर्गफलमिति', तदैव तद्दितिकर्तव्यतां शिच्चेत्, तत्काल एव च तदुपये।गिना मन्त्रान्याजमानानधीयीत।"

धत्र केचिदाश्रयिन्यायेन ( मी० सू० ४।१।१८ ) परिहरन्ति । यथैव हि स्वष्ट-कुदादय उभयक्षपाः संस्का रार्थकर्मतया, एवं स्वाध्यायाध्ययनमप्यभिधानविनियोगा-नुसारितया क्रियाफलावबाधदर्शनेन च संस्कारकर्म फलवत्कर्मार्थकर्म । श्रतः साधि-''कः पुनरिककारी''। उपनीतस्त्रैवर्धिको माण्यवक इति ब्रमः। कारत्वसिद्धिः। ब्रह्मचारिधर्मेषु ह्येतदाम्रायते । लिङादयो ह्यविनाभूतनियोज्यार्थविध्यर्थप्रतिपादकाः । तत्र विशेषाकाङचायां कचिच्छब्दसमर्पिता विशेषो भवति—'स्वर्गकामा यावब्जीव-मिन्नहोत्रं जुहोति'। कचिदश्रतोऽप्यन्विताभिधानसामर्थ्यवत्नेन कल्प्या, विश्वजिदा-दिषु । कचित्प्रकरणाद्वस्तुसामर्थ्याद्विध्यन्तरपर्यालोचनयाऽपि च प्रतीयते । तदेतदिइ सर्वमस्ति । प्रकृतो ब्रह्मचारी । वस्तुसामर्थ्येन चार्थाववेश्व उपजायते । सर्वविधिष्पयुज्यते, विदुषोऽधिकारात्।

तदिइमपरे न मृष्यन्ति । संस्कारविधित्वेनैवास्य प्रतीयमानाधिकारता । यतः संस्कारकर्माणि संस्कार्यार्थतयाऽनुष्ठीयन्ते । यदि च संस्कार्ये न दृश्येत विशेषस्ततः सक्तवत्संस्कारकृपता हीयेत । अस्ति चात्र फलवत्कर्माववेधलचार्या विशेषः । यत्तु "स्विष्टकुदादिवदिति", तत्प्रकृतिप्रत्ययविज्ञानागम्यत्वरूपहानितया युक्तोभयरूपता ।

तस्मातिस्थतं स्वतन्त्रोऽयं विधिर्माणवकस्येति । अतश्च स्वत एवानुष्ठेयो नावधाता-दिवद्दरीपूर्णमासाद्यधिकारनियागाचेपेण।

एवमनेकवेदाध्ययनमपि द्रष्टव्यम् । तत्रापि ह्येकेन वेदेन निर्वृत्ते विध्यर्थे किमित्यने-कवेदाध्ययनम्। फलभूमा तु युज्यते। फलं च पूर्ववत्, न तु वाक्यशेषाधीतं पयोदध्यादि । एवं स्थित एकवेदाध्यायिन: स्वशाखानधीतानां मन्त्राणां कर्मोपयोगिनां कर्मानुष्ठानकाले सामर्थ्यात्तदात्तिप्तमध्ययनमनुज्ञातं भवति । यद्यप्यधीतवेदस्याधिकारे ''त्र्यधीत'' इति ।

अन्ये तु 'ब्राह्मग्रोन निष्कारणा धर्मः षडङ्गो वेदाऽध्येयः इति निष्कारण इत्येतस्या-धिकारपदतां मन्यन्ते । 'निष्कारणः', कारणं प्रयोजनमनुद्दिश्य, नित्यकर्मवत्कर्तव्यम् । न ह्यस्याधिकारसमर्पकत्वमन्तरेण विषयद्वारेण क्रियाकारकतद्विशेषणत्वादिनाऽन्वयः संभवति । तस्मात्सत्यपि संस्कारविधित्वे गम्यमानाधिकारत्वं श्रूयमाणाधिकारत्वं वारविरुद्धम ।

अपरे तु संस्कारविधित्वादनधिकारतामेव ज्यायसीं मन्यन्ते। अनुष्ठानविशेष-लाभार्थो ह्यधिकार उपास्यते। स चेइ संस्कार्यविशेषदर्शनादेव सिद्धः। संस्कार-विधयः प्रयोजनापेचाः । कियाफलमेवात्र विधिसाध्यम् । तच कर्मस्यं प्रहणलच्यां दृश्यत एवाविरुद्धम्।

अश्रुते विभागे स्मृत्यन्तराद्विभागावगितः "प्रतिवेदं ब्रह्मचर्यं द्वादशाब्दानीति"।

''के पुनरत्र त्रयो वेदा अभिप्रेताः''।

ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेद इति ।

''ग्रथ किं नाथर्वग्रो वेद इति"।

क एवमाइ। किंत्वत्र यथाश्रुतसंस्कार्यत्विनवर्द्दणायामर्थाववेष्धनिष्ठतया तस्य विधेरनुष्ठानलाभः। अववेषधे हि सकलकर्मानुष्ठानीपयोगीति। आधर्वणश्चाभि-चाराद्यपदेशवहलः । तस्मान्न ज्योतिष्टोमादिकर्माणि विधीयन्ते । कि श्विदङ्गम् । त्रय्यैव देशत्राध्वर्यवाद्गात्रादिसकलतदङ्गपरिसमाप्तिः । प्रधानीत्पत्तिवि-धयश्च त्रय्यामेव ज्योतिष्टोमादीनां सन्ति । ब्रह्मत्वमि त्रय्यामेव विद्यते । त्रिश-ब्द्श्च संख्यावचनः । न च संख्याशब्दाः किच्छर्ममेकमनपेच्य प्रवर्तन्ते । स्रतो येषा-मेवेह कार्योपदेशपरता त एव त्रिशब्देनाभिगदितुं शक्यन्ते । न चाथर्वणस्य तत्कार्या-नुप्रवेश:। न तत्र प्रधानविषयो ज्योतिष्टोमादीनां, नाङ्गविषय:। श्येनादिष्वभिचार-यज्ञेषु त एवर्त्विजः सैवान्याऽपीतिकर्तव्यता । विशेषोऽपि यः स्रोऽपि त्रय्यामेवेापदिष्टः । ग्रत ऋग्यजुभ्यामृक्सामभ्यां चैकत्र कर्माण समावेशाभावात्रित्रवेदीव्यपदेशानुपपत्तेर्ना-थर्वणस्येष्ठ प्रष्ठणम् स्वाध्यायशब्दवाच्यत्वात्त्वध्ययनविधेस्तद्विषयत्वमविरुद्धम्।

तद्धिकम् । षटत्रिंशत्संख्या प्रत्यवसृश्यते । ततोऽर्धमष्टादशवर्षाणि । अत्रापि विभागकल्पना षडवर्षाया ।

ि तृतीयः

मनुस्मृतिः ।

अत्रापि पादिकम् । पादश्च तुर्भागभागिनी सैत्र संख्या । नव वर्षाणि । तेषां चत्रथी भागः। प्रतिवेदं त्रीयि।

"क्यं प्रनिश्विभिवींपैवीदः शक्यो प्रहीतुम्"।

भवति कश्चिन्मेधावितमः।

अपर आह । न प्रहणस्वरूपप्रयुक्ता धर्माः, किं तर्हि तद्विषयेण विधिना प्रयुज्यन्ते । तत्रानिवृत्ते ग्रहणे यदि कानिचिदहानि नियमानुपालनमध्ययनकाले क्रियते तावत्स-म्पाद्यत एव शास्त्रार्थः । भवेत्स्वाध्यायविध्यर्थं तावतैवाङ्गकत्तापानुष्ठानम् । असमाप्तप्रह-ग्रास्य तद्भृतिनवृत्तौ त्रतस्नातकव्यपदेशः । अतः कालविशेषविधानं युक्तम् । त्रिभिर्वर्षेः विना न त्रतस्नातको भवति । तद्यद्यपि "स्नानं वेदसमाप्ताविति" केचित्स्मरन्ति, तथापि तद्रथेत्रतसमाप्तावपि प्रयोग उपचारायुक्त एव ।

तद्युक्तम् । सत्यिप विधिप्रयुक्ते यावद्ध्ययनभावितैव त्रतानां युक्ता । अध्ययन-संयोगेन हि तानि चेाद्यन्ते । यावदध्ययनं भवितुमर्हन्ति । वचनादेव हि त्रिसांवत्सरी व्रतचर्या प्रागपि प्रहणाद्यद्येतत्पृथग्वाक्यम् । अथ तु प्रहणान्तिकमेवेत्येकं वाक्यं, तता नास्त्यगृहीते वेदे त्रतनिवृत्तिः । एवकारेशैवमेव पचमनुमन्यते ।

''यदि नास्त्यगृहीते वेदे तन्निवृत्तिः कथं तर्हि 'त्रतस्नातको' 'वेदस्नातक' इति भेदेन व्यपदेशः"।

चतुर्थे वद्यामः।

षट्त्रिंशहब्दाः समाहताः 'षट्त्रिंशहब्दं,' तत्रभवं षाट्चिंशदाब्दिकम्। एवं चैवेदिकम् । तद्रधंपरिमाणं तद्धिंकम् । एवं पादिकं ग्रहणान्तिकमिति । सर्वत्र "अत इनि ठनाविति" (पा० सु० ५। २। १४५) मत्वर्धीय:। न तु यस्य यत्परिमाणं तत्तस्यास्तीति शक्यतेऽपदेष्टुम् ॥ १ ॥

> वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वाऽपि यथाक्रमम् ॥ गृहस्थाश्रममावसेत् ॥ २ ॥ **अविप्लतब्रह्मचर्या**

त्रैवेदिकमध्ययनमुक्तम् । एकद्विवेदाध्ययनमप्राप्तं विकल्प्यते । वेदशब्दः शाखा-वचना व्याख्यात:। तिस्रः शाखा ग्रधीयीत द्वे एका वैकैकस्माद्वेदान्न त्वेकस्मादेव। त्रयी त्रिविद्येति पठ्यते।

अधीत्य, गृहीत्वा, वेदमुक्तया व्रतचर्यया ।

गृहस्थाश्रममावसेत्। गृहस्थाश्रमस्य स्वरूपं वच्यति "उद्वहेत द्विजो भार्याम्'' इत्यादि । स्नावसेदनुतिष्ठेत् । स्रनेकार्या धातवः । स्नाङ् मर्यादायां वर्तते । 208

ग्रध्याय:

कृतदारपरिप्रही रूह्या गृहस्य उच्यते। 'गृह'शब्दी दारवचनस्तत्र तिष्ठति । तस्य यो विहितः पदार्थसमूहो विधिनिषेधात्मकः स श्राश्रमशब्देनोच्यते। यथोपनीतस्य ब्रह्म-चर्याश्रम त्रा समावर्तनात्, कृतविवाहस्य गाईस्थ्यमिति ।

त्रविष्त्रतमखिण्डतं ब्रह्मचर्यं स्त्रीसंप्रयोगनिवृत्तिर्यस्य स एवमुच्यते । वाक्यभेद-श्चात्र द्रष्टव्यः । त्र्याख्यानव्यवहारेश-श्रविष्लुतब्रह्मचर्यो भवेद्गृहस्थाश्रमं च प्रति-पद्येत । एकवाक्यतायां कदाचन विष्तुवे गार्हस्थ्याधिकार एव हीयेत । श्रद्य पुनः पुरुषार्थतया विधानेन तद्दतिक्रमे प्रायश्चित्तेन युज्यते न त्वधिकारी न भवति।

श्रधीत्यावसेदिति च पैार्वापर्यमात्रं विवित्तितम्, नाध्ययनसमनंतरभाविता विवाहस्य ल्यपुकार्यात्पौर्वापर्यविधानादानन्तर्यं न शब्दार्थः। अतश्च स्वाध्यायाध्ययनविवाहयोरन्तराले व्याकरणादिशास्त्रश्रवणं वेदार्थज्ञानार्थं लभ्यते । विद्वानेव हि गाईस्थ्येऽधिकियते, न यथाऽध्ययनविधौ मूर्खः । यद्यपि बाल्यावस्थायां तिर्यक्समानधर्मा स्वमधिकारं प्रति-पत्तमसमर्थसाथापि पित्राऽऽचार्येग वाऽनुष्टाव्यते । वस्तुतस्तयोरेवाधिकारः । श्रपत्यानु-शासने पितुरधिकारोऽपत्योत्पत्तिविधेस्तावताऽभिनिर्वर्त्यत्वात् । अनुशासनं च विधिनिषे-धाधिकारद्वयप्रतिपादनम् । तत्र यत्प्रतिपाद्यमाने। प्रि नावबुध्यते, तदन्ध इव इस्तप्राहि-कयाकार्यते । यथाऽग्रिसंस्पर्शकूपादिपाताद्वाढहस्तावष्टम्भादिना धार्यते एवमदृष्टादृपि मद्य-पानादे: । यथा वाऽनिच्छन्नीषधपानादी प्रवर्त्यते एवं शास्त्रीयेष्वपि पदार्थेषु । यदा त्वोषद्व्युत्पन्नस्तदैवं नियुज्येत 'इदमिदं कर्तुमईसीति'। एवं सत्यधीतवेदी माग्रवकः पित्रा-चार्येग्रैवैवं प्रतिबोधयितव्यो "गृहीतवानसि वेदं त्विमदानीं तद्दर्थजिज्ञासायामधिकियसे ततस्तदङ्गानि श्रोतुमईसीति"। एतावता पितुरपत्योत्पादनाधिकारनिवृत्तिः। तदुक्तं 'कियता पुनरुत्पादिता भवति यावता खयमधिगतकृत्यो भवतीति'।

अतः स्थितमेतत्—नाधीत्यैव विवाहा यावद्वेदार्थो नाधिगतः। एवं च पदयोजना कर्तव्या । अधीत्य अध्ययने निवृत्तेऽपि अविष्तुतब्रह्मचर्यः स्यात् ।

प्राप्तायां च निवृत्तौ पुनर्वचनं नियमान्तरायां मधुमांसवर्जनादीनां निवृत्तिपरम्। तेन यावद्ध्ययनं तावत्सर्वे नियमा श्रनुष्ठातव्याः, समाप्ते त्वध्ययनेऽर्थावबोधकाले स्त्रीनिवृत्ति-रेव करणाया, स्त्री-सेवा न विधातव्या । ब्रह्मचर्यशब्दो यद्यपि ब्रह्मप्रहणार्थ यद्वतप्रहणं तत्र व्युत्पाद्यते तथापि स्त्रोनिवृत्तिपर एवास्य तत्र प्रयोग इति दर्शयिष्यामः।

ययाक्रमम् । य एवाध्येतृषां पाठक्रमः प्रसिद्धस्तेनैव, प्रथमं चतुःषष्टिस्तते। ब्राह्मणं पितृपितामहाद्यभिजनप्रबन्धोपकमं भवति । न ही दशे ऽर्थे वक्तारे। न कुलेन न शीलेन न क्रमेग्रोति । एतेन चैतत्प्रतिपादितं भवति—या एव पित्रादिभिः शाखाऽधीता सा न वाज्येति ॥ २ ॥

तं प्रतीतं स्वधर्मेण ब्रह्मदायहरं पितुः ॥ स्रग्विणं तल्प त्रासीनमईयेत्प्रथमं गवा ॥ ३ ॥

तं ब्रह्मदायहरं प्रथमं गवाऽह्येत्। ब्रह्म च दायश्च ते उमे हरति स्वीकरो-तीति ब्रह्मदायहरः । दीयत इति 'दाया' धनं, 'ब्रह्म' वेदा, 'इरण'मधिगमः । गृही-तवेदः पित्रा कृतविभागा गाईस्थ्यं प्रतिपद्यते, निर्धनस्यानिधकारात्। यदि तु पिता निर्धनस्तदा सान्तानिकतया धनमर्जियत्वा विवाहयेत्।

श्रन्ये तु ब्रह्मे व दायो 'ब्रह्मदाय' इति पूर्वोक्तविध्यनुवादं मन्यन्ते पितुरिति ।

'नतु च।चार्यस्य माग्रवकाध्यापनेऽधिकार उक्तः किमिद्युच्यते पितुर्वे ह्यदायहरमिति''। उच्यते । यस्य पिता विद्यते तस्य स एवाचार्यः । अभावे पितुरशक्तौ वाऽन्यस्या-धिकार: । आचार्यान्तरापादानेन पितुरधिकारा निवर्तत एव । स्वयं वाऽध्यापयत्वन्या-पादानेन वेति न विशेष: ।

यदप्याहः-''वरा दचिग्रोत्युपनयने नित्यवद्विग्राम्नानात्परकर्तृकत्वमेवेति''-तदसत्। उपनयने ह्ययं विधि: 'वरा दिचग्रोति'। उपनेता च पिता वाऽऽचार्यो वा, ती द्वाविप खाधिकारप्रवृत्तौ नानत्यन्तरमपेत्तेते । स्रानमनार्थे हि दिच्चादानम् । न चाधिकारान्त-रतः प्रवृत्तस्यानतिरूपयुज्यते । तेनायं दिज्ञणाशब्द आनमनार्थाभावादर्थोद्धरण्यदा-नवददृष्टार्थद्वाने।पल्लच्यार्थो विज्ञेयः। पित्रैव चासौ तावता धनेन स्वामी कर्तव्यो येन वरदानमस्य संपद्यते।

श्रथायमाप्रह:--''नानत्यर्थाद्दानादते दिचाणाशब्दस्योपपत्तिः। न वा मुख्ये स्रति लुच्या न्याय्येति" । एवं तर्हि यश्य पिता न तत्स्थानीया नाचार्यः स यदाऽऽ-त्मानमुपनयेत् सत्यकामवत्तद्विषयो दिचायाविधिभविष्यति । तस्यापि चेषद्पेतशैश-वस्यात्मसंस्काराय।स्त्येवाधिकार इति प्रतिपादितम्।

तस्मादुभयथा पितुरिधकारः, स्वयमुपनयमानस्यान्यमाचार्यमुपादहानस्य वा ।

मतीतम् अभिमुखीभूतं गृहाश्रमप्रतिपत्तौ । न तु नैष्टिकं, समाप्ताध्ययनविध्यर्थमपि मामप्रविपत्तौ ।

स्विग्वगुम् । यावन्तः केचन गृह्यकारैमेधुपर्ककर्मीण धर्मा श्राम्रातास्तेषा प्रदर्शनार्थमेतत् ।

तल्प आसीनं महाईपर्यङ्कशयनोपविष्टम् । पूजाधिकाराई शयानम् । गवा मधुपर्केष । मधुपके इसी विधिः पाचिक ग्राम्रातः । अतो गोशब्देन

तत्साधनकर्मविशेषो सस्यते। मह येत पूजयेत्। अधिकारात्पिताऽऽचार्यो वा।

प्रथमं पूर्व विवाहात्। प्रतीतं स्वधमे पोत्यनुवादः। स्वधर्मेण 'ब्रह्मदायहरं', 'खधर्मेण चाईयेदिति,' संबन्धे न विशेष: ॥ ३ ॥

> गुरुणाऽनुमतः स्नात्वा समारूचो यथाविधि ॥ उद्वहेत द्विजो भार्या सवर्णा लक्षणान्विताम् ॥ ४ ॥

सत्यामि वेदत्रतसमाप्ती गुरुणाऽनुमतः भ्रभ्यनुज्ञातः स्नायात् । स्नानशब्देन गृद्धोक्तसंस्कारविशेषो लच्यते, ब्रह्मचारिधर्माविधिः । यथा चात्र लच्चणा तथा प्राग्व्या-ख्यातम् ।

तदहरेव गृह्यकारोक्तं कंचिन्मधुपर्कपृजाविहितसंस्कारं प्राप्य समावृत्तो 'गुरुकुला-त्पिचगृहं प्रसागत' इसमुवादः । उद्घहेतेत्येतद्विधिशेषमेतत्सर्वे प्राप्तमेव न तु समावर्तनं विवाहाङ्गम् । तेन यः पितृगृह एवाधोतवेदस्तस्य समावृत्त्यसम्भवेऽपि भवत्येव विवाहः ।

केचित्समावर्तनं विवाहाङ्गं स्नानं मन्यन्ते । ''क्त्वाश्रुत्या भेदप्रतिपत्तिरिति'' चेदेवं तिहं समावर्तनं विवाहाङ्गं स्नानसंस्कारं वच्यति । सविशोषं हि तत्र स्नानमाम्नातमेव "स्नातकं नेत्यादि"।

श्रथवा यमनियमत्यागाभिशायं समावृत्तिवचनम् । समावृत्तः प्राक्तनीमेवावस्थां नियमरिहतां प्रतिपन्न इत्यर्थः । विशेषाभिप्रायं च नियमत्यागवचनम् । ब्रह्मचारिग्रो हि सातिशया यमनियमा न तथाचरेषाम्।

यथाविधीति स्वधर्मेणेतिवत् ।

उद्वहेत द्विजो भार्याम्। उद्वहेतेति विवाहविधिः। संस्कारकर्म विवाहो, भार्यामिति द्वितीयानिर्देशात्।

"न च प्राग्विवाहाद् भार्या सिद्धाऽस्ति यस्या विवाहसंस्कारः क्रियेत, चत्तुष इवा-जनसंस्कार: । किं तर्हि निर्वर्त्यते विवाहेन ?'

यथा यूपं छिनत्तीति, छेदनादयः संस्कारा यस्य क्रियन्ते स यूपः, एवं विवाहेनैव भार्या भवतीति।

विवाहशब्देन पाणिप्रहणामुच्यते । तच्चात्र प्रधानम् । एवं हि स्मरन्ति "विवा-हुनं दारकर्म पाश्चित्रहृश्यमिति" । इहापि वस्यति (श्लो० ४३) "पाश्चित्रहृश्यसंस्कार" इति लाजहोमाद्यङ्गम्। तन्त्व गृह्यादिखलं ज्ञातन्यम्।

"नाद्वहेत्कपिलां कन्यामिति" (श्लो ८) कन्याप्रहणात्कन्याया अयं संस्कारी. न स्वीमात्रस्य। कन्याशब्दश्चात्र प्रकर्गोऽप्रवृत्तपुंसंप्रयोगायां योषिति वर्तत इति वच्यामः। सवर्णा समानजातीयाम् ।

ग्रध्यायः

लक्षणान्विताम् । 'लचणानि' अवैधव्यप्रजाधनसूचकानि वर्णरेखातिलका-दिचिद्वानि ज्योति:शास्त्रावगम्यानि, तै: 'ग्रन्वितां' युक्तां, श्रुभलच्चान्वितामित्यर्थः। यद्यप्यनिष्टसूचकमपि लत्तागं' भवति किंतु सूचकैरेव शस्तैस्तादृशीं विवाहयेत्, अतै: प्रशस्तलच्या लच्चयवती द्रष्टव्या। अभिप्रेतस्चक एव लच्चयशब्दी लीके प्रयुज्यते। सलच्योऽयं पुरुषः सलच्या स्त्रीति या शुभलच्या सैवमुच्यते ।

मनुस्मृतिः।

तत्राधिकारचिन्ता कर्तव्या। संस्कारविधित्वादेवाधानवद्दनुष्टानलाभात् यथैव ह्याधानमाहवनीयादिद्वारेण नित्यकाम्यकमीपयोगि तदङ्गाहवनीयादिनिर्वृत्त्यर्थमनुष्ठीयते, एवं विवाहोऽपि, अस्यापि भार्यानिर्वर्तकत्वेन दृष्टादृष्टपुरुषार्थोपयोगित्वात् । तथाहि खेदात्पुंस: स्त्रीमात्रविषयायां प्रवृत्तौ प्रसक्तायां कन्यापरदारनिषेधात्स्वदारेषु कामिन: खेदनिवृत्ति:। "सहधर्मश्चिरितव्यः" इति तया सह सर्वधर्मे व्वधिकाराददृष्टपुरुषार्थ-सिद्धिसदधीना ।

भ्रत्र केचिन्मीमांसन्ते । "रागिणः पूर्वोक्तेन प्रकारेण दृष्टसिद्ध्यर्थं विवाहं स्वतः कुर्वन्ति । तेषां च कृतविवाहानां सम्भवेत्स द्विजातिकर्मविधित्वेन कर्मानुष्ठानसिद्धार्थी विवाह:। यस्य कथंचित्स्नोनिष्ठा निवृत्ता, न तस्य विवाह:। असति विवाहे कर्मा-नधिकाराइनधिकृतस्य चाननुष्ठाने दे।ष।भावात्पुरुषार्थानुष्ठानान्यननुतिष्ठते।ऽनाश्रमिणोऽ प्यवस्थानमविरुद्धम् ।"

तदेतदसत्। यथैव कामः पुरुषार्थस्तथैव धर्मोऽपि पुरुषार्थस्वे प्रयोजकः। सर्वोऽपि पुरुषार्थसिद्धार्थं प्रवर्तते । यदि चैतदेवं स्यात्संवत्सरमनाश्रमी भूत्वेत्यादि नेापपद्येतेति । निपुर्णं चैतदाश्रमविकल्पावसरं षष्ठे निर्णेष्यामः ॥ ४ ॥

यादृशी कन्या वाढव्या तामिदानीं दर्शयति ।

असपिण्डा च या मातुरसगात्रा च या पितुः॥ सा पशस्ता द्विजातीनां दारकर्मण्यमैथुनी॥ ५॥

मातुर्याऽसपिण्डा पितुश्च याऽसगात्रा सा दारकर्मणि प्रशस्ता। 'सपिण्ड'महर्गं मातृबन्धूपलच्चगार्थम् । मातुर्हि सापिण्ड्यं स्रीगां स्मृत्यन्तरे तृतीय-न तु त्रिभ्य ऊर्ध्व मातृबन्धुभ्या विवाह इष्यते किंतर्हि पञ्चमा-दूर्ध्वम् । एवं हि गैातमः पठति ( अ० ४ सू० ३ । ५ )। "ऊर्ध्व सप्तमात्पितृबन्धुभ्यो मातृबन्धुभ्यः पञ्चमादिति''। तेन यथाश्रुतिसमन्वयाभावात् सपिण्डशब्दः स्मृत्यन्तर-वशेन मातृसम्बन्धितया व्याकरणीयः। तेनैवमुक्तं स्यात् 'मातुरन्वयजा जाया न भवति'।

305

श्रवधिश्च गै।तमीय एव । तेन मातामहप्रमातामहयोर्यान्वये जाता सा पुत्रसन्तते-र्बान्धवसामीप्यात्पश्वमीं यावत्र विवाहयितच्या । अतो मातृष्वसृतद्दुहितृणां प्रमाता-मइसंततिजानां च सर्वासां प्रतिषेधा, बन्धुत्वाविशेषात्।

असगोत्रा च या पितुः। गोत्रं वसिष्ठभूगुगर्गादिवंशः स्मर्यते। समान-गोत्रा वसिष्ठा न वसिष्ठै विवहन्ते न गर्गा गर्गै:। वासिष्ठे तु मातृसगात्राया अपि प्रतिषेध: । "परिणीय संगात्रां तु समानप्रवरां तथा । कृत्वा तस्याः समुत्सर्ग द्विज-श्चान्द्रायणं चरेत्"। "मातुलस्य सुतां चैव मातृगोत्रां तथैव च"।

"गैतमेन तु पठ्यते ( अ०४ सू० २ ) "असमानप्रवरैविवाह" इति । तत्र गोत्रसमत्वे सत्यपि प्रवरभेदश्चेद्युज्यते विवाहः'।

तद्युक्तम् । यतः स्मृत्यन्तरे ह्युभयं निषिध्यते "ग्रसमानार्षगोत्रजामिति (याज्ञ० त्रा० ५३)"। त्रार्षे प्रवर इत्येकोऽर्थः।

"कथं पुनर्गीत्रभेदे समानार्षेयत्वम्"।

किमिति न भवति यदि स्मर्यते । श्रुतिस्मृतिप्रमाणकोऽयमधी न प्रत्यचगीचरी, येन विरोधः स्यात् ।

''के पुनरमी प्रवरा नाम''।

ध्यत्यल्पमिदमुच्यते । इदमपि वक्तव्यं — किं पुनरेतद्वाद्वाद्यत्वं नाम, तथा कतरहेत-द्रोत्रं नाम । यथैव समाने पुरुषत्वे ब्राह्मणत्वादिविशेषः, एवं समाने ब्राह्मणत्वे वसि-ष्टादिगोत्रभेदः, प्रतिगात्रं च समानार्षेयाणि । यस्यैतद्गोत्रं तस्य तैः शब्दैः प्रवराश्रयणं कर्तव्यम् । एवं विवाहनिषेधेऽपि । स्मरन्ति च सूत्रकाराः गोत्रभेदसम्बन्धेन प्रवरान्, 'यस्यैतद्वोत्रं तस्येमे प्रवरा' इति । गोत्रभेदस्तु तद्वोत्रजैरेव । स्मर्यते—'वयं पराशरा वयमुपमन्यवं इति । यद्यपि गोत्रवत्प्रवरानपि स्मरन्ति, तथापि बहुत्वात्कदाचिद्विस्म-रेयुरिति गोत्रमुपलचर्णाकृत्य प्रवरस्मृतिरुपनिवद्धाः गोत्रं तु स्मरन्ति । न च तस्य कि चिदुपत्तचग्रमस्ति 'य एवं रूपस्तस्येदं गोत्रमिति'। एतावत्तत्र स्मरग्रम्। यावद्गोत्रं सन्ततिसमानजातीयत्वम् ।

एष च गोत्रप्रवरभेदः ब्राह्मणानां न राजन्यविशाम् । तथाहि कल्पसूत्र-कार: ''पौरे।हित्याद्राजन्यवैश्ययोरिति' । यद्यपि गोत्रविशेषव्यपदेशे सति प्राप्तप्रति-षेधेनापि प्रवराधिकारे वचनमिद्मुपपद्यते, किं तु न तेषां गोत्रस्मरग्रमस्ति।

"कसार्द्धं चत्रियवैश्ययोर्विवाद्देऽपि बन्धूनामवधेर्नियमः"। बच्यते । सर्ववर्णविषयमेतत् "ऊर्ध्व सप्तमात् पितृबन्धुभ्यः" इति । श्रध्यायः

इहाप्यसगोत्रा च-शब्दादसपिण्डा । तथा चानुवर्त्यमानः सपिण्डशब्दः पूर्ववद्वन्धुसम्बन्धोपलचणार्थः । तेन पितृष्वसुरन्वयस्त्रोणामन्यासां च प्रिवामह-सन्ततिस्त्रीयामा सप्तमात्पुरुषात्प्रतिषेधः सिद्धो भवति । सप्तमपुरुषावधयः सपिण्डाः स्मर्यन्ते ।

अन्ये तु 'गोत्रं' वंशमाहु:। न तत्रावध्यपेत्ता। यावदेतःज्ञायते वयमेकवंशा इति ताबद्विवाह:। अस्मिन्नपि पत्ते असपिण्डा चेत्यनुवर्तते । तेन पूर्ववत्पितृष्वसादिदु-हितृगां प्रतिषेध:।

"ग्रस्मिस्तु पत्ते समानार्षगात्राणां प्रतिवेधो दुर्लभः। न हि तत्रैतदस्ति वयमेक-वंश्या इति"।

उच्यते। ऐतिहासिकोन तद्दर्शनेन समर्थयन्ते। तत्रहि वर्षायन्ति। "ऋषिर्व-सिष्ठादिराद्यो वंशस्य कर्ता तद्वोत्रास्ततः प्रस्ताः प्रवरा इति तत्पुत्रपौत्रास्तपोविद्याद्यति-शयगुषयोगेन प्रख्याततमाः।" स्मृत्यन्तरादेष एव नियमः।

इदं त्वत्र निरूप्यं-यदेवत्समानप्रवरैरिति तत्र नामधेयतस्तावत्समानत्वं न संख्यातः। नामधेयसमानत्वे च कि यत्र सर्वाण्येव समानानि तत्र प्रतिषेध उतैकरिमन्निप समाने। तत्र यदि समुदितानां प्रवरत्वं, तत्र समाने किंस्मिश्चिद्भिन्नेऽन्यस्मित्रन्यः समुदायः सञ्जात इत्यसमानप्रवरत्वाच प्रतिषेधः । एवं चापमन्यूनां पराशराणां च स्याद्विवाहः । भिन्नं तयोगीत्रम्। एक उपमन्यवः अपरे पराशराः, पूर्वेषा च न्यायेन प्रवरभेदः। उपमन्यूनां वासिष्ठभारद्वाजैकपादिति प्रवराः, पराशराणां वासिष्ठगार्ग्यपराशर्येति । श्रथैकैकस्य प्रवरत्वमेकरिमन्नपि समाने प्रतिषेयः । तद्यथा माषा न भोक्तव्या, मिश्रा ग्रपि न भुज्यन्ते।

किं पुनरत्र युक्तम्।

एकै कस्य प्रवरत्वम् । तथाहि सामानाधिकरण्यं दृश्यते । एकं वृग्गीते द्वौ वृग्गीते त्रीन्वृगीत इति प्रतिपन्न एकः । तत्साम्येऽप्याहैषामविवाह इति ।

द्विजातिमहण्यमुपलचणार्थम् । शूद्रस्यापि म्रा सप्तमात्पितृतः पञ्चमान्मातृत इयस्ति । दारकरणं दारिकया दारकर्म । तत्र प्रशस्ता प्रशंसया विहितेत्यर्थः ।

ग्रमेयुनी । मिथुने भवा मैथुनी, न मैथुनी अमैथुनी । पितुरिति संबध्यते, पितृबीजादेवीत्पन्ना जातमात्रा । नियोगी विहितस्तत उत्पन्नाया नास्ति पूर्वोक्तविशेष-गीर्निषेधः। धतः पृथङ्निषिध्यते स्रमेथुनीति। तता नियागीत्पन्ना कामता न विवाद्या, मैथुनीत्वात्।

388

ग्रन्ये तु प्रामेश्वने इति पठन्ति । धर्मार्थे दारकर्मणि प्रशस्ता, न मैशुने । स्तुतिश्चेयं न प्रतिषेधः । ईदृशी योढा सा सत्यिप मैथुने धर्मार्थेव भवति ॥ ५ ॥

> महान्त्यपि समृद्धानि गोजाविधनधान्यतः।। ह्यीसम्बन्धे दशैतानि कुलानि परिवर्जयेत् ॥ ६ ॥

वस्यमाणस्य प्रतिषेधस्य निन्दार्थवादाऽयम् । 'समृद्धिः' सम्पत्तिः। 'धनं' विभवः।

महान्त्यपि प्रकृष्टान्यपि ।

धनविशेषणार्थमाह गोजाविधनधान्यतः । तृतीयार्थे तसिः । गोजाविधनेन च धान्येन च । धनप्रहणं गोजादीनां विशेषणार्थम् । धनरूपा ये गोजादयः । कूट-संपन्नता हि धान्यम्।

'स्रोसम्बन्धो' विवाहः । स्रोपाप्त्यर्थं सम्बन्धः स्त्रीसम्बन्धः ॥ ६ ॥

हीनक्रियं निष्पुरुषं निश्छन्दो रोमशार्शसम् ॥ त्तरयामयाव्यपस्मारिविवत्रिकृष्टिकुलानि च ॥ ७ ॥

हीनाः त्यक्ताः क्रिया यरिमन् कुले जातकर्मादयः संस्कारा न क्रियन्ते, नित्याश्च पञ्चयज्ञादयः।

निष्पुक्षं स्त्रीप्रसु । यत्र प्रायेष कन्या जायन्ते, न पुमांसः ।

निश्ळ्न्दः वेदाध्ययनवर्जितम्

रे।मशार्थसम् । द्रन्द्वैकवद्भावेन कुलद्वयं निर्दिष्टम् । बहुदीर्घेर्बाह्वादिषु लोमभि-र्युतम्। अर्थासि गुदेन्द्रियगतान्यधिमांसनिबद्धानिः तानि हि रागरूपत्वात्पीडाकराणि। स्यो राजयत्त्माव्याधिः।

स्मामयावी मंदामिर्यस्य भुक्तमत्रं सम्यङ् न जीर्यति ।

स्यप्सारः स्मृतिश्रंशाद्युपघातकृत्।

श्वित्रं शरीरगताच्छेदवती श्वेतता ।

कुष्ठं प्रसिद्धम्।

सर्व एते व्याधिविशेषवचनाः शब्हा रीमशादारभ्य मत्वर्थीयप्रत्ययान्ता निर्दिष्टाः। पूर्वैर्व्याख्यातृभिद्दे ब्टमूलताऽस्य प्रतिषेधस्य वर्शिता । मातुः कुलं द्विपदाऽनुइरन्ति । तता हीनिकयादीनां या प्रजा साऽपि तच्छीला स्यात्। व्याधयश्च संकामन्ति। एवं हि वैद्यके पठ्यते "सर्वे संक्रामिग्रो रोगा वर्जियत्वा प्रवाहिकाम्" ॥ ७ ॥

नाइहेत्कपिलां कन्यां नाधिकाङ्गीं न रोगिणीम् ॥ नालामिकां नातिलामां न बाचालां न पिङ्गलाम् ॥ ८ ॥

पूर्व: कुलाश्रय: प्रतिषेध: । श्रयं तु स्वरूपाश्रय: । यस्या कद्रवर्षाः कनकवर्षा वा केशाः सा कपिला।

स्रधिकाङ्की पडड्गुलिः।

ग्रध्याय: ]

रेगिगा बहुरोगा, दुष्पतिकारव्याधिगृहीता च । भूस्रोनिः मत्वर्थीयो नित्ययोगे वा। स्रलोमिका अकेशा। लोमानि केशा अप्युच्यन्ते। बाहुमूलं जङ्घामूलं वा सर्वलाम्नामभावः।

वाचाला स्वल्प एव वक्तव्ये बहुलं परुषं च भाषते। पिङ्गला अचिरागेण मण्डलाची कपिलपिङ्गलाची वा॥ 🗆 ॥

> नर्भव्रक्षनदीन(म्त्रीं नान्त्यपर्वतनामिकाम् ॥ न पक्ष्यहिषेष्यनाम्नीं न च भीषणनामिकाम् ॥ ९ ॥

चृक्षं नचत्रं, तन्नामिका, 'त्राद्री' 'ज्येष्ठा' इत्यादि । वृक्षनाम्नी 'शिशपा' श्रामलकीति । नदी, गङ्गा, यमुना, तन्नाम्नी । ऋचािष च वृत्ताश्च नद्यश्चेति द्वन्द्वः तासां नामानीति षष्ठीसमासः। तते। द्वितीयेन नामशब्देनोत्तरपदलोपी समासः।

स्मन्त्यनामिका 'बर्बरी' 'शबरी' इत्यादि । पर्वता विन्ध्यमलयादयः । पूर्ववत्स-

मासाःकप्रत्ययः।

पिसनाम्नी 'शुकी' 'सारिका'। आहि: सर्पस्तन्नाम्नी, 'व्याली' 'भुजङ्गी'। मेंध्या 'दासी' 'चेटी' 'दरनी'।

विभीषणं नाम, भयजनकं, 'डाकिनी' 'राचसी' ॥ ६॥

ग्रव्यङ्गाङ्गी साम्यनाम्नी हंसवारणगामिनीम् ॥ मृद्वंगीमुद्धहेत्स्वियम् ॥ १० ॥ तन्लोमकेशदशनां

म्बद्धाक्राक्रीम् । अव्यङ्गान्यङ्गानि यस्याः सैवमुच्यते । अव्यङ्गशब्दे। वैकल्यवचनः, प्रवीगोदारादिशब्दवत् यदिप व्युत्पाद्यतेऽविकलान्यङ्गानि यस्येति, भ्रतश्चाङ्गशब्दस्य द्वितीयस्यावयविनि शक्ततै।चित्येन, संस्थानस्य परिपूर्णता साऽव्यङ्गशब्देनोच्यते ।

सीम्य मधुरं नाम । 'स्रोणां सुखे। चम्' अत्र दर्शितम् ।

हं स इव वारण इव गच्छति । यादृशी हंसानां हिस्तिनां च विलासवती मन्यरा गतिः सा यस्याः।

ि तृतीयः

तनुशब्दे। नाल्पवचनः किंतर्ह्यानुपरिमाणे वर्तते । तन्वङ्गी सोच्यते या नातिस्यूला नातिकृशीति ।

मृद्रिन सुस्पर्शाकितिनापक्षाण्यङ्गानि यस्याः सा । तामुद्रहेत्स्त्रयं कन्याधिकारात्कन्याम् ।

''यद्यं वं नालोमिकामित्यादिप्रतिषेधोऽनर्थकोऽस्मादेव विधानात् या नैवंरूपा तस्या स्रविवाद्यता सिद्धा''।

सत्यमेवम्। एक एवार्थो द्वाभ्यां विधिमुखेन प्रतिषेधमुखेन चोद्यमानस्तु स्पष्टो बुध्यते।
कन्याशब्दश्चात्र प्रकरणादननुभूतसंभोगासु क्षीषु प्रवर्तते। तथा च वसिष्ठः
"अस्पृष्टमैथुनां सहशों भार्यां विन्देतेति"। न चान्येन संस्कृताऽन्येन पुनः संस्कर्तुं
शक्या, कृतस्य करणाभावात्। अतश्चोढाया अप्रवृत्तभर्तृ संयोगायाः कथंचित्स्वैरिणीत्वे
भर्त्तप्रवासादिना नान्येन विवाहोऽस्ति सत्यपि कन्यात्वे। तथा चेहशी वसिष्ठोक्तिमध्ये पठिता। अन्यत्राप्युक्तम् (याज्ञ० आ० ५२) "अनन्यपूर्वा यवीयसीं आतुमतीं स्वियमुद्वहेत"। इति ॥ १०॥

यस्यास्तु न भवेद्भ्राता न विज्ञायेत वै (वा) पिता ॥ नापयच्छेत तां पाज्ञः पुत्रिकाधर्मशङ्क्रया ॥ ११ ॥

यस्या भ्राता नास्ति तां न विवहेत् । पुजिकाधम शङ्क्या, पुत्रिकात्वशङ्क्या । पुत्रिकाधर्मः कदाचिदस्याः कृतो भवेत्पित्रेत्यनया शङ्क्या भ्रानेन संदेहेन ।

"कथं चेयं शङ्का भवति"।

यदि न विज्ञायेत पिता, देशान्तरे प्रोषिते। मृतो वा। सा च मात्रा पितृसपि-ण्डैर्वा दीयते। प्राप्तकाला पित्तर्यसित्रिहित एतैरपि दात्रव्येति स्मर्थते। स्मृतिं चोत्त-रत्र दर्शयिष्यामः। पितरि तु संविज्ञायमाने नास्ति पुत्रिकात्वशङ्का। स हि स्वयमेवाह 'कृता वा न कृता वेति'।

वाशब्दश्चेच्छब्दार्थे द्रष्टव्यः। यदि पिता न विज्ञायेत तदा कन्यका न वोढव्या। अन्ये तु स्वतन्त्रमेतत्वतिषेधद्वयमाचत्तते। यदि पिता न विज्ञायेत, अनेनेयं जातेति, गूडोत्पन्नायाः प्रतिषेधः। एवं च सम्बन्धः। यस्या भ्राता नास्ति तां पुत्रिकात्वशङ्कया ना यच्छेत । न विज्ञायेत इत्यत्र पुत्रिकाशङ्कयेत्येतन्न सम्बध्यते।

ग्रस्मिन्प्रकर्षो यत्र नास्ति दृष्टगतः प्रतिषेधः यथा "श्रस्मपिण्डा च" इत्यत्र श्लोके, ततपतिक्रमे विवाइस्वरूपानिर्देत्तिरेव। श्रतः सगोत्रादिविवाहः कृतोऽप्यकृत एव। विध्यव-गतरूपत्वादाधानवद्विवाहस्य विध्यतिक्रमरूपाइपगमात्। यथाऽऽधानविधौ यस्किचिइङ्ग न ज्ञातं तदभावे नाहवनीयादिनिर्शृत्तिः, एवं सगात्रादिकाया न भार्यात्वम् । तस्मात्त्याज्यैव कृततादृशसंस्कारप्रतिरूपिकाऽपि । तत्र भवन्तो वसिष्ठादयः प्रायश्चित्तभिष स्मरन्ति तादृशविवाहे । यद्यपि कर्मण एव तदङ्गप्रतिषेधातिक्रमे वैगुण्यं, न साचात्पुरुषस्य देषः; तथापि वाचनिकं प्रायश्चित्तम् । अथवा सगोत्रागमनं निषद्धम् । तद्श्यें व्यापारे प्रवर्त-माने यदुक्तं तत्प्रायश्चित्तं भवेत् ।

मनुस्मृतिः।

यस्तु हीनिक्रियादिप्रतिषेधस्तस्य दृष्टदर्शनमूलत्वान्निर्वर्तते विवादः, भवत्यसौ भार्या, नास्ति तस्यास्त्यागः। एवमर्थ एव 'महान्त्यपीति' पूर्वस्मात्प्रतिषेधाद्भेदः स्तवनार्थं पठितः। एवमेव च शिष्टसमाचारः। कदाचित्कपिलादिक्षपामुपयच्छति न सगोत्राम्॥ ११॥

> सवर्णाऽग्रे द्विजातीनां प्रशस्ता दारकर्मिण ॥ कामतस्तु प्रदत्तानामिमाः स्युः क्रमशोऽवराः॥ १२ ॥

"उद्वहेत द्विजो भार्यामिति" सत्यिप द्वितीयानिर्देशे भार्यायाः प्रधानत्वे गुणकर्मत्वे च विवाहस्य विवित्तमेकत्वम्, अवनुवादगतोह्रेश्यत्वात्, यथा यूपं छिनत्तीति । यस्यान्यतः स्वरूपमवगतं तस्यान्यत्र कार्यान्तरविधानार्थमनृद्यमानस्य यथावगतस्वरूपस्यैवानुवाहो भवति, यथा प्रहं संमार्धीति, पूर्वावगतिसापेचत्वादनुवादस्य । निर्झातसंख्याका हि प्रहा—'दश एतानध्वर्युः प्रातःसवने प्रहान्गृह्णाति'इत्यादिवाक्यैः, कार्यं चावगतं प्रहेर्जु-होतीति । अति। व्यत्यत्वतरापेचत्वाद्यह्मशब्दस्य न विवच्यते संख्या । इह तु भार्यालः चार्याद्वान्यतः सिद्धोऽस्मादेव वाक्याह्वगन्तव्योऽतो यथाश्रुति प्रतीयते, प्रातिपदिका-र्थवत्संख्याऽपि विवचितेति । पश्चमं चैतद्विस्तरतस्तरुंण वच्यते ।

स्थितायां संख्याविवन्नायां द्वितीयस्थाः कृतेऽपि पाश्चित्रहर्षे न भार्यात्वम् । यथा सत्यावहनीयं न द्वितीय ब्राहवनीयः । इष्यते च किचि निर्मित्तं भार्यान्तरपरिष्रहस्तद-र्थमिदमारभ्यते । एतदेवाभिष्रेत्य गैतिमीयं पठितम् । "धर्मप्रजासंपन्ने दारे नान्यां कुर्वीत, ब्रन्यतरापायं तु कुर्वीत" इति ।

सवर्णा समानजातीया । सा तावद्ये प्रथमतोऽकतिवजातीयदारपरिश्रृहस्य प्रशस्ता ।

कृते सवर्णाविवाहे यदि तस्यां कथंचित्प्रीतिन भवति, भ्रथवाऽपत्यार्थो व्यापारे। न निष्पद्यते तदा कामहेतुकायां प्रवृत्ताविमा वच्यमाणाः सवर्णावराः. श्रेष्ठाः शास्त्रात्तु ज्ञातव्याः।

स्रत एकत्वस्य सवर्षानियमस्य चायमपवादः । ''नतु च सवर्षाविवाहे पारतंत्र्यं प्रतीयते । न सवर्षायां बहुत्वम् ।'' [ तृतीयः

एकत्वसंख्यातिक्रमश्तावत्त्रतीयते । असवर्णाभ्यनुज्ञानेनाप्यतिक्रान्तं चेत्कः सवर्णाया निषेधकः । तथा गैतिमेनाविशेषेशैव पठितम् ''अन्यतरापाये तु कुर्वीतेति'' । उत्तर-श्लोके ''सा च स्वा चेति'' सवर्णाविवाहोऽस्ति ॥ १२ ॥

> शुद्रैव भार्या शुद्रस्य सा च स्वा च विशः समृते ॥ ते च स्वा चैव राज्ञश्च ताश्च स्वा चाग्रजन्मनः ॥ १३ ॥

वर्णभेदे सति सवर्णानियमः । यथैव ब्राह्मणस्य चित्रयादिश्विया भवन्ति एवं शूद्रस्य जातिन्यूना रजकतचकादिश्वियः श्राप्ताः । यतः सवर्णेयमुच्यते । उत्कृष्टजातीया तु पूर्वत्र क्रमप्रहणादप्राप्ताः ।

सा च शूद्रा स्वा च वैश्या वैश्यस्य । ते च वैश्याशूद्रे स्वा च राजन्यस्य । एवसग्रजन्मना ब्राह्मणस्य ।

ब्राह्मणक्रमेण निर्देशे कर्तव्ये शूद्रप्रक्रमेण निर्देशः पूर्वोक्तमेवार्थः उपोद्वलयति । यदुक्तं "विकल्प स्रानुपृत्र्येण नावश्यं समुचयः" ॥ १३ ॥

> न ब्राह्मणक्षत्रिययोशापद्यपि हि तिष्ठतोः ॥ कस्मिश्रिदपि दृत्तान्ते शुद्रा भार्योपदिश्यते ॥ १४ ॥

यद्यप्यसन्तरूपवती शृद्रा, विप्रराजन्या च वीरप्रकृती दशमीमपि दशामश्रुवीयाता तथापि शूद्रा नाधिवाढारा । धत्रार्थवादः । कस्मि शिचदपि वृत्तान्ते न कचिदि- तिहासोपाख्यानेऽण्युपदिश्यते वर्ण्यते । स्नापदि गरीयस्यामधिकायामापदि ।

पूर्वत्रानुकाताऽनेन प्रतिषिद्धा अता विकल्पः।

"ननु च शास्त्रलचणयोरेकविषयसित्रपाते षोडिशिष्टिणाप्रहणविद्विकल्पो युक्तो न तु रागलचणायाः प्रवृत्तेनिषेधेन।" न च शूद्रा शास्त्रलचणा। केवलं रागतस्तत्र प्रवृत्तिर-प्रतिषिद्धेति पूर्वशास्त्रस्यार्थः। निषेधस्तु शास्त्रलचण इत्यविवाह्य व शूद्रा। एतदेवा-मिप्रेत्य याच्चवलक्येन पठितम् (ग्राचारे ५६) "यदुच्यते द्विजातीनां शूद्रादारोप-संप्रहः न तन्मम मतमिति"।

अत्रोच्यते । सर्वत्रोपदेशानर्थकतयैव विकल्प आश्रीयते । यदि चात्यन्तमेव श्ट्रा-प्रतिषेवः स्यातदा चित्रयवैश्ये एव प्रतिप्रसूर्ययाताम् आपद्यभ्यनुज्ञाने । प्रतिप्रसवशास्त्रम् (श्लोक १३) अयं च प्रतिषेधः — द्वयमपि व्यर्थं स्यात्सवर्णाया नियमेन सिद्धत्वात् । तदिदमनुज्ञातं प्रतिषेधश्च स्वं स्वं विकथ्यमाने विकल्प्येते ।

"नतु च विकल्पे कामचारः। तस्य च प्रतिप्रस्रवत एव सिद्धेः प्रतिपेधो वक्तव्यो नैव"। न यथाकामतः चत्रियावैश्ययोर्विवाह इव शृद्रायाः, ग्रन्थत्रापदेः गरीयस्याः। इदं तु प्रतिपत्तुं युक्तं यत्सवर्णानियमेनासवर्णानिवृत्तेरर्थतः कृतायाः पुनः श्रूदा-निवृत्तिरसवर्णानिवृत्तेरनित्यत्वं ज्ञापयति । अनित्यत्वे चापदि सवर्णाया अलाभे वा भवति चायमवगमः 'श्रुदा न वोढव्या इतरे तु वोढव्ये' ॥ १४ ॥

मनुस्मृतिः।

हीनजातिस्त्रियं मेाहादुद्धहन्तो द्विजातयः॥ कुळान्येव नयन्त्याशु ससन्तानानि शूद्रताम्॥ १५॥

पूर्वस्य प्रतिषेधस्य शेषायं निन्दार्थवादः ।

हीनजातिः श्र्द्रैव, तस्या एव प्रकृतेत्वात्, ससन्तानानि श्रूद्रतामिति

त एते द्विजातयः साहाद्भनलोभजादविवेकात्कामनिमित्तत्वाद्वा कुलानि शुद्रतां गमयन्ति । तस्यां जाताः पुत्राः शूद्राः भवन्त्येवं तत्पुत्रपात्रा इति । स्रत उच्यते ससन्तानानीति । सन्तानोऽपत्योत्पत्तिप्रवन्धः पुत्रपात्रादिः ॥ १५ ॥

> शृद्धावेदी पतत्यत्रेश्तथ्यतनयस्य च ॥ श्रीनकस्य सुतेात्पत्त्याः, तद्दपत्यतया भृगोः ॥ १६ ॥

शूद्रां विन्दति परिणयति शूद्रावेदी स पतित पतित इव । अतिरूतिण्यस्य तनयः पुत्रस्तयोरेतन्मतिमत्युपस्करः ।

ग्रयं ताबदर्धश्लोकः पूर्वप्रतिषेधशेषः ।

शीनकस्य मुतातपत्या । शास्त्रान्तरिमदम् । श्रभ्यनुज्ञाय शूद्रायामृतावुपगमनं निषेधति सुतेत्विरिक्ति ऋती युग्मासु रात्रिषु भवति । ऋती शूद्रां न गच्छेदित्यर्थः ।

तद्पत्यतया भृगाः । इदमपि समृद्यन्तरम् । तान्येव शृद्रोत्पन्नान्यपत्यानि यस्य स तद्पत्यः, तद्भावस्तदपत्यता । भृगारेतन्मतम् । ऋतावत्युपपन्नतरासु जातापत्य उपेयात् । पतितत्ववचनं चात्र निन्दैव न त्वस्य पतितधर्मता—'पतितस्योदकमित्यादि' । एतच वच्यामः ॥ १६ ॥

शुद्रां शयनमारोप्य ब्राह्मणो यात्यधागतिम् ॥ जनियत्वा सुतं तस्यां ब्राह्मण्यादेव हीयते ॥ १७ ॥

ग्रर्थवादे।ऽयम् ।

यदि पुत्रमुत्पादयति तस्यां तते। ब्राह्मण्यादेव हीयते । अपत्यस्यात्राह्मण्यन-मिति निन्दैव ।

मुतमित च पुल्लिङ्गिनिर्देशात्सुतीत्पत्तेरित्यत्र समानसंहितत्वेऽपि पुत्रीत्पत्तिरेवाभि-प्रेता। तथा च दर्शितं "युग्मा रात्रयो वर्ज्याः" इति ॥ १७ ॥ दैविपित्र्यातिथेयानि तत्त्रधानानि यस्य तु ॥ नाश्चन्ति पितृदेवास्तत्र च स्वर्गं स गच्छति ॥ १८ ॥

सार्वकालिकोऽयं निषेध:।

यदि कथंचिच्छू द्राऽपि व्युद्यते तदैतानि कर्माणि तत्प्रधानानि न कर्तव्यानि । न च तया सह त्रैवर्णिकस्रोवद्धर्मेऽधिकारे।ऽस्तीत्यर्थः ।

भार्यात्वादिधकारे प्राप्ते निषेधोऽयम्। अतः स्वधर्मे धनं विनियुक्तानस्य न तदी-यानुज्ञोपयुज्यते, यथा द्विजातिस्त्रीणाम्। अन्यत्र त्वर्धकामयोः साऽप्यनतिचरणीयैव। प्रेष्यावत्तत्कर्मोपयोगो न निषिध्यते, श्राद्धादाववहननादिकार्ये तत्र न देशः स्यात्। परिवेषणादि न कारयितव्या।

तत्र देव' कर्म दर्शपृर्णमासादि, देवतो हेशेन च ब्राह्मणभाजनं, व्रतविद्यत्र यथा व्याख्यातम्। पिच्यं श्राद्धोदकतर्पणादि। स्नातिथेयमितिथेराराधनं भोजनपाद्यादि। ''नतु च सजात्या स्थितयाऽन्ययेत्यस्त्येव प्रतिषेधः''।

नैव। स्थितयेति तत्र श्रूयते। ऋतुमद्यां सवर्णायां कथंचिद्वाऽसंनिहितायां प्राप्नोति चित्रयावैश्यावत्। श्रापं च नासावधिकारे प्रतिषेधः, किं तिर्ह श्राज्यावेचाणादे।। पत्न्या-वेचितमाज्यं भवतीत्यङ्गत्वेनोपादीयते। पत्नोत्यत्र कृत्वर्थेषु यया कयाचिदुपाचया सिद्धिरनियमेन प्राप्ता। यथा बह्वोषु सवर्णासु यया कयाचित्सवर्णया क्रियते एवमस-वर्णयाऽपि मा कारीत्येवमर्थोऽसी प्रतिषेधः। प्राधान्यमधिकारित्वात्।

नाम्नन्ति पितृदेवास्तमिति कर्मनैष्फल्यमाइ।

न च स्वर्गं संगच्छिति । यद्यप्यतिथिरश्राति तत्फलं स्वर्गादि न भवतीति । स्वर्गप्रहण्णमितिथिपूजाफलोपल चणार्थम्, अनुवादश्च 'धन्यं यशस्यमित्यादि' ॥ १८ ॥

द्रषत्तीफेनपीतस्य नि:श्वासीपहतस्य च ॥ तस्यां चैव प्रसुतस्य निष्कृतिर्न विधीयते ॥ १९ ॥

अर्थवादे। त्यम् ।

वृषस्याः फेने। वृषसि फेने। वक्त्रासवः, स पीते। येन। पलाण्डुभिच्तितिदिवत्पर-निपातः। पाठान्तरम्—'वृषलीपीतफेनस्य'। पीतः फेने। यस्येति विश्रहः वृषस्या पीतफेनः। 'तृतीयेति' (पा० सू० २।१।३०) योगविभागात्समासः। पीतः फेने। वाऽनेनेति विश्रहे वृषस्या इति षष्ठीसमासः (पा० सू० २।२।८)। श्रर्थस्तु सर्ववृक्तिष्वेक एव। संप्र-युज्यमानयोरधरपरिचुम्बनाद्यवश्यंभावि तेन च सहचारिणा धर्मेण मैथुनसम्बन्धो लच्यते।

प्रकरणाच विवाहप्रतिषेषशेषोऽयं न पृथ्यवाक्यम् तत्त्वे हि चुम्बनादिवर्ज संयोगधर्मो बहुमतः स्यात्। तस्माद्गच्छञ्छूद्वां चुम्बनादिपरिवर्जनेन न किचिच्छास्त्रार्थमनुलंघते ।

तस्यां चैव प्रसूतस्य ऋतै। तु गच्छत इत्यर्थः ।

निष्कृतिः शुद्धिर्नास्ति इति निन्दातिशयोऽयम् ॥ १६ ॥

चतुर्णामपि वर्णानां मेत्य चेह हिताहितान् ॥

अष्टाविमान्समासेन स्त्रीविवाहान्त्रिवोधत ॥ २० ॥

वद्यमाणस्य संचेपोपन्यासः। हिताश्चाहिताश्च। केचिद्धिताः केचित्र। स्रष्टाविति संख्यानिर्देशः। समासः संचेपः।

अध्यायः ]

श्लोसंस्कारार्था विवाहाः स्त्रीविवाहाः।

"कः पुनरयं विवाहो नाम"। उपायतः प्राप्तायाः कन्याया दारकरणार्थः संस्कारः सेतिकर्तव्यताङ्गः सप्तर्षिदर्शन-

पर्यन्तो पाणिमहण्लत्त्रणः ॥ २०॥

ब्राह्मो दैवस्तथैवार्षः पाजापत्यस्तथाऽऽसुरः ॥
गान्धर्वो राक्षसरचैव पैशाचश्राष्ट्रमे।ऽधमः ॥ २१ ॥
संख्ययाऽष्टावित्युद्दिष्टानां नामधेयानीमानि ।
स्रधमप्रदृशं पैशाचस्य निन्दार्थम् ॥ २१ ॥

या यस्य धम्यों वर्णस्य गुणदोषौ च यस्य यौ ॥ तद्वः सर्वं प्रवक्ष्यामि प्रसर्वे च गुणागुणान् ॥ २२ ॥

धर्मादनपेता धर्मः शास्त्रविहित इत्यर्थः । यस्य च विवाहस्य यो गुणदाषी इष्टानिष्टफलहेतुत्वाद् गुणदेशि । प्रसवेऽपत्यजनमनि । गुणा गुणाः स्रगुणा देशाः ।

वेादुरेव स्वर्गनरकादिलचायी गुण्यदेषी, तत्प्रयोजनमर्थात्स्वर्गादिकम् या ईटशा एव भवन्ति । गतार्थमपि भूयः प्रतिपत्तये कथयन्ति ॥ २२ ॥

पडानुपूर्व्या विषयः सत्रस्य चतुरोऽवरान् ॥ विट्शूद्रयोस्तु तानेव विद्याद्धम्यांत्र राक्षसान् ॥ २३ ॥ पड्विवाहा ब्राह्मणस्यानुपूर्व्याः । धानुपूर्वी क्रमः, नामोद्देशः क्रमेण । सत्रस्य । चत्रियवचनः चत्रशब्दः । तस्य चतुराऽवरानुपरितनानासुरगान्धर्व-

राजसपैशाचान्विद्यात्।

वैश्यशूद्रयोस्तानेवारास्त्रसान्राचसं वर्जियत्वा ॥ २३ ॥

ग्रध्याय: ]

चतुरे। ब्राह्मणस्याद्यान्पशस्तानकवये। विदुः ॥ राक्षसं क्षत्रियस्यैकमासुरं वैश्यश्द्रयोः ॥ २४ ॥

धासुरगान्धर्वयोरयं निषेधो ब्राह्मणस्य पुनर्जाह्मादिविधानेन ।
एवं सिवियस्य राचस एवेको न गान्धर्वासुरी । आसुर एव वेश्यशूद्रयोः ।
विहितप्रतिषिद्धानां विकल्पः । ततश्च नित्यविद्विहिताभावे विकल्पितेषु प्रवृत्तिः ।
यस्य च यो विहितः स तिद्ववाहाभावमनपेच्य प्रथमत एव यदि विहितप्रतिषिद्धेषु
प्रवर्तेत, तत्र पुरुषे। दुष्यदेदपत्यं चानभिप्रेतसुत्पद्येतंति शास्त्रकारेण दिशतं 'प्रसवे च
गुणागुणान्' इत्यादिना । न तु सपिण्डादिपरिणयवत् विवाहस्वरूपानिर्वृत्तिः ॥ २४ ॥

पश्चानां तु त्रये। धर्म्या द्वावधर्म्या स्मृताविह ॥ पैशाचश्चासुरश्चेव न कर्तव्यो कदाचन ॥ २५ ॥

चित्रयादिविषयेयं स्मृतिर्ने ब्राह्मणविषया, राचसे विरोधात्। न हि वधभेदने ब्राह्मणः कर्तुमहिति। अस्याचरणस्य चित्रयादिविषयतयोपपत्तेः।

पञ्चानां तु विवाहानां प्राजापत्यात्प्रभृति त्रयोविवाहा धर्म्याः । द्वौ न कर्तव्यौ पैशाचश्चासुरश्च ।

प्राजापत्यः चत्रियादोनामशाप्तोऽपि विधीयते । राचसोऽपि वैश्यशूद्रयोः । स्रासुर-पैशाचयोः प्रतिषेधः ।

इयमत्र व्यवस्था । त्राह्मणस्य षड्विवाहाः । तत्र त्राह्मः सर्वतः श्रेष्ठस्तते। न्यूनी दैवप्राजापत्यौ ताभ्यामध्यार्पस्तते। प्रिप गान्धर्वस्तते। प्रयासुरः ।

येषामयं श्लोको त्राह्मण्विषयोऽपि तेषां राचसोऽपि त्राह्मणस्य चत्रियवृत्ताववस्थि-तस्य भवति । विकर्मस्थस्यापि वधभेदनाभ्यां प्रायश्चित्तीयता न तु राचसो न विवाह इति ते मन्यन्ते ।

तत्र ब्राह्मणस्य श्रैष्ट्यं फलेनैव दर्शितम्। निषेधाभावेन चेतरेषां त्रयाणां न्यूनता फलापचयवचनादेव। श्रामुरस्य पुनर्वेश्यशूद्रयोर्विधानेन परिसंख्या ब्राह्मणचित्रययोः प्रतीयते। षडिति च विधानम्। श्रतो विकल्पः। स च व्यवस्थया। इतरासंभवेन तस्याश्रयणं तुल्यम्। विकल्पो हि ब्रीहियववदनेकविवाहविधानेन च समुच्चयासंभ-वादेव सिद्धः। सति वा संभवे क्रियेत चेत्तथापि धर्मापत्ययोर्न्यूनफलोऽसी।

श्रथ चित्रयस्य राचसो मुख्यश्चतुर्भिः श्लोकैरविकल्पेन विधानात्। चतुर इत्यने-नासुरगान्धर्वपैशाचा श्रपि, राचसं चित्रयस्यैकमित्यनेन ते प्रतिषिद्धाः। श्रतो विक-ल्पिताः, न मुख्याः। प्रकृतापेचत्वाच्च राचसैकविधिः। प्राजापत्ये नास्ति परिसंख्या-नम्। श्रतः प्राजापत्योऽपि चित्रयस्य राचसतुल्यः। एवं वैश्यशृद्वयोरिप प्राजापत्यो नित्यवदाम्नाता न प्रतिषिद्धः । आसुरपैशाची तु तयोर्विहितप्रतिषिद्धौ । राच्यसोऽप्यराच्यसानित्यनेन प्रतिषिद्धः 'त्रयो धम्यां' इत्यनेन विहितः ।

मनुस्मृति:।

ब्राह्मणस्य पैशाचो नैवास्ति, चित्रयादीनां ब्राह्मदैवार्षा इति स्थितम् ॥ २५ ॥

पृथक्पृथग्वा मिश्रौ वा विवाहौ पूर्वचोदितौ ॥ गान्धर्वो राक्षसक्चैव धम्यौ क्षत्रस्य ता स्मृता ॥ २६ ॥

पृथकपृथितित्वन्वादः पूर्वेगीव सिद्धत्वात् । मिश्राविति विधीयते, निरपेत्ताणा-मितरेषां गान्धर्वरात्तसयोविद्दितत्वात् । ब्रीहियववद्याप्ते मिश्रणवचनमिद्दम् । ब्रीहि-भिर्यजेत यवैर्वेत्येकयागप्रयोगविषयत्वेनेतरेतरानपेत्तद्रव्यविधानाद्विकल्पो, न मिश्री-भावः । मिश्रोभावे हि न ब्रीहिशास्त्रार्थोऽनुष्ठितः स्यान्न च यवशास्त्रार्थः । एवमिद्दै-कस्यां कन्यायां स्वीकर्तव्यायां युगपदुपायद्वयमप्राप्तं विधीयते ।

तस्य विषय: — यदा पितृगेहे कन्या तत्रस्थेन कुमारेण कथि हृष्टिगोचरापन्नेन दूतीसंस्तुतेन तद्रताऽपि तथेव, परवती न च संयोगं लभते, तहा वरेण संविदं कृत्वा 'नय मामितो येन केनिच दुपायेने'त्यात्मानं नाययति, स च शक्त्यतिशयाद्धत्वा छित्त्वा चेत्येवं हरति, तदा 'इच्छयाऽन्योन्यसंयोग' इत्येतद्प्यस्ति गान्धर्वरूपं, 'इत्वा छित्त्वेति' च राचसरूपम्।

तावेती विवाही चित्रयस्यैव भवतः । धम्ये चित्रयस्य तै। पूर्वचोदितावित्यनुवादः । अन्ये त्वाहुः—यः चित्रयो बहुविवाहान्कुरुते स कांचिद्रान्धवें विवाहेन परिवायते कांचिद्राचसेनेत्येष मिश्रपचः । अथवा सर्वा एवान्यतरेखेति पृथक्पृथक् । अनेन चैतः इहायते । चित्रयस्यानयोरेवानियमेन प्रवृत्तिः, प्राजापत्याद्दीनां तु य एव प्रथमं कृतस्ते-नैवान्याऽपि विवाह्या ॥ २६ ॥

इहानीं खरूपमेतेषामाह।

त्राच्छाद्य चार्चियत्वा च श्रुतशीलवते स्वयम् ॥ त्राह्य दानं कन्याया ब्राह्मो धर्मः प्रकीतितः ॥ २७ ॥

स्राच्छाद्येति। स्राच्छादनविशेषोऽभिन्नेतः, स्रन्यस्यौचित्येनैव प्राप्तत्वात्। उत्कृष्टेनाच्छादनेन यथादेशं यथासंभवं यथाये।ग्येन वाससा परिधाप्य।

स्रचित्वा । अनेनालंकरणकटककर्णिकादिना प्रीतिविशेषसत्कारविशेषैरर्चनं कृत्वा । एतेनाच्छादनाईग्रोन कन्याया वरस्य चान्यतरसम्बन्धे प्रमाणाभावादुभयोप-योगः कार्यः । ि तृतीयः

श्रुतशीलवते। श्रन्येपि स्मृत्यन्तरोक्ता वरगुणा द्रष्टव्याः "युवा धीमाञ्जन-प्रियः। यत्नात्परीचितः पुंस्त्व" इति।

स्वयं प्रागयाचितः । स्वपुरुषप्रेषणेराहूयोन्तिकदेशमानाय्य वरम् । यद्दानं स ब्राह्मो धर्मी विवाहः । अविशेषवचनोऽपि धर्मशब्दः पूर्वापेचितत्वात् तत्पर एव द्रष्टव्यः । 'अयाचितलाभोऽभ्यर्हणापूर्वको ब्राह्मो विवाह' इति लच्चणार्थः ।

"ननु चेदमयुक्तं स्त्रीस्त्रींकारार्थी विवाह इति"।

यावद्विवाहपर्यन्तं चैतहानम् । नाकृते विवाहे दानार्थिनर्यृत्तिः । स हि तस्याः प्रतिप्रहकालः । न चासति प्रतिप्रहे दानं परिस्तमाप्यते । न स्वत्विनयृत्तिमात्रं दानम् । पर स्वत्वापत्तिपर्यन्तं हि तत् । तथा च वच्यति "तेषां तु निष्ठा विक्रेया विद्वद्भिः सप्तमे-पदे" इति । एवं विवाहकाल एव कन्या दातव्या । तथा च गृह्यकारस्तरिमन्नेव काले ब्राह्मविवाहे काण्डिकधर्मं दर्शयति । यत्तु प्राग्विवाहाहानं तदुपसंवादनवचनमात्रम् । न हि तस्मिन्नकियमाग्रोऽभिप्रेतकालेऽवश्यं विवाहिनर्युत्तः । कश्चित्प्रागनिकृपिते न दद्यादिप, इतरे वा कदाचिन्न प्रतिगृह्योयात् । तस्मात्प्राग्विवाहादुपसंवादः कर्तव्यः तदा त्वयेयं देया मया चेयं वोढव्येति । यथैवान्तः कृतुः सोपिक्रयोऽचोदिततित्सद्धार्थोऽ-र्थाद्विक्यिते (?) ।

ये तु मन्यन्ते—''यथैव गवादेई व्यस्यादृष्टार्थतया दीयमानस्य मन्त्रपूर्वकेण प्रति-प्रदेश दानभि निर्वतेते—तेनैवेदमुक्तं दद्दातिषु चैवं धर्मे ब्विति—एवं चेह प्रतिप्रहमन्त्र-स्थानीयो विवाह इति । तथा च उपयमनं विवाह इत्येकोऽर्थः । उपयमनं च स्वकरणम् । एवं इ स्म भगवान्पाणिनिः स्मरित् (पा० सु० १ । ३ । ५६) ''उपाद्यमः स्वकरण' इति । श्रतो विवाहः कन्यास्वीकारार्थः' ।

तह्युक्तम्। स्वीकृताया विवाहो भार्याकरणार्थः। नानेन कर्मणा प्रतिगृह्णीयादिति विधिरस्ति। न च वैवाहिका मन्त्रा प्रतिग्रहप्रकाशकाः, यथा "देवस्य त्वा प्रगृ-ह्णामीति"। यचु स्वकरण इति तत्र विकद्धम्। विवाहस्याप्यस्ति स्वकरणक्ष्यता। दानेन स्वत्वमात्रे प्रतिपन्ने विवाहेन विशिष्टं स्वत्वं क्रियते। नेयं गवादिद्रव्यवत् 'स्वं' यथेष्टविनियोज्यतया, अपि तु जायात्वेन। विशिष्ट एव हि स्वस्वामिभावे। जायापतिलचण-सम्बन्धः। तथा च दर्शयिष्यति। "मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनं . . . . . . विवाहेषु प्रदानं स्वाम्यकारणमिति" (४।१४२)॥ २७॥

यज्ञे तु वितते सम्यगृत्विजे कर्म कुर्वते॥ अलंकुत्य सुतादानं दैवं धर्मं पचक्षते॥ २८॥ वितते प्रारब्धतन्त्रे ज्योतिष्टोमादै। यज्ञे तत्कर्मकारिणे ऋत्विजेऽध्वर्यवे सुताया दुहितुर्दानम्।

मनुस्मृतिः।

स्मलंकृत्येत्यतुवादः। कन्यादानस्य सर्वस्यैवं रूपत्वात्। "बाच्छाद्यालंकृता विवाहयेदिति" सामान्योऽयं विधिः।

"ननु गौश्चाश्वश्चाश्वतरश्चेत्याद्यृत्विग्भ्यो दिच्यात्वेन श्रुतम् । न क्विचत्कन्यादानं कत्वर्थतया चोदितम्"।

किमत्र क्रत्वर्थतया । प्रवृत्ते यज्ञे ऋत्विजे यां ददाति स दैवे। विवाहः । श्रस्ति चोपकारगन्धस्तदीयकरणम् । श्रक्तमीदेशेनापि दीयमानं तत्कर्मकरणप्रवृत्तस्य जनयत्यं-वानमनविशेषम् । एतावतोपकारसम्बन्धेन ब्राह्मादैवे। न्यूनः ॥ २८ ॥

> एकं गोमिथुनं द्वे वा वरादादाय धर्मतः ॥ कन्याप्रदानं विधिवदार्षो धर्मः स उच्यते ॥ २९ ॥

स्त्रीगवी पुङ्गवश्च मिथुनम्। एकं द्वे वा वराह्र हीत्वा कन्याया दानमार्थी धर्मः। धर्मत इति । धर्म एवायं, नात्र विकयबुद्धिः कर्तव्या, बचनीचर्णापाकरकाभावा-दित्यभित्रायः॥ २६॥

सहाभौ चरतां धर्ममिति वाचानुभाष्य च ॥ कन्यापदानमभ्यर्च्य प्राजापत्या विधिः स्मृतः ॥ ३० ॥

'सह धर्मो युवाभ्यां कर्तव्यः इति वचनेन परिभाषां कृत्वा नियम्य यहानं स प्राजापत्यः।

धर्मप्रह्णमुपल्चणार्थम्। धर्मे चार्थं च कामे च तुल्ययोगच्चेमतेति मिथोऽस्य परि-भाषावचनस्यार्थः। धर्मशब्द एवे। चार्यते— 'सह धर्मश्चर्यतामिति', न तु 'धर्मार्थकमाः सहिति'। स तु धर्मशब्दः स्मृत्यन्तरवशादर्थकामयोक्षपलच्चणार्थो व्याख्यातः। 'यद्येनां नातिचरसि धर्मार्थकामेषु तदा तुभ्यमियं दीयते' इति कृतसंवित्कायाभ्युपगततद्धाय विवाहकाले यदानं तत्रैवं समुचारयितव्यं 'सह धर्म चरतामिति'। प्रर्थकामयोग्रिमेप्रेतेऽपि सहत्वे तद्दप्रकृतत्वादनुच्चारण्यम्। तथा च गौतमः (ध०४ सू०७) 'प्राजापत्ये सह धर्म चरतामिति' मन्तः। मन्त्रप्रद्योग चैतद्दर्शयत्यधिकृतक्ष्पमेव प्रयोग्तव्यं, मन्त्रवत्। न हि महासत्त्वानामर्थकामविषये सहित्तत्वं परिभाषितुं युक्तम्— गम्यते तु स्मृत्यन्तरेभ्यः।

द्यनयैव संविदा देषियास्य न्यूनता। प्रस्ति सत्र दातुर्वरादुपकारिकष्सा।

वितीय:

स्वशब्देनैतद्भवनं वाच्यते, न पुनर्यं दातुरेव वचननियमः। स्रानुभाष्येत्यनेनैव सिद्धत्वाद्भाचेत्यनर्थकं स्यात्। स्रनुभाषणे वागिन्द्रियस्य साधनत्वात्। तथा च गृद्यकारः। "एतद्भः सत्यमित्युक्त्वा वरं वाचयेदेतन्नः सत्यमिति"। स्रनुशब्दश्च प्राप्तार्थस्यैव वाचा निश्चयमाद्य ॥ ३०॥

> ज्ञातिभ्या द्रविणं दत्त्वा कन्याये चैव शक्तितः ॥ कन्याऽऽपदानं स्वाच्छन्द्यादासुरो धर्म उच्यते ॥ ३१ ॥

ज्ञातिभ्यः कन्याया एव पित्रादिभ्यः कन्याये च श्लीधनं दत्त्वा कन्याया स्राप्यदानम् स्रानयनमासुरे। विवाहः।

स्वाच्छंत्यात् स्वेच्छातः, न शास्त्रत इत्यार्षाद्भेदमाह । तत्र हि शास्त्रं नियाम-कमस्ति 'एकं गोमिथुनमिति' । इह तु कन्याया रूपसौभाग्यादिगुणापेचं छन्दः ॥३१॥

> इच्छयाऽन्योन्यसंयोगः कन्यायाश्च वरस्य च ॥ गान्धर्वः स तु विज्ञेयो मैथुन्यः कामसम्भवः ॥ ३२ ॥

इच्छ्या च वरस्य कुमार्थाश्च प्रीत्या परस्वरसंयोग एकप्रदेशे संगमनम्।

तस्येयं निन्दा मैथुन्यः कामसम्भवः। मिथुनश्योजनो 'मैथुनः', तस्मै हितो मैथुन्यः। एष एवार्थो विस्पष्टोकृतः कामसम्भव इति। सम्भवत्यस्मादिति सम्भवः, कामः सम्भवोऽस्येति॥ ३२॥

हत्वा छित्त्वा च भित्त्वा च क्रोशन्तीं रुदतीं गृहात्।। प्रसद्य कन्याहरणं राक्षसा विधिरुच्यते।। ३३ ॥

प्रसह्माभिभूय कन्यावचाद्वलात्कारेण कन्याया हरणं राक्षसे। विवाह इत्येता-वदत्र विवचितम्। हत्वेत्याद्यनुवादः। प्रसह्मापिजहीर्षता यदि कश्चित्प्रतिबन्धा वर्तते तदा प्राप्तमेव इननादि। इन्तुः शक्त्यतिशयं ज्ञात्वा स्वात्मभयादुपेचेरस्तदा भव-त्येव राचसो न वधाद्यवश्यं कर्तव्यम्।

हत्वा दण्डकाष्ट्रादिना ताडियत्वा। क्रिन्वा खङ्गादिप्रहारेणाङ्गानि खण्डशः कृत्वा। भित्वा प्राकारदुर्गादि।

क्रोधन्तीं रुदतीं कन्यामनिच्छाम्। अयं गान्धर्वाद्विशेषः। 'अनाथाऽपहिये परित्रायध्वम्' इत्याधुच्चैः शब्दकरणं 'क्रोशनम्'। रोदनमश्रुकणमोचः। उद्विजितायाः स्त्रिया धर्मीऽयम् ॥ ३३ ॥

सुप्तां पत्तां प्रमत्तां वा रहा यत्रोपगच्छति ॥ स पापिष्ठो विवाहानां पैशाचः प्रथितोऽधमः ॥ ३४ ॥ राचसपैशाचयोरिनच्छा तुल्या। राचसे इननं, पैशाचे वश्वनम्।

सुप्तां निद्रयाऽभिभृताम् । सत्तां चीबां मद्यपरवशाम् । प्रमत्तां वातसंचीभेष नष्टचेतनाम् । रहोऽप्रकाशसुपगच्छति मैथुनधर्मे प्रवर्तते स पेशाचो विवाहः सर्वविवाहानां पापिष्ठः पापहेतुः । धर्मापत्यं न ततः संपद्यते ।

मनुस्मृति:।

इह गान्धर्वराचसपैशाचानां प्रकृतविवाहसामानाधिकरण्यात्संयोगहरखोपगमा एव पाणिमहणसंस्कारनिरपेचा 'विवाहा' इति मन्यन्ते ।

तेषां ब्राह्मादिष्विप दानिववाहयोः सामानाधिकरण्यात्संस्कारे विनिवर्तते । यथा च न निवर्तते तथा दर्शितम् । लच्चणया विवाहप्रयोजनदाने विवाहशब्दः ।

गान्थर्वे तु भगवता कृष्णद्वैपायनेन दुष्यन्तशकुन्तलासङ्गमने वर्णितम् "अनिग्न-कममन्त्रकम्" इति, तद्दर्शनेन पाणिप्रहणसंस्कारोऽस्ति, मन्त्रादि वर्जितस्तु ।

पैशाचे पुनर्विवदन्ते—"मुख्यं चोपगमनम्। न च कन्यात्वमपैति, संस्कारैस्तिद्विनिवर्तनात्। भ्रतश्च 'पाणिप्रहणिका मन्त्राः कन्यास्वेव प्रतिष्ठिताः' ( अ० ८ श्लो० २२६ )
इतिप्रतिषेधस्याप्रवृत्तेरस्त्येव मन्त्रवत्तंस्कारसम्बन्धः । स च प्रतिषेधः कृतः संस्कारप्रतिषेधार्थः । सा हि मन्त्रैः संस्कृतत्वाद्व्यपगतकन्याभावा । अत एव भवतु प्रथममुपगमस्ततोऽकन्यादेषो नास्ति । तथा च कानीनः कर्ण इति दर्शनम् । यदि तु
पुरुषप्रयोगेण कन्यात्वमपेयात्कथिमयं वाचोयुक्तिः 'कन्यायाः पुत्रः कानीन' इति ।
अथ्यत्वसंस्कृता कन्योच्यते ततो युक्तम् 'कर्णादयो छन्द्वायाः पुत्राः इति । मुख्येऽभ्युपगमने कन्याया अपत्योत्पत्तेः सम्भवः । वर्ण्यते चेतिहासादिषु तथाभृताया विश्राहः ।
'अथ मद्यमदादिना निर्वृत्ते रितसम्बन्धे किमर्थः संस्कार इति' । अत्रोच्यते । यद्यपिस्त्रोपुंसधमी निर्वृत्तोऽतिकान्तश्च कन्यागमनप्रतिषेधस्तथापि तया सहाधिकारार्थे पुनश्च
गमने कन्यागमनं मा भृदिति तद्दर्थं संस्कारकरणम् । कन्यागमनप्रतिषेधातिकमसम्बन्धेन पुरुषार्थतयाऽपि निन्दाते विवाहोऽयम् ।''

तद्युक्तम् । यते। उयं लोके कन्याशब्दः पुंसाऽसंप्रयुक्तां स्त्रियमाचष्टे, न संस्कार-भावसापेचाम् । अकृतसंस्कारा अपि पुरुषेः चतये। नयो न 'कन्या' इति व्यवहित्यन्ते । तासां च वेशश्रितानां गमने न कन्यागमनदेषः । यद्यपि कुमारीकन्याशब्दे। प्रथम-वयोवचनाविष्येते तथापि विवाह् विधावनुपभुक्तपूर्वामेव स्त्रियमाचच्चते । तथा च कुमार-वेशधारिणीं नातिप्रकाशप्रवृत्तपुंसंप्रयोगां भार्यात्वेनार्थयमाने। उन्येखवेष्यते—'नैवा कुमारी नष्टोऽस्याः कीमारो भावः'।

संस्कारपरिलोपश्च स्यात् । गर्भाधानं हि मन्त्रवत्कर्तव्यं "विष्णुर्योनि कल्पयतु" इति [ ऋग्वेद १० । १८४ । १ ] क्लप्तायाश्च कल्पनमशक्यम् । तत्रायधार्थो मन्त्र- ृ तृतीयः

२२५

प्रयोगः स्यात् । न चानूढायाः पैशाचधमे मन्त्रप्रयोगः, उढायास्तच्छवणात् । न च पैशाचवर्जमन्येषु विवाहेषु तत्कल्पयितुं युक्तमविशेषश्रवणात्।

तस्मान्मुख्यापगमपत्त एवमादया बहवा देाषाः प्राप्तुवन्ति । अत आलिङ्गनाप-गृह्नपरिचुम्बनादिषृपगमनार्थेषु व्यापारेषु साहचर्यातादर्थ्याच्चोपपूर्वी गमिर्द्रष्टव्यः। यत्तु "कानीनः पुत्र" इति तत्र मुख्यार्थासम्भवाल्लचग्रया संस्काराभावप्रतिपत्तिः। यत्तु संस्कारदर्शनं तत्तु कचिदेव । यद्यपि 'या गभिंगी संस्क्रियते ज्ञाताऽज्ञाताऽपि वा सतीति' ( मनु र । १७३ ) तत्र य एवे।पगन्ता स एव न संस्कर्ता । न त्वसी पैशाची विवाह:। पैशाचे हि येनैव समुपभुक्ता तस्मा एव दीयते, स एवैना संस्करोतीति। गर्भिण्यास्तु संस्कारे। वाचनिकः । एतच्च सर्वं निपुणतरं पुनर्नवमे वच्यते ।

अपरे मृन्यन्ते । ''सत्यं मुख्यमुपगमनममुख्यत्वे तु गमनप्रतिषेधानुपपत्तिरिति ।' यदि हि मुख्यमुपगमस्तदा स एव विवाही (न्यस्यानन्तरे क्तिन न्यायेनाभावात्। ततश्च नास्ति तस्य प्रतिषेवस्य विषयो, यतः इच्छया गान्धवी हठाद्राचसोऽन्यथा पैशाचः । न चान्यः प्रकारोऽस्ति, येन स विषयः प्रतिषेवस्य स्थात्। ग्रस्ति त्वस्य विषयः— यत्र हठाद्रहसि गमनं, या वा पितृभ्यां दीयते न चापसंस्क्रियते । न चासौ गान्धर्वः, कन्येच्छाया स्रभावात् । स्रत एव भर्तुरिप न कन्यागामित्वं, विषयान्तरस्य संभवात् ।

तस्मात्चतयोन्याः संस्कारनिषेधाद्राह्यादिवदुपायत्वात्तद्वच्च विवाहशब्दे।पपत्तेः

प्रकरणसामर्थाद्गीण एवापगमार्थः।

एषां च भेदः । अप्रार्थितापनता भूमिहिरण्यादिवद्बाह्यः । ऋत्विक्त्वेन विशेषेण दैव: । गोमिशुनेनार्ष:। याच्ययाऽयाच्यया वा 'सहोभी चरता धर्ममिति' वचन-व्यवस्थया प्राजापत्यः । शेषाः सुबेधभेदाः ।

त्राद्वादीनामिदमर्थे तद्धित:। त्रद्वादिसम्बद्धिता च स्तुत्याऽऽरोप्यते। एवं सर्वेषु। पैशाचः, 'पिशाचानामयं युक्त' इति निन्दा ॥ ३४ ॥

अद्भिरेव द्विजारचाणां कन्यादानं विशिष्यते ॥ वर्णानामितरेतरकाम्यया ॥ ३५ ॥

दिजाखाणां ब्राह्मणानां कन्यादानं कन्यां दहतामद्भिरेव दानं शस्यते। ब्राह्मणाय यदा कन्यां इदाति तदाऽद्भिरेव दद्यात्।

"कथ पुनरापो दानकरणम्"।

न हि ताभिर्विना दानमित "ध्रद्भिर्वाच्यं नमःपूर्व भिचा दानं ददाति वै। एवं धर्मे (ध्वति' नियमात्।

श्रयवा श्रद्धिरवेत्यवधारणेनार्धासुरपाजापत्यानपवदति । तत्र हि न कवला श्रापः करणं, गोमिथुनादिद्रव्यप्रहणमपि संविद्वप्रवस्था च। तेनैतदुक्तं भवति। गोहिरण्यादि द्रव्यं दीयते, न किंचित्परिभाष्यतं—'इयं गै।स्त्वयैव' संवाहनीयेदृशानि तृयान्यपि देयानि', एवं कन्यापि देया, न दुहितुस्नेहेन जामाता परिभाषणं कारयि-तव्यः । न च तःमाद्धनं प्रहीतव्यमिति । चित्रियादीनां तु इतरेतरकाम्यया परस्परेच्छया यदि कन्यावरयोः परस्परमभिलाषो भवति तदा दानं कर्तव्यं, नेतरथा ब्राह्मविवाहवत् ।

श्रन्ये तु व्याचत्तते । धनं वा गृहीत्वाऽद्भिरेव वेत्येष इतरेतरकाम्यार्थः । ग्रस्मिन्पचे ब्राह्मस्य सर्वविषयता ज्ञापिता भवति ॥ ३५ ॥

> ये। यस्यैषां विवाहानां मनुना कीर्तिता गुणः ॥ सर्वे श्रुणुत तं विप्राः सम्यक कीर्तयते। सम ॥ ३६ ॥

यदक्तं "गुणदोषी च यस्य याविति" तस्मारयति । बहवे। वक्तव्यतया प्रतिकाता-स्तत्र वक्ष्यमार्गीः श्लोकैरयपर्ध उच्यत इति विशेषज्ञानार्थ युक्तः पुनरूपन्यासः ।

एषां विवाहानामिति निर्धारणे पष्टो । एवं विवाहानां यस्य विवाहस्य या गुणः कीर्तित आचार्येण मनुना सव शृणुत तं गुणं विप्राः। भृगुर्महर्षानामन्त्र-यते । सम्यग्वैपरीत्येनानाकुलं कीत् यतः कथयतः ॥ ३६ ॥

> दश पूर्वान्परान्वंश्यानात्मानं चैकविंशकम् ॥ ब्राह्मीपुत्रः सुकृतकृत्मोचयत्येनसः पितन् ॥ ३७ ॥

पूर्व वंश्या पितृपितामहादयः । ख्रपरे पुत्रपौत्रादयः । तान मे।चयत्येनसे। नरकादियातनाभ्य उद्धरति । ब्राह्मेन विवाहेन ऊढा तस्यां या जातः पुत्रः स सुकृत-कृत्पुण्यकृद्यदि भवति ।

पित न्परलोकगतान् । पितृशब्दोऽयं प्रेतपर्यायः न हि पुत्रादिसन्ततेरन्यथा पितृव्यपदेशसम्भवः।

दश्राब्दः प्रत्येकमभिसम्बन्यते पूर्वापरशब्दाभ्याम्। एकवि शक्रिमिति निर्देशात्।

अर्थवादश्चायम्। तेनानागताननुत्पन्नान्कथं मोचयतीति न वाच्यम्। पूर्वेषा त्वपत्यकृतेन शुभेन श्राद्धादिना भवत्येव पापान्मोच इति श्राद्धाधिकारे कथयिष्यते। अता 'दशापरानेनसा माचयती'त्येतदुक्तं भवति—'दशपुरुषा यहिमन्कुलेंप्रपापा जायन्त' इत्यालम्बनम् ॥ ३७ ॥

टैवोढाजः सुतश्चैव सप्त सप्त परावरान् ॥ त्रापींदाजः मुतस्त्रीस्त्रीन् पट् षट कायोदनः सुतः ॥ ३८ ॥ दैवेन विधिनोढा 'दैवोढा', तस्यां जाता देवाढा जः । सुतः पुत्रः ।

'कः' प्रजापतिः स देवता यस्य विवाहस्य स 'कायः'। संस्कारकर्मणि प्रहण-लचग्रेऽसस्येव देवतासम्बन्धे प्रजापतेर्देवतात्वमध्यारे। त्यते भक्त्या । यदिप तत्र प्राजा-पत्या यागोऽस्ति स तु पूर्वविवाहसाधारणः न कायव्यपदेशे कारणम् । आसूरा-दिषु च न काचिद्रति: स्यात् । न ह्यासुरेभ्यो विवाहेभ्यो यागे। स्ति । काये। हज इति हस्वत्वं ''ङगपोः संज्ञाछन्दसे।र्बहुलमिति'' (पा० सू० ६।३।६३)।

"ननु च यद्यन्न्यूनफलं तत्तत्पश्चान्निर्दिष्टम् । तत्रार्थस्य प्राजापत्यात्पश्चादिभिधानं युक्तम्"।

अस्त्यत्र कारणं येनाधिकफलस्य प्राजापत्यस्य पश्चात्रिर्देश:। "पञ्चानां त त्रयो धर्म्यां ; इत्यत्र प्राजापत्यस्य प्रहृशमिष्यते, इतरथाऽऽर्षस्य स्यान् ॥ ३८ ॥

> ब्राह्मादिषु विवाहेषु चतुर्ध्ववानुपूर्वशः ॥ ब्रह्मवर्चिसनः पुत्रा जायन्ते शिष्ट्सम्मताः ॥ ३९ ॥

'प्रसवे च गुगागुगानि'त्युक्तं, तदिदम्।

सन्पूर्वश: - आनुपूर्वेगोत्यस्मित्रर्थे स्मृतिकारै: प्रयुज्यते ।

श्रुताध्ययनविज्ञानसम्पत्तिनिमित्ते च पृजाख्याती अह्मवर्चसम्', तद्वन्ते। ब्रह्मवर्च-सिनः। इन्नन्ते। उयम्

'शिष्टानां सम्मताः', अनुमता अगर्ह्या अद्विष्टाः, प्रिया इति यावत् । अतश्चामत्यर्थत्वा-न्मतिबुद्धीत्यस्याविषयत्वेन, 'क्तेन च पूजाया'मित्येतेन नास्ति समासप्रतिषेधः। सम्बन्धसामान्यविवद्मायां च पष्टो ॥ ३-६ ॥

> रूपसत्त्वगुणापेता धनवन्ता यशस्त्रिनः॥ पर्याप्तभागा धर्मिष्ठा जीवन्ति च शतं समाः ॥ ४० ॥

रूपं मने।इराकृतिः । सत्वं नाम गुर्गा द्वादशे वच्यते । ताभ्यामुपेता युक्ताः । माह्या धनवन्तः। श्रुतशौर्यादिगुणयुक्ततया ख्याताः यशस्त्रिनः। पर्याप्त-भागाः स्रगनुलेपनगीतवाद्यादिभिः सुखसाधनैरविकलैर्नित्ययुक्ताः। सुखसाधनैः पूर्वोक्तरिवयोगो 'भागः', स 'पर्याप्तो'ऽचतः समम्रो येषां ते 'पर्याप्तभागाः'।

धर्मातुष्ठानतत्परा धर्मि हा:। धर्मशब्दः केषांचिद्गुणवचनः। ग्राता गुण-वचनाहित्यातिशायिकः।

श्रमं वर्षाणि जीवन्ति ॥ ४० ॥

इतरेषु तु शिष्टेषु नृशंसानृतवादिनः ॥ जभ्यन्ते दुवि वाहेषु ब्रह्मधर्मद्विषः सुताः ॥ ४१ ॥

मनुस्मृति:।

श्राद्धादिव्यतिरिक्तेषु गान्धर्वादिविवाहेषु नृशंसमनृतं च वदन्ति नृशंसानृतवा-दिनः। नृशंसं मात्रभिगन्यादावश्लीलाकोशवचनम्। अनृतं नृशंसं चानृतं च नृशंसानृते । ते वदितुं शीलमेवामिति शब्दव्युत्पत्तिः । ब्रह्मधर्मी वेदधर्मी वेदार्थस्तं द्विषन्ति निन्दति वा न श्रद्धते वा।

अत एव दुर्विवाहे विवति निन्दा ॥ ४१ ॥

श्रध्याय: ]

अनिन्दितैः स्त्रीविवाहैरनिन्द्या भवति प्रजा॥ निन्दितैर्निन्दिता न्णां तस्मान्निन्यान्विवर्जयेत् ॥ ४२ ॥

समासता विवाहानां फलप्रदर्शनमेतत् ।

ये यस्य विवाहा विहितास्ते निन्दितास्ते हृहानां या प्रजा पुत्रादिलचणा साऽ-निन्द्या भवति प्रशस्येत्यर्थः । निन्दितैः प्रतिषिद्धैः निन्दिता गर्हिता । तस्माद्दु:खभागिनी प्रजा मा भूदिति निन्द्यान्विवर्जयेत् ॥ ४२ ॥

> पाणिग्रहणसंस्कारः सवर्णास्रपदिश्यते ॥ असवर्णीखयं ज्ञेया विधिरुद्वाहकर्मणि ॥ ४३ ॥

पाणिग्रहणं नाम गृह्यकारे कः संस्कारः सवणीतु समानजातीयासू ह्यानासूप-दिश्यते शास्त्रेण विधीयने, कर्तव्यतया प्रतिपाद्यते ।

स्रमवर्णामु यदुद्राहकर्म तत्रायं वस्यमाणो विधिर्ज्ञेयः ॥ ४३ ॥

शरः क्षत्रियया ग्राह्यः प्रतादे। वैश्यकन्यया ॥ वसनस्य द्शा ग्राह्या शूद्रयोत्कृष्ट्वेदने ॥ ४४ ॥

ब्राह्मणेनोह्ममानया स्वियया शरी ब्राह्मणपाणिपरिगृहीते। ग्राह्मः। पाणि-प्रहणस्थाने शरस्य विधानात् । प्रतेदि बलीवदीनामायसः कियते, येन वाद्यमानाः पीड्यन्ते हिस्तनामिवाङ्कुशः । वसनस्य वसस्य दशा ग्राह्या शूद्रया । उत्कृष्ट-जातीयैर्जाह्मणादिवसँ वदने विवाहे ॥ ४४ ॥

> ऋतुकालाभिगामी स्यात्स्वदारनिरतः सदा ॥ व्रजेच्चेनां तद्व ता रतिकाम्यया ॥ ४५ ॥

उक्तो विवाद्यः। तस्मिन्निर्वृत्ते समुपयाते दारत्वे तदहरेवेच्छयोपगमे प्राप्ते तिन-वृत्त्यर्थमिदमारभ्यते ।

ृ तितीय:

न विवाहसमनन्तरं तद्दरेव गच्छेत्, 'किं तर्हि ऋतुकालं प्रतीचेत । गृह्यकारैंश्तु "श्रत ऊर्ध्वमचारलवणाशिनौ ब्रह्मचारिणावधःशायिनौ स्याताम्—जिरात्रं द्वादशरात्रं संवत्सरं वा" इति (श्राश्च० गृ० १ । ८ । १० । ११ ) पठितम् । तत्र सत्यपि संवत्सरस्यान्तराऽऽपतिते ऋतौ गमनं नास्ति । एवमस्मात्कालादूर्ध्वमसत्यृतौ गमनं नास्ति । एवमस्मात्कालादूर्ध्वमसत्यृतौ गमनं नास्ति । एवमसे स्मृती अविरोधिन्यौ भवतः । त्रिरात्रादीनां तु विकल्पः अत्यन्तराग-पीडितयोर्गमनं, धैर्यवतोस्तु ब्रह्मचर्यम् ।

सतुर्नाम स्त्रीया शोणितदर्शने।पलचितः शरीरावस्थाविशेषो गर्भप्रहणसमर्थः काल उच्यते। उपलच्चणत्वाच दर्शनस्य निर्वृत्तेऽस्मिन्वच्यमाणकालानुवर्ता भवत्येव। तस्य काल 'ऋतुकालः'। साहचर्याद्वा काल एव ऋतुः। तथा च समानाधिकरणसमासः। ऋतुकालेऽभिगन्तुं व्रतमस्येत्यृतुकालाभिगामी। 'व्रते'' इति णिनिः (पा० सू० ३।२।२०) यथा स्थण्डिलशायी अश्राद्धभोजीति स्थात् भवेदित्यर्थः। यद्यप्यस्तिपरा विधिविभक्तिस्तथाप्युपगमव्यापारं विद्धाति, अभिगामी स्याद्भिगच्छे-दित्यर्थः। न द्यनुगच्छन्नभिगामी भवति।

कीदृशं पुनरेतद्वृतम् । किमृतावभिगन्तव्यमेव, अथर्तावेव गन्तव्यमिति । एतदुक्तं भवति किमयं नियम उत परिसंख्येति ।

"ननु च त्रतमिति शास्त्रते। नियम उच्यते। तत्रैव चार्य शिनिः। अतः परि-संख्या कथमाशंक्यते" ?

उच्यते । परिसंख्यायामपि शास्त्रोयत्वं नियमरूपता च विद्यत इति दर्शयिष्यामः । "कस्तर्यं नयोर्विशेषः" ?

विधिविशेषो नियमः। "ध्रथ विधिः कः"। यः शब्दः कर्तव्यवाबोधकः "ग्रिमिन्द्रांत्रं जुढुयात्स्वर्गकामः" इति। न ह्यमिहोत्रस्यैतद्भचनमन्तरेणान्यतः कृतश्चित्कर्तव्यवान्वगमः। 'नियमः' पुनर्थत्रादृष्टसिद्ध्यर्थस्य वचनमन्तरेण पाचिकी प्राप्तिः। यथा "समे यजेतेतिः" दर्श गैर्णमासादियागविथानादेशमात्रमाचिप्तम्, न हि कश्चिदेशमनाश्रित्य यागप्रयोगः संभवति। द्विविधश्च देशः, समो विषमश्च। तत्र यदा तावत्समे यजेत तदैतद्वचनमनुवाद एव। यदा त्विच्छाया निरङ्कुशत्वाद्विषमे यियचित तदैतद्वचनं समदेशं विद्धदर्थवत्। विदिते समे विषमस्यानाश्रयणमविधानात्। एतत्सामर्थ्यात्त-किश्वितः। विधिनिबन्धने ह्यनुष्ठाने किमित्यविद्वितं क्रियेत। तत्करणे हि न यथाचे।-दितानुष्ठानसिद्धिः।

इदं चात्र स्मार्तमुदाहरसम् । प्राङ्मुखोऽन्नानि भुजीत । भुजानस्य यहच्छया यां काचिहिशमाश्रित्य भोजनं प्राप्तम् । तत्र कदाचित्प्राची कदाचिदितरा या काचि- त्प्राप्ता । तत्र यदा प्राची न तदेतरा, यदेतरा न तदा प्राचीति । तत्राप्राप्तियचे विध्यर्थ वचनं प्राङ्मुखोऽत्रानि भुकातेति । तत्रातिकमाच्छास्त्रार्थं जहाति ।

मनुस्मृति: ।

एविमह यहच्छयोपगमनमृतावनुपगमनं, पत्ते विधीयमानमुपगमनमननुष्ठीयमानं, शास्त्रातिक्रमकारितां जनयेत् । यथाऽन्ये शास्त्रविहितार्था ग्रातिक्रमयमाणाः प्रायश्चित्त-हेतवे। भवन्ति तथाऽनुगमनम् ।

अथर्तावनृती च गमने रागतः प्राप्ते वचनमृतावुपेयादिति, तदैवं वचनं मृग्यते 'ऋता-वेवोपेयादनृती न गच्छेत्'। यथा 'पश्च पश्चनखा भच्या' इति ज्ञुत्प्रतिघातेनार्थेन शश-कादिष्वपि पश्चनखेषु भच्यता प्रसक्ता तद्व्यतिरिक्तेष्वपि वानरादिषु। न च तत्र पर्यायेणीव प्रवृत्तिः। युगपत्तत्र चान्यत्र च प्रसक्ती 'पश्च पश्चनखा भच्या' इति वचन-मितर।रिसंख्यानार्थं संपद्यते। एविमद्द परिसंख्येति।

"ननु च परिसंख्यां देषत्रयवतीमाचचते । त्रयो हि तत्र देषाः प्रादुःष्युः, स्वार्थ-त्यागः परार्थकल्पना प्राप्तबाधश्च । पञ्च पञ्चनस्या भच्यः इति यदाऽन्वयतः पञ्चन-स्वविषयं भच्यां प्रतीयते तदा तत्त्यक्तं भवति, तद्व्यतिरिक्तनिषेधपरत्वाद्वाक्यस्य । श्रिष्ठतश्च निषेयः, श्चतः परार्थकल्पनाः अर्थित्वाच सर्वविषयं भच्यां यत्प्राप्तं तस्य बाधः । एवमे न परिसंख्यायां त्रयो दोषाः" ।

नैतत्सारम् । सत्यर्थित्वे श्रुतार्थासंभवे वाक्यस्यानर्थक्यं मा भूदित्येतत्परता न विरुद्धाः।

विधिरत्यन्त मप्राप्तौ नियमः पाचिके सति। तत्र चान्यत्र च प्राप्तौ परिसंख्या नखिष्विव।

किं पुनरत्र युक्तम्।

'तत्र चान्यत्र च प्राप्ती' परिसंख्यालच्चास्य विद्यमानत्वात्परिसंख्येति । ऋताविषि गमनं प्राप्तमनृताविष न तु यदती तदानृतािवित । यथा सत्यिर्धित्वे यत् भे।जनं तत्र नियमोऽ'श्राद्धम्' न पुनराहारत्यागन ध्रश्राद्धमेव भुञ्जान द्यास्ते । एविमह् सति खेदे यद्भमनं तत्र नियमोऽनृती न गच्छेदित्यवगच्छिति । अर्थित्वाच्च गमने प्रेसक्ते कालविधानपरतेव युक्ता वाक्यस्य । अन्यथाऽनारच्धोऽर्धे उपिदृष्टः स्यात् । किंचा-पत्योत्पत्तिविधेः कृतविवाहस्यानुष्ठेयत्वाहती च तत्संभवात्प्राप्तमेव गमनम् । उत्पन्न-पत्रस्य च न द्वितीयपुत्रोत्पादनं वैधम् । ध्रपत्त्यमुत्पादयेदित्येकत्विवच्चायां विध्यर्थ-निवृत्तेः । न च गमनमेवाहष्टार्थतया शक्यं विधातुम् । संस्कारविधित्वाधिकार-श्रवणात्कल्पनायाश्चाशक्यत्वात्, अपत्योत्पत्तिविध्याचेपाहती गमनस्य । यद्यात्रर्तिवृपया-

दिति तदनृतुप्रतिषेधार्थम् । तत्रानुत्रादः, परं परिसंख्या । तत्र ह्यर्थान्तरलत्त्वणयाऽप्यर्थ-वत्ता भवति।

एवं च कृत्वा गै।तमीयंनाविप्रतिपत्ति:। एवं तत्रोक्तम्। 'ऋतावुपेयःत्सर्वत्र वा प्रतिषिद्धवर्जम्' ( अ० ५ सू० १ -- २ ) इति । 'सर्वत्र वे'त्येष विकल्पः कामचा-रानुज्ञानार्थः । न पुनः सर्वदर्तावनृतौ च नियभोपपत्तिः । यदि च पूर्वत्रर्तावुपेया-दिति नियमः, 'सर्वत्र वे'त्यत्रापि स एवे।पेयादित्यनुप्रयुज्यमानशब्दे। नियमार्थः प्राप्नोति एकप्रक्रमत्वात्, निह स एव शब्द: पुनरनुच्च।र्यमाणो भिन्नार्थो भवितु युक्त: । न चर्ती-रन्यत्र नियमार्थतापपद्यते इत्युक्तम् । तस्माहतौ गमनवचनमनृतौ प्रतिषंधार्थम् । तत्रा-नुत्पन्नपुत्रस्य विध्यन्तरान्नियम एव । उत्पन्नपुत्रस्तु यथाकामी ।

श्रनृतौ प्रतिषिद्धे गमन भार्येच्छया पुनः प्रातेप्रसूयते पर्ववर्ज व्रजेच्चैनां तद्भत् इति । तदिति भार्यायाः प्रत्यवमर्शः । तच्चित्तप्रहणं त्रतमस्येति तद्भातः ।

रतिकाभ्यया । विनाऽप्यपत्यार्थेने।त्पन्नपुत्र ऋतावनुत्पन्नपुत्रो वाऽनृतौ सुरतसम्भोगेः च्छया तदुव्रत एर्ना व्रजेद्वास्मेच्छये वर्धः।

श्रथवा तच्छब्दो रतिकाम्ययेत्यत्र प्यपेच्यते, स्मृतिशास्त्रत्वादस्य । तद्रतिकाम्यया पर्व-वर्जमन्यत्रापि त्रजेत्। तत्रैवाकारश्लेषो द्रष्टव्यः, 'अरतिकाम्ययाः, आत्मन इति शेषः। यथा तु व्याख्यातं तथा न कि श्विदत्राप्रश्लेषेणापि वा तच्छव्दस्य समासीपसर्जनस्यासम्बन्धेन

पर्वाणि वच्यति । 'अमावास्यामष्टमीं च पौर्णमा ीं चतुर्दशीमिति'।

स्वदारिनरतः । स्वदारेषु निरतः स्यात्तत्प्रीतिभावनापरः । अथवा स्वदारेष्वेव रमतं न परदारान्रमयेदिति परदारप्रतिषेध:।

सदा । यावज्ञोवमेतद्वतं परिपालनीयम् ।

230

अतः स्थितमेतत् । त्रीषि वाक्यान्यत्र-ऋतुकालाभिगामी स्यादित्येतदेकम् अनु-त्पन्नपुत्रस्य नियमानुवादरूपम् । द्वितीयम् भार्याप्रयुक्तस्य पर्ववर्जमृतावनृतै। च, न सुरते-च्छया । स्वदारनिरत इति तृतीयम् । एषां च पदयोजना - ऋतुकालाभिगामी स्याद-पत्यार्थम्, रतिकाम्यया तु तद्त्रत एनां त्रजेत्, स्वदारनिरतश्च स्यात् ॥ ४५ ॥

> ऋतुः स्वाभाविकः स्त्रीणां रात्रयः पोडश स्मृताः ॥ सद्विगहितै: ॥ ४६ ॥ चतुर्भिरितरैः सार्घमहोभि:

ऋतुलचणार्थः श्लोकाऽयम्। वैशकादिशास्त्रावगम्योऽयमधी न विधिमूल एव एवं ''युग्मासु पुत्राः' इत्येताविप श्लोकौ ।

वाडगरात्रयस्ताः स्त्रीयां मासि मासि स्त्राभाविक ऋतुः। प्रमायान्तरमूल-त्वाच्चाश्रुत्मपि मासि मासीति गम्यते । स्वभावे भवः स्वाभाविकः स्वस्थप्रकृतीनां यो भवति । व्याध्यादिना कस्याश्चित्प्राप्तकालोऽपि निवर्तते, घृततिलाद्यौषधीप्रयोगेण रतिवशेन चाकालेऽपि संवर्तते। अतः स्वाभाविक ऋतुस्ता रात्रय उच्यन्ते।

मनुस्मृति:।

चतुर्भिरितरै: । चत्वार्यहानि यानि सद्भिर्विगर्हितानि, प्रतिषद्धिक्षोस्पर्शसंभाष-णादीनि, तानि च प्रथमशोषितप्रदर्शनात्प्रभृति । अदर्भहणं च सर्वाहीरात्रोपलच्छा-र्थम्। तै: सह ॥ ४६॥

> तासामाद्याश्रतस्रस्त् निन्दितैकादशी च या ॥ त्रयोदशी च शेषास्त प्रशस्ता दशरात्रयः ॥ ४७ ॥

तासां रात्रीणां या खाद्याः प्रथमशोणितदर्शनाञ्चतस्त्रस्ता निन्दिताः, न वत्र गमनमस्ति । तिसुषु तावत्स्पर्शोऽपि नास्त्यशुचित्वात् । चतुर्ध्यां तु स्नाताया वशिष्ठ-वचनात्सत्यपि शुचित्वे रतिसम्भोगे। नास्ति, चतस्गां गर्हितत्ववचनात्।

या चैकादशी या च चयादशी साऽपि निन्दिता, एवं प्रतिषिद्धगमना । ऋतु-दर्शनात्त्रभृत्येकादशीत्रयोदश्यौ गृह्योते, न चन्द्रतिथी।

तासामिति निर्धारणविषयत्वेन रात्रीणां सम्बन्धात्समानजातीयश्च निर्धार्यतया प्रतीयते, 'कृष्णा गवां सम्पन्नचीरेति'।

षड्रात्रगमनप्रतिषेधोऽयमदृष्टार्थः ।

शेषाः प्रशस्ता दशरात्रयः। ष गां प्रतिषेधादशसु प्राशस्त्यं सिद्धमे-वानू चते ॥ ४७ ॥

> युग्मासु पुत्रा जायन्ते स्त्रियाऽयुग्मासु रात्रिषु ॥ तस्माद्यमासु पुत्रार्थी संविशेदार्तवे स्त्रियम् ॥ ४८ ॥

तासु दशसु या युग्मा रात्रयः षष्ठाष्टमी दशमी द्वादशी चतुर्दशी षोडशी तासूप-गच्छतः पुत्रा जायन्ते ।

स्रयुग्मासु स्त्रिया दुहितरः।

तस्मात्युत्रोत्पत्तिसिद्धार्थं युग्मासु संविश्वेद्भजेत मैथुनधर्मेण स्त्रियमार्तवे। अनुवादोऽयम् । अयमपि नियम एव-अनुत्पन्नपुत्रस्यायुग्मास्वगमनम् ॥ ४८ ॥

> पुमान्पुंसाऽधिके शुक्रे स्त्री भवत्यधिके स्त्रियाः ॥ समेऽपुमान्पुंस्त्रियों वा क्षीरोऽल्पे च विपर्ययः ॥ ४९ ॥

शुक्र वीर्य पुरुषस्य रेतः, स्त्रियाः शोषितम्। उक्तं भगवता वसिष्ठेन ( अ० १५ सू० १ ) "शुक्रशोणितसम्भवः पुरुष" इति ।

स्रोबीजादिवके पुम्बीजेऽयुग्मास्विप्र पुत्रो जायते, युग्मास्विप स्रोबीजस्याधिक्ये कन्यैव।

श्रयुग्मास्विप रात्रिषु पुत्रार्थिना गमनानुष्ठानार्थमेतत् । यदा परिपुष्टमात्मानं वृष्याद्वारयोगेन समधिकवीर्यं मन्येत स्त्रियाश्च कथंचिदपचयं तदा पुत्रार्थी गच्छेदि- त्युपदिष्टं भवति ।

म्राधिक्यं चात्र न परिमाग्रतः, किं तर्हि सारतः।

समेऽवृमान् मिश्रीकृते पुंस्तिया। स्मपुमान् नपुंसकमिति केचित्। अन्ये साम्य इति पठन्ति । उभयोः साम्येऽपुमानेव ।

पुंस्त्रियो वा । गभीधान्यां यदा वायुई वरूपत्वात्संसृष्टे शुक्रशेशिते समं विभजेत एकत्र भागमन्यत्र तावदेव तदा यमौ जायेते । तत्र समे विभागेऽपि स्त्रीबीजाधिकये स्त्री, पुन्बीजाधिकये पुमान् ।

स्रीणे बीजे सारतः विपर्ययोऽप्रहणं गर्भस्य, नपुंसकीत्पत्तिर्वा ॥ ४६ ॥

निन्धास्त्रष्टासु चान्यासु स्त्रिये। रात्रिषु वर्जयन् ॥ ब्रह्मचार्येव भवति यत्र तत्राश्रमे वसन् ॥ ५०॥

निन्द्यासु पट्स्वन्यासु चानिन्द्याखप्यष्टासु रात्रिषु स्त्रियो वर्जयन्परिहरन्द्वे रात्री अविशिष्टे यदि गच्छति, पर्ववर्ज, तदा ब्रह्मचारे व भवति ब्रह्मचर्यफलं प्राप्नोति । यत्र तत्राश्रमे वसन् ।

द्यर्थवादोऽयम् । न तु वानप्रश्चाद्याश्रमेषु राज्यभ्यनुज्ञा जितेन्द्रियत्वविधानात्स-र्वाश्रमेषु गार्हस्थ्यादन्येषु वीष्सायाञ्चार्थवादतयाऽप्युपपत्तेः ।

एताश्च रात्रयो वर्ज्या न क्रमेशैव, किं तिह यथेच्छया पर्ववर्जः गमनं यथा न भवति तथा रात्रिद्वयमभ्यनुज्ञायते ।

' किं पुनर्बद्यचर्यस्य फलम्।"

विशेषाश्रवणात्स्वर्गः कचित्तु श्रूयते—'न ब्रह्मचारी प्रत्यवैतीति'', स्वल्पैरित-कमैर्न दुष्यतीति ॥ ५०॥

न कन्यायाः पिता विद्वानगृह्णीयाच्छुल्कमण्वपि ॥ गृह्णञ्छुल्कं हि लोभेन स्यान्तरोऽपत्यविक्रयी ॥ ५१ ॥

आसुरे ग्रुल्कप्रतिषेधाऽयं उत्तरत्र च कन्यार्थसंप्रहोपादानात्।

विद्वान् प्रहणदोषज्ञः । कन्यापिता स्वल्पमप्यर्थे धनं न गृह्णीयात् । गृह्णानोऽपत्यवि-क्रयदेषिण युज्यते ।

कः पुनरेषः शुल्को नाम ।

म्राभाषणपूर्व वराह्र हीतम्। यत्र त्र्चनीचपणापणा भवति, कन्यागुणापेचमूल्य-

व्यवस्था, स क्रय एव । इह तु महागुणाया अपि कन्यायाः स्वरुपं वनम् । अनाभाषणपूर्व वा प्रहणम् । न विक्रयस्यैष धर्म इत्यता विक्रयाध्यारापेण निन्धते ॥ ५१ ॥

> स्त्रीधनानि तु ये भोहादुपजीवन्ति वान्धवाः॥ नारीयानानि वस्त्रं वा ते पापा यान्त्यधागितम्॥ ५२॥

पूर्वस्यैव शेषः । स्त्रोनिमित्तानि धनानि, कन्यादाने वराद्यानि गृह्यन्ते । ये वान्धवाः पित्रादयः मोहादुपजीवन्ति । यथोक्तं 'ज्ञातिभ्यो द्रविणं दत्वेति' । सुवर्णर-जतादि 'धनम्' ।

नारीयानानि । यानमश्वादि । वस्त्रं वा । एतावन्मात्रमपि न जातूपजीवनीयं वासो यानादि, कि पुनर्वेहु ।

जपजीवतां फलमाचष्टे । ते पापाः शास्त्रप्रतिषिद्धसमाचरणाद्धीगतिं नरकं यान्ति ।

श्रथवा स्त्रीधनानीति नवमे दर्शयिष्यति । तानि ये मोहादुपजीवन्ति वान्धवाः, पिता तत्पचाश्च, भर्ता भर्तृपचाश्च । एवं यानादि । एवं वस्त्रम् । स्त्रीणां बुद्धौ संनिधानाच्छाब्दः संनिधिः करूप्यते यथा ''राजपुरुषः कस्य । राज्ञः '' इति ॥ ५२ ॥

> त्रार्षे गोमिथुनं शुल्कं केचिदाहुमृ वैव तत्॥ त्राल्पाऽप्येवं महान्वाऽपि तावानेव स विक्रयः॥ ५३॥

स्त्रीगवी च पुंगवरच गे। मिथुनम् । केचिदाहुरेतदादेयमिति । मनोस्तु मतम्—
मृषेव तत् मिथ्या । नादेयमित्यर्थः । ऋरूपे। उपल्पे। अल्पसाधने। उत्पः । एवं
महान् भवति । तावानेव विक्रयः ॥ ५३ ॥

यासां नाददते शुल्कं ज्ञातया न स विक्रय: ॥ ऋर्हणं तत्कुमारीणामानृशंस्यं च केवलम् ॥ ५४ ॥

"कि वराद्धनाधिगमी विक्रयो भवति"।

नेति ब्रूमः । जातयः कन्यायामधिकताः स्वार्थमाददते गृह्णन्ति तदा स विक्रयः । अहंगं कन्यार्थे धनप्रहणं कन्यानां तदहंगं पूजनं भवति । बहुमानः कन्यानामान्सिनि भवति, 'ईदृश्यो वयं यद्धनं दत्वा विवाह्यामहें' । ध्रन्यत्रापि पूज्या भवन्ति 'सुभगा एता' इति । आभरणादि वा तेन धनेन कर्तव्यमताऽभ्यहिंताः शोभावत्यो भवन्ति । आनृशंस्यमापादवं केवलं न स्वल्पोऽप्यधर्मगन्धोऽस्ति ।

अता इनेनार्थवादेन कन्यार्थं धनमहर्गं विधीयते ॥ ५४ ॥

अध्याय:

पितृभिर्मातृभिरचैताः पतिभिर्देवरैस्तथा ॥ पूज्या भूषितव्याश्च बहुकल्याणमीप्सुभिः ॥ ५५ ॥

न क्षेत्रलं वरादादाय दातव्यं कन्यावन्धुभिरिप तु तैरिप दातव्यम्।

पितृभिः साहचर्यात्पितृशब्दः पितामहपितृज्यादिषु वर्तते, तते बहुवचनम् । व्य-क्त्यपेत्तं वा बहुवचनम् । एव' पतिभिः श्वग्रुरादिभिव्यंक्त्यपेत्तं वा । देवराः पत्यु-र्भातरः । पूज्याः । पुत्रजन्माद्युत्सवेषु निमन्त्रणपूर्वकमानाश्रयबहुमानमादरेण भाजना-दिना पूज्याः ।

भूषितव्याः । वस्त्राचलंकारेणाङ्गलोपनादिभिर्मण्डयितव्याः ।

भन्न फलं बहुकल्याणमीप्मुिभः। कल्यार्ण कमनीयं पुत्रधनादिसंपदरे।गता-ऽपरिभव इत्यादि बहुशब्दात्सर्वमीप्सुिभराष्तुमिच्छुभिः प्राप्तुकामैः।

फलार्थी विधिरयम् ॥ ५५ ॥

यत्र नार्यस्तु पूज्यन्ते रमन्ते तत्र देवताः ॥ यत्रैतास्तु न पूज्यन्ते सर्वास्तत्राफलाः क्रियाः ॥ ५६ ॥

देवता रमन्ते तुष्यन्ति प्रसीदन्ति । प्रसन्नाश्च स्वामिन एवाभिप्रेतेन फलेन योजयन्ति ।

यत्र त पूज्यन्ते तत्र सर्वाः क्रियाः यागहोमदानाद्या देवताराधनबुद्धरा चापहारादया याः क्रियन्तेऽफलास्ता इत्यर्थवादः ॥ ५६ ॥

वैवाहिके आ कुर्वीत गृह्यं कर्म यथाविधि ॥
पश्चयज्ञविधानं च पक्तिः चान्वाहिकीं गृही ॥ ५७ ॥

ध्रतिकान्तं विवाहप्रकरणम् ।

कृतो विवाहो यस्मिन्नग्रो तत्र कुर्वीत गृहयं कर्म, ध्रिप्तसाध्यमष्टकापार्वण-श्राद्धहोमादि गृह्यस्मृतिकारैकक्तम् ।

पञ्चयज्ञा वस्यमाणास्तेषां विधानमनुष्ठानम्, तस्मिन्नेवाग्रौ।

"यद्यप्यविशेषेण पश्चयज्ञविधानिमत्युक्तं तथापि वैश्वदेवहोमोऽग्निसाध्यः, उद्दकत-पेणादे तु न किंचिदिमिना कार्यम् । कथं तर्हि निर्देशोऽमी पश्चयज्ञावेधानं कार्यमिति ।" केचिदाहुरेकाऽपि सप्तमी विषयभेदाद्भिद्यते । तस्मात्पश्चयज्ञैकदेशे पश्चयज्ञशब्दः प्रयुक्तः । अथवा पञ्चयज्ञविधानिमत्यत्रामाविति न संबध्यते । वैश्वदेवहोमस्य पूर्वेशै-वाम्राधिकरणस्य सिद्धत्वात् । एवं सम्बन्धः क्रियते—'गृही तु पश्चयज्ञविधानं कुर्यात्' । अम्मी तु वैवाहिके गृह्यकर्मपक्ति चान्वाहिकीममावित्यपेच्यते । गृहशब्दो दारवचनः। गृही तु स कृतदारपरिग्रहो भार्याद्वितीय इदिमदं कुर्यादिति।

विवाहे चाग्निः कैश्चिद्गृद्यकारैररिणिनिर्मन्थनादाधातव्य इत्युक्तम् । अपरैर्यतः कुत-श्चिद्दीप्यमानमानीय होतव्यमिति ।

श्रनेन तस्मिन्गृद्यमिति वचनेन धारग्रमग्नेरर्थादुक्तं भवति ।

श्रध्याय:

श्रत्र केचिदाहुः। "शूद्रस्यापि वैवाहिकाग्निधारणमस्ति, तस्यापि पाकयङ्गाधि-कारात्। न चात्र जातिविशेष उपात्तः, केवलं 'गृहीति' श्रुतम्। शूदोऽपि गृही, तस्यापि दारपरिश्रहस्योक्तत्वात्। एतदेवान्यत्र पठितं 'कर्म स्मार्त विवाहाग्नौ कुर्वीत प्रत्यहं गृही' इति' (याज्ञ १. ६७)।

श्रत्रोच्यते। 'गृद्धा' कर्म वैवाहिकेऽग्राविति' श्रुतम्। न च 'गृह्य' नाम किंचिस्कर्मास्ति। तत्र गृह्यस्मृतिकारोक्तं 'गृद्धमिति' लच्चण्या मन्तव्यम्। गृद्धकारैश्च त्रैवणिकानामेव कर्माम्नातं, न शृद्ध्य। '' उक्तानि वैतानिकानि गृद्धाणि वच्याम'' इति।
उक्तानुकीर्तनस्य एतदेव प्रयोजनं 'येषामेव वैतानिकेष्वधिकारस्तेषामेव गृद्धोष्ट्वित', न
पुनर्यथाऽन्यैव्यिष्ट्यातं तद्धर्मशाप्त्यर्थम्। ताद्धर्ये हि विवच्चिते 'तस्याग्निहोत्रेण प्रादुष्करण्णहोमकाली व्याख्याताविति' नावच्यत्। न च गृहे भवं गृह्धमिति युक्तम्। शालावचनो गृहशब्दो दारवचनो वा। न तावत्कस्यचित्कर्मणः शालाऽधिकरण्यत्वेन विशेषतः समाम्नाता यद्गृह्यमित्यन्द्य गृहिणो विधोयेत। यदपि गृह्दसंस्कारकं वास्तुपरीचादि तदपि त्रैवर्णिकानामेव न शृद्ध्य। श्रथ दारवचनस्तत्रापि गृहीत्यनेनैव गतस्वात्र किंचित्।

यदिप स्मृत्यन्तरं (या० १. २७) 'कर्म स्मार्त विवाहाग्री कुर्वीत प्रत्यहं गृही दायकालाहृते वाऽिप श्रीतं वैतानिकाग्निषु' इति, स्रत्रापि किंचित्स्मार्तमिति विशेषानु-पादानाद्दन्यसापेचतेव। न हि सर्वमग्री स्मार्त कर्म संभवति। न च होमविषयत्वे प्रमाग्रमस्ति। न ह्यवश्यमग्न्यधिकरग्र एव होमः।

तस्माद्गृह्यकारोक्तं गृह्यमिति वक्तव्यम् । एते हि स्मृती गृह्यकारविहितं कर्मातु-वदतः । तथा च कुतः शूद्रस्याप्रिपरिष्रहः ।

कि च "श्रीतं वैतानिकाग्निषु" इति श्रपरं तत्राम्नायते, तत्र श्रवस्थमयं त्रैवर्णिक-विषय एषितव्यः । स एव पूर्वत्र चातुर्वण्येपर उत्तरत्र त्रैवर्णिकपर इत्येकस्य शब्दस्य तात्पर्यभेदोऽभ्युपगवः स्थात् । न चाभेदे संभवति भेदो न्याय्यः ।

ग्रन्वहं भवाऽऽन्वाहिकी। प्रतिदिवसं यः पाको भुक्त्यर्थः स तस्मिन्नेवाग्री कर्तव्यः ॥ ५७॥ पश्चसूना यहस्थस्य चुह्नी पेषण्युपस्करः॥ कण्डनी चादकुम्भश्च वध्यते यास्तु वाहयन् ॥ ५८ ॥

पञ्चयज्ञविधेरधिकारनिर्देशोऽयम्।

सूना इव सूनाः । मांसविकयार्थपशुवधस्थानमापणादयो वा मांसस्यात्पादकतया-ऽतृष्ठीयमानाः, पापद्वेतवः । एवं चुल्यादयोऽपि पापद्वेतुत्वादध्यारोपेण सूनासमाः । न हि तेषां शास्त्रप्रतिषेथः साचात् । नापि सामान्यः कश्चित्प्रतिषेधोऽस्ति । न हि तापचाताय कस्यचित्र स्पृद्धा स्यात् । न काचित्तत्साध्यक्रिया दृश्यते या वचनान्तरेण निषिद्धा । न चास्मादेव वचनात्प्रतिषेधानुमानम्, उत्तरेशैकवाक्यतावगभात् । प्रति वंश्वपरत्वे वाक्यभेदः स्यात् । किं चैतत्पदार्थसाध्यामर्थिकियां पदार्थान्तरेण साधयेत्तस्याः प्राप्तिः पञ्चयज्ञानां। न च लच्चायान्युक्तानि। येन तत्समानकार्यस्यान्यस्यापि प्रतिषेध उच्येत । यो वा परकीयमन्नमद्यात् नद्यादाबुदकार्थ कुर्यात् तस्यैते यज्ञाः स्युः । यदि च चुल्लगदीनां निषेधोऽभिप्रेतः स्यात्तदा प्रतिषेधार्थीयमेव पदमधियीत, किमनु-मानेन । स्वशब्दाद्धि बलीयसी प्रतिपत्ति: । प्रायश्चित्तार्थत्वे त्वेकादशेऽभिधानं युक्तम् । निषेधैरेवाननुष्ठानमेव स्यात् । अपरिहार्यत्वाच्च चुल्लग्रादीनामशक्यो निषेधः । असति च निषेधे कुतः प्रायश्चित्तम् ।

तस्मान्न दोषविचातार्थे पञ्चमद्वायज्ञाः । किं तर्हि नित्यसम्बन्धेषु चुल्लगादिष्वारोपि-तास होषनिष्कृत्यर्थतया नित्यार्थतया नित्यत्वं यज्ञानामाह ।

वध्यते । आदिवर्ण वेत्येतद्दन्तोष्ठ्यं पठ्यते । हन्यते दुष्कृतेन, शरीरधनादिना नाश्यते । सम्बध्यते वा पापेन-परतन्त्रीकरणं वा बध्नातेरर्थः।

वाहयन् । स्वकार्ये व्यापारणं 'वाहनम्' । यस्य चुल्लगादेर्यदै।चित्यप्राप्तं स्वसाध्यं कार्य दत्ताभिः कुर्वन्वाहयत्रित्युच्यते ।

चुल्ली पाकस्थानं भ्राष्ट्रादि । पेषणी द्वदुपत्ना वा । उपस्करे। गृहोपयोगि भाण्डं कुण्डकटाहादि । कर्गडनी यया त्रीह्यादि कण्ड्यते । कुम्भो जन्नाधारः ॥५८॥

> तासां क्रमेण सर्वासां निष्कृत्यर्थं महर्षिभिः ॥ पञ्च क्लुप्ता महायज्ञाः प्रत्यहं गृहमेधिनाम् ॥ ५९ ॥

तासां चुल्लगदीनां सूनानां निष्कृत्यर्थं तदुत्पन्नदोषनिर्यातनार्थं क्रमेणाधिलेपनं चुल्लगस्तचगां पेषण्या इत्येवमादि कमः ।

महिषिभिः क्राः कर्तव्यतया स्मृताः पञ्च महायज्ञाः । प्रत्यहं गृहमे-धिनां गृहस्थानाम्। गृहमेधिशब्दो गृहस्थाश्रमे वर्तते।

ग्रध्याय: ] प्रत्यहिमिति । अनुपादानात्कालिविशेषस्य, यावजीविमिति प्रतीयते । नित्यत्वसिद्धिः।

मनुस्मृतिः।

महायज्ञा इति कर्मनामधेयमेतत् ॥ ५६ ।

अध्यापनं ब्रह्मयज्ञः, पितृयज्ञस्तु तपेराम् ॥ होमी दैवो, बलिभौती, त्यज्ञोऽतिथिपूजनम् ॥ ६० ॥

एषामयं स्वरूपविधि:।

**प्रध्यापन्**शब्देनाध्ययनमपि गृह्यते येन 'जपो हुत' इत्यत्र बच्यति (श्लो० ७४)। न च जपोऽपि शिष्यानपेचते । सामान्येन च श्रुतं 'स्वाध्यायेनर्षिभ्य' इत्यृशावेदनश्रुता । श्रत उभे श्रध्यापनाध्ययने यथासंभवं ब्रह्मयज्ञः।

तर्पणमत्राद्येने।दकेन वेति वच्यति (श्लो० ८२)।

होमा वद्यमाणाभ्यो देवताभ्यो।प्रौ ।

विल: शिष्ट उल्लाबतादी च । स भात: । भूतादिद्वताऽस्येति भात: । नाम-धेयमेतःकर्मविशेषस्य । दिवाचारिभ्यो भृतेभ्य इति हि तत्र बलिहरणं भूतशब्देन विहि-तम्। साहचर्यात्सर्व एष कर्मगणा भृतयज्ञशब्देनाच्यते। यथा चातुर्मास्येष्वेकं हवि वैश्वदेवमामिचा-- कृत्स्नमेव च पर्व वैश्वदेवेन यजेतेति । बलिशब्दोऽनिमिहोमे वर्तते । देवेज्याबलिरिति स्मरन्ति।

श्रतिथीनां पूजनमाराधनं नृयज्ञः।

''ननु च स्वाध्यायः कथं 'यज्ञः'। न हि तत्र देवता इज्यन्ते नापि श्रूयन्ते। क्षेवलं वेद। चराण्यविविचतार्थान्युच्चार्यन्ते । उक्तं चान्नायशब्दाभ्यासे केचिदाहुर-नर्थकानीति"।

सत्यम् । स्तुत्यां यज्ञशब्दा भाक्तः महच्छब्दश्च । त्रातिथिपूजायामपि भाको यज्ञशब्दः। यद्यप्यतिधेर्देवतात्वं संभवति तथाप्युत्पत्तौ भोजयेत्पूजयेदिति च श्रुतं नातिश्चिभ्यो यजेतेति । यथा 'पुरुषराजाय कर्म वा' इति ।

एते पञ्चयज्ञा न युगपत्प्रयोज्याः, एकाधिकारासम्बन्धात्पृथगधिकारश्रवणात् । एका-धिकारसम्बन्धत्वे त्रिषु चतुर्षे वा कृतेषु न किंचित्कृतं स्याद्यावत्कृतं च न कृतम्। यथार् प्रेयामीषोमीयोपां श्रयाजानां दर्शपूर्णमासयागानामेकद्व्यनुष्ठाने नाधिकारसिद्धिः। यथाऽत्रेव वैश्वदेवहोमे स्वष्टक्रदन्तानां देवतानां कस्याश्चिदन्तराये न होमाधिकार-निर्वृत्ति:। एकैकस्य चात्राधिकारः श्रुतः। 'स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्यात्' (श्लो० ७५)-'दैवे च नित्ययुक्तः स्यादिति'। अधिकारपदानुषङ्गेषा पृथकप्रयोगः। आतिथ्ये चाधिका-रान्तरं श्रतं 'धन्यं यशस्यमिति'।

ग्रध्यायः ]

तत्र चत्वारः खाधीनाः, आतिष्यं तु संनिहितेऽतिथै।। न चातिथिर्निमन्त्रयि-नामन्यतमानुष्ठाने इतरेषामननुष्ठानाद्यदि नाम प्रत्यवेयात्र तु कृतमकृतं भवति । अती-्रनिमक्तत्वाह्ने श्वदेवे द्विकृतस्य स्वाध्यायोदकतर्पणादै। भवत्येवाधिकारः । स्रिमिपरि-श्रहस्य च स्मृत्यन्तरे कालान्तरस्यापि श्रुतत्वान्नावश्यं विवाहे एव परिश्रहः। एवं हि स्मृतिः "भायादिरमिदायादिवां" इति ।

"ननु चाकुतविवाहस्य दायकालुमाधानं भविष्यति"।

रे ३८

भवति ह्य तदेवं यद्यायानविधिः स्वार्थः स्यातः । अग्न्यर्थं त्वाधानम् । अग्निश्च कर्मार्थः । कर्माणि च भार्योद्वितीयस्य, न केवलस्य, श्रुतानि । यद्दिष कैश्चिद्गृहत्रकारैः परमेष्ठिप्राणाग्निमाधाय श्राद्धं कुर्यादित्युक्तं भवति तदपि सभार्यस्यैव । स एवास्य दायकालः । न चानप्रिकस्य श्राद्धं नास्ति । अनुवनीतस्यापि ह्य तिद्विहितमन्यत्र स्वधानिन-यानादिति । न च तस्याधानमस्ति, विदुषोऽधिकारादिदानीं चाविद्यत्वात् । श्रःद्वं तु वचनानिषादस्थपतिवद्यथाशक्ति कार्यमिति । पितृब्यादिनामिपरिमहे तु विदुषां संभ-वात्रावैद्यस्याधिकार:। अथ श्राद्धप्रकरण एवाग्न्याधानं विहितं तदा तदङ्गत्वेनाधाय निष्पन्ने श्राद्धे परित्यागा भविष्यति । केचित्तु स्मृत्यन्तरमुदाहरन्ति '' लीकिकेऽप्यमी वैश्वदेव-होम: कर्तव्यः"। शुक्तान्नरपरे ॥ ६० ॥

> पश्चैतान्यो महायज्ञान हापयति शक्तितः॥ स गृहेऽपि वसन्नित्यं सुनादोषैर्न लिप्यते ॥ ६१ ॥

नित्यत्वमत्र विधीयते । अन्यदनुशते ।

विगुणा अप्येते यथाशक्ति कर्तव्याः । एतदपि नित्यत्वात्प्राप्तमेव । तस्माद्यथासम्भवं शक्तित इति । आद्यादित्वात्तिः ।

हापयतीति प्रकृत्यर्थ एव, ग्रिजर्थस्याविविचितत्वात्। ग्रथवा इननं हा, संप-दादित्वात्किप्; तामापयतीति ण्यत्, भ्राप्नोतेः कर्तरि किप्, तदन्तात्प्रातिपदिकाद्धात्वर्थे णिच्। न हापयति न त्यजेदिल्यर्थः।

स्वगृहे वसन्नदश्यभाविनीपु सूनासु न तत्वापेन संबध्यत इति प्रशंसा ॥ ६१ ॥

देवतातिथिभृत्यानां पित्रामात्मनश्च यः॥ न निर्वपति पश्चानामुच्छ्वसन्न स जीवति ॥ ६२ ॥

अननुष्ठाननिन्द्या प्रकृतविधिस्तुति:।

केचिच्तुष्या पठन्ति "देवतातिथिभृत्यंभ्यः पितृभ्यश्चात्मने तथा न निर्वपति पश्चभ्यः" इति ।

निर्वापो ह्यत्र दानं, न तादथ्यीपकल्पनमात्रम् । तत्सम्बन्धेन प्रधानत्वा बतुर्थी युक्ता । एतेभ्यो यः प्रत्यहं न ददात्युच्छुमन्नि प्रामन्नि श्वासप्रश्वासवानिष न जीवित मृत एव, जीवितफलाभावात्।

भृत्याश्चात्र "वृद्धौ तु मातापितराविति" (मनु ११।१०) श्लोकनिर्दिष्टा वेदितव्याः, न दासाः, कर्मनिमित्तत्वात्तेभ्यो दानस्य । प्रथवा गर्भदासादयो वार्द्धके कर्मस्वशक्ता श्रिप नियमते लच्यन्ते । भरणं जीर्णगवादीनामवश्यमिति विभागे वच्यामः । उक्तं च गौतमेन ''भर्तव्यस्तेन चीग्रवृत्तिः"।

देवताभ्यश्च निर्वापोऽमौ होमः, स्थण्डिने च बलिहरणं तु वैश्वदेवेभ्यो दर्शपूर्णमा-सदेवताभ्य इव वा ''ग्रम्नये त्वा जुष्टं निर्वपामि'' इति सम्बन्धादन्यः को वाऽस्ति निर्वाप:। अतो देवताप्रहाग्रेन गृहीतत्वाद्भुतानाम् पृथगुपादानम्।

श्रात्मप्रहणं दृष्टान्तः । यथाऽऽत्मना भाजनेन विना नास्ति जीवितं तद्र्थमन्नोप-योगोऽवश्यंभावी जीवितस्येष्टविषयःवात्सर्वत एवात्मानं गोपायेदिति विधेश्च, एवं देवतादिभ्योऽपीति ॥ ६२ ॥

> ब्रहुतं च हुतं चैव तथा प्रहुतमेव च ॥ त्राह्म यं हुतं प्राश्चितं च पश्चयज्ञान्मचक्षते ॥ ६३ ॥

एतै: शब्दै: कस्यांचिद्वेदशाखायामेतेषां विधानम् । अतः श्रुतिमूलतां पञ्चयज्ञ-विधानस्य दर्शयितुं तत्प्रसिद्ध्या पुनर्निर्दिशति ।

यश्चाहुतादिशब्दैरुदिश्य तत्प्रकरणे वा कश्चिद्धर्मो विहित इह नोक्त: सोऽपि प्रहीतव्य इति संज्ञान्तरनिर्देशे द्वितीयं प्रयोजनम्। यथा ब्रह्मयज्ञश्राद्धोद्वाहपरि-क्रियेत्यादि ॥ ६३ ॥

> जपेा'ऽहुता,' 'हुता' होम:, 'प्रहुता' भातिका बलि: ॥ 'ब्राह्म्यं हुतं' द्विजाग्च्यार्चा, 'प्राशितं' पितृतर्पणम् ॥ ६४ ॥

योऽयमहुता नाम यज्ञ उक्तः स जपा वेदितव्यः । 'खाध्यायेनार्चयेद्योन् इति' श्रवणाद्वेदाध्ययनं जपार्थः। यद्वा मानसे व्यापारे स्मरणम्। उभयत्रापि जपतिः पठ्यते-व्यक्तायां वाचि मानसे चेति।

श्रमी होमा हुतम्।

भृतबिलः महुतम् । यद्यप्ययं होमस्तथाप्यमी बाहुरुयेन होमाना प्रसिद्धेर्भूत-यज्ञो न होम इत्याशङ्कायां प्रहुत इत्युक्तम् । प्रकर्षेणासी होम इति स्तुत्या ।

द्विजाप्रराणां त्राह्मणानामर्चा द्वाह्मयं हुतम् त्रातिष्यकर्म द्विजाययार्चा ॥६४॥

ि तृतीयः

स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्यादैवे चैवेह कर्मिण ॥ दैवकर्मिण युक्तो हि निभर्तीदं चराचरम् ॥ ६५ ॥

यदुक्तं पञ्चसु महायझेष्त्रेकैकिस्मन्पृथगधिकारा न समुदाय एकोऽधिकार, इति तद-नेन प्रकटीकराति।

यदा दारिद्रगदिदेशवादन्यते। वा कारणात्कशंचिदसंपत्ती नातिथ्यादिपूजा घटेत ततः स्वाध्याये नित्ययुक्तेन भवितव्यम् । दीवे कर्माणा । वैश्वदेवदेवताभ्योऽमी होमा 'दैवं कर्म'। भूतयज्ञपितृयज्ञयोः सत्यपि 'दैवत्वे', प्रकरगादग्नावेव होमो 'दैव'मुच्यते ।

अत्र अर्थवादमाह । दैवे कर्मणि युक्तः तत्परे। विभिति धारयति । चराचरं स्थावरं जङ्गमं च । सर्वस्य जगतः स्थितेईतुर्भवतीत्यर्थः ॥ ६५ ॥

कथं पुनरम्याहृत्या सर्वस्य जगतः स्थितिर्भवतीत्यत आह ।

अभी भास्ताहुतिः सम्यगादित्यमुपतिष्ठते ॥ ब्रादित्याञ्जायते दृष्टिर्दृ ष्टेरन्न' ततः मजाः ॥ ६६ ॥

अग्री यजमानेन मा स्ता चिप्ताऽऽहुतिहूँयमानं चरुपुराखाशायुच्यते । आदि-त्यमदृश्येन क्षेण प्राप्नोति । सर्वरसानामादृत्रीऽदित्योऽत ब्राहृतिर तस्यादित्यप्राप्ति-रुच्यते । अतः स रस आदित्यरिमषु कालेन परिपको वृष्टिरूपेण जायते । तताऽतं त्रीह्यादि । ततः प्रजाः सर्वप्राणिनः ।

एवमग्रौ जुह्दत्सर्वजगदनुष्रहे वर्तते यजमानः।

पूर्वस्य विधेः शोषोऽयं, न पुनर्यथाश्रुतार्थनिष्ठः । तत्त्वे हि वृष्टिकामस्याधिकारः स्यात् । न च तच्छूतम् । प्रकृतशेषतयाऽन्वयसंभवे न कल्पनाया अवसरः ॥ ६६ ॥

> यथा वायुं समाश्रित्य सर्वे जीवन्ति जन्तवः ॥ तथा गृहस्थमाश्रित्य वर्तन्ते इतराश्रमाः॥ ६७॥

अपरेख प्रकारेख महायज्ञानामवश्यकर्तव्यतां दर्शयति ।

वायुः प्राणस्तमाश्चित्य सर्वे जीवन्ति। न हत्रप्राणस्य जीवितमस्ति, प्राण-धारणमेव 'जीवनम्'।

जन्तुशब्दः प्राश्विमात्रवचनः।

सर्वप्रहणं देवर्षीणामप्यतिशययुक्तानां वाटवायत्तमेव जीवनम् ।

एवं गृहस्थः प्रामातुल्यः सर्वाश्रमिणाम् । अतः सर्वोपजीवनीयेन भवितव्यमिति विध्यर्थः ।

इतर्प्रहणाद्यापि गृहस्थादन्य त्राश्रमिणः प्रतीयन्ते, तथापि न गृहस्थप्रतिषेधार्थमे-तत् । स्नातकस्य हि विशेषेणातिथ्यादिदानं विहितम् । तस्मादितस्प्रहणं गृहस्थाश्रम-तुल्यतार्थम् । न च श्रूयते नात्मनात्मनि वर्तन्ते शरीरकुटुम्बस्थिति प्राप्नुवन्ति । इतरे च त त्राश्रमा इतरात्रमा इति समासः ।। ६७ ।।

मनुस्मृतिः।

यस्मात्तये।ऽप्याश्रमिणा ज्ञानेनान्नेन चान्वहम् ॥ गृहस्थेनैव धार्यन्ते तस्माज्ज्येष्ठाश्रमा गृहम् ॥ ६८ ॥

यस्मात्त्वोऽप्याश्रमिणा ज्ञानेन वेदार्थव्याख्यानजन्येनान्नेन च धार्यन्त उपिक्रयन्ते गृहस्थेन तस्माज्ज्येष्ठः श्रेष्ठ आश्रमा गृहस्।

गृहीति पाठे बहुबीहि:, गृहमिति पाठे विशेषणसमासी, 'ज्येष्टाश्रम' इति । अत्रापि गृहस्थैरेवेत्यौचित्यानुवादो, न वानप्रस्थादीनामध्यापनादिप्रतिषेष: । वान-प्रस्थस्य तावद्विहितमेतत् 'एतानेव महायज्ञान्निर्वपेदिति'। प्रव्रजितस्य यद्यपि 'समो भूतेषु हिंसानुप्रहयो:--ग्रनारम्भी (गैातम ३।२४-२५)' इत्यनुप्रहः प्रतिषिद्धस्तथापि वेदार्थव्याख्यानं भिन्नुशास्त्रे विद्वितम्। ज्ञानवैराग्यभावनाभ्यासातिशयविधानाच्च तयोर्नातिप्रयत्नो वेदार्थव्याख्याने। ब्रह्मचारिग्रस्स्वार्थलोपान्नाध्यापकत्वं, भैचवृत्त्यु-पदेशाच्च कुतोऽन्नदानम् । अतो गृहस्थानामेव पायेण तत्संभवादेवमुक्तं गृहस्थैरेव ॥६८॥

> स संधार्यः प्रयत्नेन स्वर्गमक्षयमिच्छता॥ सुखं चेहेच्छताऽत्यन्तं ये।ऽधार्यो दुर्वलेन्द्रियै: ॥ ६९ ॥

स् गृहाश्रमः । प्रयत्नेन संधायेऽनुष्ठेयोऽचयस्वर्गकामेनेह च सुखिमच्छता । स्रत्यन्तं यस्य सुखस्यान्तो नास्ति । स्रत्यन्तशब्दे नित्यतां गमयति । य धाश्रमो-उधार्योऽशक्यो धारयितुं दुर्बलेन्द्रियै:।

एतदुक्तं भवति । यतः स्त्रीसंभोगसुसंस्कृतभोजनादि गृहस्थस्यावश्यंभावि ततश्चे-न्द्रियाणां विषयसक्तौ दे।षः—ग्रत उच्यते—प्रयत्नेन ग्राश्रमान्तरेभ्योधारयितव्यः। अत्रापि महानिन्द्रियसंयमः। अनृतौ न गन्तव्यं परदारा न गन्तव्याः शेषात्रं भोक्त-व्यम् । विषयसंनिधाने यो नियमः स दुष्करः ।

स्वर्गमञ्जयमिति । नानेन सर्वेषां गृहस्यकर्मणां स्वर्गफलतोच्यते, केषांचित्रित्य-त्वात्केषांचित्फलान्तरश्रवणात् । येऽप्यशुतफलाः स्वर्गफलतया कल्प्यन्ते तेषामिष केवला-नामनुवादे न कश्चिद्रिशेषणे हेतुः। तस्माद्विहिताभिप्रेतफलानुवादे। उयम्। न चाधि-कारान्तरमिदम् । तेषामेव यावज्ञीविकं स्वर्गकामस्येति च शक्यं वक्तम् । सुखं चेहेच्छ-तेत्यविधेयेन तुल्यत्वावगमात्। न हीह सुखकामेनेत्येतच्छक्यं कर्मफलतया ज्ञातुं, विशेषस्यानिर्देशात् । सर्वा हि प्रीतिर्प्रामपुत्रादिलाभैविशेषैरवच्छित्रा प्रतीयते । प्रन-

वच्छेदेन प्रीतिमात्रं चेत्स्वर्ग एव । न च तस्यैहिकत्त्रम् । तत्माद्दृष्टसुखाप्तिकामानु-वादे। त्यम् । श्रनिकेता हत्रन्य श्राश्रमिणो वृचमूलनिकेतनाः परगृहवासिना दुखमा-सते । तस्मादयं तावदनुवादः तत्तुल्यतयाऽयमप्यनुवाद एव ॥ ६ ६ ॥

> ऋषयः पितरो देवा भूतान्यतिथयस्तथा॥ त्राज्ञासते कुटुम्विभ्यस्त्रभयः कार्यं विजानता॥ ७०॥

एते कुटुम्बिभ्या गृहिभ्यः सकाशादर्थयन्ते आदित्सन्ति । आत्मोपकारिलप्साऽऽ-शासनमाकाङ्चा । अतस्तेभ्यो देवादिभ्यः काय कर्तव्यं विहितहोमादि विजानता शास्त्रस्थितम् ।

'कुटुम्बं' दाराः।

प्राक्ठतपुरुषेग्रापि या महायासे।पनिबद्धा सा न युक्ता विफलीकर्तु किं पुन-देंवता-तुति:।। ৩০ ।।

> स्वाध्यायेनार्चयेतर्षान्हामैर्देवान्यथाविधि ॥ पितृञ्छाद्धेश्च नृनन्नैभूतानि वलिकर्मणा॥ ७१ ॥

"स्वाध्यायमधीयीत" इति य एवार्थः स एव स्वाध्यायेनार्चयेद्दषीन् इति । यद्भवति श्रद्धादरेग पाद्यार्घमाल्यानुलेपनेन तदचे चियते । स्तुतिवचनं चेदम् । न चोभयो। रिप स्वाध्यायऋषिपूज्योः करणम् । श्रम्च्यादिदेवतास्तावका मन्त्रा श्रृषीनभिष्दुवन्ति । तस्मात्प्रशं नामात्रम् ऋषीनस्वाध्यायेनार्चयेदिति ।

ध्यवा नेह मरीच्यादय ऋषयोऽभिन्नेताः, कि तर्हि वेदा एव। स्वाध्यायशब्दश्च कियाशब्दे नात्र वेदवचनो यथा 'स्वाध्यायोऽध्येतव्य' इति । तेनैतदुक्तं भवति 'ग्रध्य-यनेन वेद न पूज्येत्' यथाविध्यभ्यस्येत् । ग्रन्थया पृजाया ग्रसंभवात् । ग्रत्राप्यर्चा भाक्त एव । न हि होमे देवता प्रधाना, कारकं हि देवतेति ।

पितृन् श्राद्धेन । अत्र यथाश्रुत एव नियोगः । स च श्राद्धविधै। निर्गेष्यते । नृन् अतिथिभिन्तुप्रभृतीन् अर्चयेत, अर्चापूर्वकमत्रं तेभ्ये। दद्यादित्यर्थः ॥ ७१ ॥

द्याद्हरहः श्राद्धमञ्चाद्येनेाद्केन वा ॥ पयोमूलफलैर्वाऽपि पितृभ्यः मीतिमावहन् ॥ ७२ ॥

दद्यात् कुर्यात् ।

अहरहः प्रतिदिवसम्।

श्राद्भम् । नाम्रा धर्मातिदेशः । श्राद्धं नाम पित्रगं कर्मामावास्यायां विहितम् । तदीयेतिकर्तव्यता श्राद्धमित्यनेन नाम्नाऽतिदिश्यते । अताद्येनेति । 'तिलैब्रीहियवै:' ( मनु ३।२६७ ) इत्यादेरनुवादेाऽयम् । उत्तरत्र विविचतार्थः ।

उदकेनेति। पयः चीरम्॥ ७२॥

अध्यायः

एकमप्याशयेद्विमं पित्रर्थं पाश्चयज्ञिके ॥ न चैवात्राशयेत्कंचिद्वैश्वदेवं प्रति द्विजम् ॥ ७३ ॥

श्राद्धशब्देन विधानात्सर्वस्मिस्तद्विधाने प्राप्ते कश्चिदितिकर्तव्यताभागा निवर्त्यते न चैवाचाश्येग्कंचित्। नात्रान्वाहिकं श्राद्धे वैश्वदेवं प्रति विश्वान्देवानुद्दिश्य हिजभाजनम्।

श्रत्र केचिदाहु: । प्राप्ते भोजन ख्राश्चयेदिति पुनर्वचनमपूर्वत्वमस्य दरीयति । तेनैताबदेवैतच्छाद्धं यत्पितृनुदिश्य ब्राह्मण एको भोज्यते, न त्वन्या काचिदर्घपात्रादि-होमाद्येतिकर्तव्यताऽस्ति । 'ब्रह्मचर्य' 'स्वाध्यायनिषेध' इत्येवमादि न भवति ।

स्कमण्याशयेद्विप्रम् । त्रयाणां नियमादेकैकमुभयत्रेत्यस्याविधित्वादशाप्त एको। विश्रीयते । एकमपि भोजयेत्,स्रति संभवे बहूनपि ।

पिचर्थं पितृतृद्दयर्थम् ।

पाञ्चयित्रकम्। पञ्चयक्षभवं पाञ्चयिक्षकं, तदन्तर्गतम्। पाञ्चयित्रकशब्दः श्राद्वे प्रयुक्तः। न ह्योतत् पाञ्चयिक्षकं तर्पणम्। तेन तर्पणभोजनयोः समुचयः। श्रस्य तु विकल्पो भविष्यति—'यदेव तर्पयत्यद्भिगिति'॥ ७३॥

वैश्वदेवस्य सिद्धस्य गृह्येऽम्रौ विधिपूर्वकम् ॥ त्राभ्यः कुर्याद्देवताभ्या ब्राह्मशो होममन्वहम् ॥ ७४ ॥

विश्वेदेवार्थी वैश्वदेव: पाक उच्यते। सर्वार्थी विश्वदेवशब्दाेऽपि सम्प्रदानमात्रोप-लच्चणार्थः। तेनातिश्याद्यर्थताऽप्युक्ता भवति।

सिद्धस्य होममाभ्या वत्त्यमाणाभ्या देवताभ्यः कुर्यात्। सिद्धशब्देन— 'देवतादेशेन देवस्यत्वेति मन्त्रवान्निर्वापा न कर्तव्यः इति दर्शयति, कंवलं सर्वार्थे निष्पन्न-पाके होमादि कर्तव्यमिति विध्यर्थः।

गृह्ये । यथाविधिहोमादिकरणनिर्देशः । विधिपूर्वकम्—समाचारप्राप्तां परिसमूहनपर्युचणादिरूपामितिकर्तव्यतामाह ।

ब्राह्मग्रशब्दस्त्रैवर्णिकाधिकारप्रदर्शनार्थः।

म्मन्वहं नित्यमित्यर्थः।

देवतामहर्णं स्वाहाकारप्राप्त्यर्थम् । षष्ठीनिर्देशादग्नेरिदमिति प्रयोगः स्यात् । देवता-शब्दे तु—स्वाहाकारेण वा देवेभ्यो हविः संप्रदीयत इति । याज्यान्ते पुनर्वषट्- कारस्य विधानात्, स्मार्तहोमे त्वभावः । स्वाहाकारस्तु सर्वत्र । तस्मिश्च सत्यग्नये स्वाहेति प्रयोगः ॥ ७४ ॥

> अग्ने: सामस्य चैवादा तयाश्चेव समस्तयाः॥ विश्वेभ्यश्चेव देवेभ्या धन्वन्तरय एव च॥ ७५॥

स्रादावित्यनुवादः । पाठक्रमेशीवामेरादै। सिद्धत्वात्ते पृथगाहुती । तयोश्च सम-स्तयोरमोषोमाभ्यामिति, विश्वेभ्यो देवेभ्य इति प्रयोगः । एकैवाहुतिर्धन्वन्तरये स्वाहा ॥ ७५ ॥

> कुढै चैवानुमत्यै च प्रजापतय एव च ॥ सह द्यावापृथिन्योश्च तथा स्विष्टकृतेऽन्ततः ॥ ७६ ॥

सह द्यावापृथिवयाः द्यावापृथिवीभ्यां स्वाहेति ।

तथा स्विष्ठकृतेऽन्ततः। स्विष्ठकृदिति गुणपदम्। अप्रिश्च गुणीभूतः स्वतः। स्मृत्यन्तरेऽप्रये स्विष्टकृत इति वचनात्, श्रुतौ सर्वदेशेमेष्वेव चामनानात्। स्रन्ततः इति पाठात्सिद्धे वचनं—स्मृत्यन्तरेऽधिकानामाहुतीनामाम्नानात्सति समुच्चये प्राक् स्विष्टकृत स्रावापः कर्तव्य इति—दर्शयितुम्।

"ननु चैकत्वाद्धोमस्य देवताविकल्पो युक्तः"।

कुतः पुनरेकत्वं होमस्य । इयमेव होमानामुत्पत्तिः "श्रप्नेः सोमस्य च" इत्यादि । तत्र चोत्पत्तावेव देवताविशेषेणावरुद्धत्वाद्भिन्ना एव होमाः प्रतीयन्ते ॥ ७६ ॥

> एवं सम्यग्वविर्द्धत्वा सर्वदिक्षु पदिक्षणम् ॥ इन्द्रान्तकाप्पतीन्दुभ्यः सानुगेभ्यो विष्ठं हरेत् ॥ ७७ ॥

सम्यगनन्यचित्ततया देवताध्यानपरः।

एवमेताभ्यो देवताभ्योऽमौ हुत्वा ततः सर्वासु दिन्नु यथासंख्यं प्रदक्षिणम् । प्रथमं प्राच्यां तते। दिन्नणस्यां इत्येष प्रदिन्नणावर्तः ।

इन्द्रः भ्रन्तकः अप्पतिः इन्दुः-प्रतिदिशम्।

द्यपरश्चाह—''श्रहविर्भागिन्दुरिति। यदि नैतेन शब्देन बिलहरणं स्यात्कथमि-न्दोईविर्भाक्त्वम्। बिलहरणं च होम एवेति व्याख्यातम्''।

वृत्तभङ्गभयाचात्र न शब्दस्य रूपविवचिति स्मृत्यन्तरोपात्तैरेव शब्दैरुदेशः कर्तव्यः । सानुगेभ्यः । 'ध्रनुगा' अनुचरास्तत्पुरुषाः । तथा चेन्द्रपुरुषेभ्य इत्यादि प्रयोगः ॥ ७७ ॥

मरुद्भच इति तु द्वारि क्षिपेद्द्स्बद्भच इत्यपि ॥ वनस्पतिभ्य इत्येवं मुसलोलूखले हरेत्॥ ७८ ॥

मनुस्मृति:।

श्रत्रेतिकरणः रूपविवचार्थः।

श्रध्याय:

**ऋटिस्**वत्यधिकरणम्। अद्भव्य इति देवतानिर्देशः।

वनस्पितभ्य इति सुमलोलूखले । द्वन्द्वैकवद्वावे न विकल्पितमाधारद्वयम् । निर्देशे गुण्यवृत्त्या प्रधानभूताया आहुतेरावृत्तिर्युक्ताः । न च मुसलोलूखलस्यैकीकृतस्याहुति-सम्बन्धः शक्यः कर्तु, पृथक्त्वस्य तत्राप्युपलम्भात् । न हि चीरोदकवत् अनयोव्या-मिश्रणसम्भवः । तत्र यद्युलखले कियते नेतरत्र होमः कृतः, अथोलूखले न मुसले । न च भागश आहुतिः सम्भवति नियतपरिमाण्यत्वात् । द्वन्द्वनिर्देशेऽत्र संयुक्तयोरन्यः तरत्र होमो युक्तः ॥ ७८ ॥

उच्छीपके श्रिये कुर्याद्रद्रकाल्ये च पादतः ॥ ब्रह्मवास्तोष्पतिभ्यां तु वास्तुमध्ये विष्ठं हरेत् ॥ ७९ ॥

उच्छीर्षकं श्रसिद्धदेवताशरणं शीर्षस्थानं, तत्र श्रिये वर्ति कुर्यात्। पादतः श्रधोभागे गृहस्य भद्रकारुये । तस्या अपि स्थानं द्वारस्य पूर्वभागे ।

श्चन्ये उच्छीर्षकं गृहस्थशयनस्य शिरोभागमाहुः, पादौ चास्याधोभागम् । तेन खट्वादावयं होमो, भूप्रदेशे वा गृहस्थशयनस्थाने ।

ब्रह्मवास्ते। हपितभ्याम् । सत्यिप द्वन्द्वनिर्देशे पृथगेते श्राहुती, 'ब्रह्मणे' 'वास्ती-हपत्य' इति च । यत्र तूभयदेवतात्वमग्नीषोमवत्तत्र सहग्रहणं समस्तग्रहणं वा करे।ति, 'तयोश्चैव समस्तयोः' (८५) 'सह द्यावापृथिव्योश्चेति' (८६) प्रसिद्धसाहचर्यात् । 'वास्तु'गृहं, तन्मध्ये ॥ ७६॥

> विश्वेभ्यश्चेव देवेभ्या बलिमाकाश उत्क्षिपेत्॥ दिवाचरेभ्या भूतेभ्या नक्तश्चारिभ्य एव च॥८०॥

चशब्दादेकैवेयमाहुतिः। विश्वेभ्या देवेभ्य इति गृहाकाशे, गृहान्निष्कम्य वा। दिवा दिवाचारिभ्यः, नक्तं नक्तंचारिभ्यः। भूतेभ्य इत्यनुषज्यते। कंचिदेते आहुती सायंप्रातर्विभागेनाहुर्दिवाचरेभ्य इति। तद्युक्तम्। सायममन्त्रहे।मं वच्यति।

"एतेन मन्त्रप्रतिषेधेन शब्दोद्देश्यता मा भून्मानसस्तूद्देशः केन निवार्यते । न च तेन विना होमसिद्धिः"। एतदेव तु वक्तव्यं कुते। उयं विभागावगमः । गृह्यकारैरेवमुक्तमिति चेदस्तु ।। ८० ॥

> पृष्ठवास्तुनि कुर्वीत बिलं सर्वान्नभूतये॥ पितुभ्या बिलक्षेषं तु सर्वं दक्षिणता हरेत्॥ ८१॥

पूर्वयोराहुत्योः शेषोऽयम् । आधारविधानार्थमाद्योऽर्धः श्लोकः ।

अ।वासकस्योपिर य आवासस्तत्पृष्ठवास्तु । एकशालाया अप्युपिरभागः । तत्र विन कुर्वीत दिवाचारिभ्यो नक्तंचारिभ्यश्च ।

सर्वात्रभूतये। ताद्वर्थे चतुर्थी, न सम्प्रदाने। होमाद्यश्रुतत्वाद्विस्यव्दिस्य पूर्वशेष-त्वादाधारापेचत्वाच पूर्वयोराहुद्योः। न कचिद्दपि वैश्वदेवे 'सर्वान्नभूति'र्देवतात्वेन स्मृत्य-न्तरे श्रुता। त्रास्मादयमस्यार्थः। 'सर्वेषामन्नानां क्रृप्त्यर्थमेतच कर्तव्यं, एतस्मिन्बलि-हरणे क्रते सर्वाण्यन्नानि भवन्ति'। अवयवप्रसिद्ध्या त्वर्थावगमे उपपद्यमाने समुदायार्थ-कल्पनमयुक्तम्। देवतापेचया वादृष्टः कश्चिद्थः कल्पयितव्यः।

बलिशेषम् । शेषप्रहणात्पात्रे समुद्धृत्य ततो होमः कर्तव्यः, न तु स्थालोस्थादेव बलिदानानि प्रहीतव्यानि ।

दक्षिणतः दिश्चिष्यां दिशि, तदिभिमुख इति यावत्। सर्वे यावनमात्रं गृहीतम् ॥ ८१ ॥

> शुनां च पतितानां च श्वपचां पापरोगिणाम् ॥ वयसाश्च कृमीणां च शनकैनिर्वपेद्भवि॥ ८२॥

श्रत्नं पात्रे समुद्धृत्य श्वादीनामुपकाराय भुवि निःचिपेत् । पापरागिणः कुष्ठिचय्यादयः ।

वयांसि पिचयः।

शनकीर्भून्युत्थितरजसा यथा न संसृज्येत।

भूषह्यां न पात्रप्रतिषेधाय, किं तर्हि श्वपचपतितकुष्ठिभ्यो न हस्ते दातन्यम् । उपकारिवधानं चेदम् । अत एव षष्ठ्याऽयं श्लोकः पठ्यते, न चतुर्ध्यन्तेन । पित्रणां ताद्यदेशे विधातन्यं यत्राविभ्यतः श्वादिभ्यः खादन्ति । कृमीणामिति तादृशे देशे यत्र तेषां सम्भवः ॥ ८२॥

एवं यः सर्वभूतानि ब्राह्मणा नित्यमर्चति ॥ स गच्छति परं स्थानं तेजामूर्तिः पथर्जुना ॥ ८३ ॥ पूर्वस्योपसंहार:।

श्रध्यायः ]

सर्वप्रहणादन्येषामि मृगकुक्कुटमार्जारादीनां प्रामे सम्भवतामन्नेनोपकर्तव्यम् । ध्रचितिरनुप्रहे न पूजायां, धादीनां तदसम्भवात् । ध्रवज्ञानप्रतिषेधार्थं चैवमुपात्तं, नानुगृह्णातीति पठितम् ।

परं स्थानं धाम ब्रह्म प्राप्नोति । पथर्जुना । न संसारयोनीर्वह्वीर्भ्वास्यति । "किंपुनरेतत्फलविधानम्" ।

नेति हूम:। नित्योऽयं विधिरित्युक्तम्। नित्ये च फल्रश्रवणमर्थवाद:। न हात्र विधिः श्रूयते। गच्छतीतिवर्तमानापदेशोऽयम्।

तेजे।सूर्तिः केवलतेजःशरीरः, न पाञ्चभौतिकं शरीरमभिसम्बध्यते, बोधस्वभाव एव भवित । निष्कल्मषता वाऽनेन लच्यते । शुद्धप्रकृतिर्भवतीत्यर्थः । भूतानुकम्पनं चेदम् । असित शास्त्रातिकमे पापसम्बन्धस्याभावाच्छुद्धता युक्ता । इतरथा पापस्य मलरूपत्वात्र तेजे।सूर्तिः । असित च पापे परं धाम श्रेष्टमदुःखरूपं प्राप्नोतीत्येतदिप युक्तमेव ॥ ८३ ॥

कृत्वैतद्बलिकर्मैवमितथिं पूर्वमाशयेत् ॥ भिक्षां च भिक्षवे दद्याद्विधिवद्ब्रह्मचारिणे ॥ ८४ ॥

अतिथिलचर्णं वस्यति । तमभ्यागतं सन्तं पूर्वमाशयेत् भोजयेत्, सर्वभोक्तृभ्यो गृहसन्निहितेभ्यः ।

भिक्षां भिक्षवे च याचमानाय दद्यात् भिचाशब्देन स्वलपपरिमाणमञ्रदानमुच्यते। उक्तं हि "प्रसृतिर्भिचा"। अन्तःपुरप्रसिद्धं चैतत्। ब्रह्मचारिणे विधिवत्। अन्यस्मा अपि पाखण्डादिरूपाय भिचवे न विधिवदातव्या। ब्रह्मचारिणे तु विधिवत्स्तर्वाचनपूर्वं भिचादानमित्येष विधिः।

श्रयवा भिक्षुः परित्राड्, ब्रह्मचारी प्रथमाश्रमी । चशब्दश्चास्थाने वृत्तानुरोधात् । ब्रह्मचारिणे चेति पठितव्यम् ।

एवं तु वानप्रस्थाय न दानं स्यात् । तस्माद्भित्तते इति 'भित्तः', तस्यैव विशेषणं ब्रह्मचारियद्दणम् । तेन त्रिभ्योऽप्याश्रमिभ्यो भित्तादानं नियमते।ऽनुज्ञातं भवति । पाख-ण्डादीनां तु पतितादिवत् । सर्वप्रदृष्णेन भित्तोपकारो यथाशक्ति विद्वित एव ॥ ८४ ॥

यत्पुण्यफलमामोति गां दत्त्वा विधिवद्गुरोः ॥ तत्पुण्यफलमामोति भिक्षां दत्त्वा द्विजो गृही ॥ ८५ ॥ नित्यं भक्तदानमर्थिने शक्तितो दातन्यम् । इदं त्वधिकारान्तरम् । यद्गुरवे गां दत्त्वा फलमाप्नोति तद्भिन्नां दत्त्वा गोत्रतस्याविशिष्टमिति । स्मृत्यन्तरे सर्वफलता पापप्रमोचनार्थताऽपि गोदानस्य श्रुता । यावतामल्पोपकाराणां महोपकारैः फलसाम्यमुख्यते, तेषां लोकवत्परिमाणतः फलविशेषोऽवगन्तव्यः । प्राप्यते तदेव फलम्, न तु चिरकालम् । आवाच्यो ह्ययं न्यायः—"पणलभ्यं हि कः प्राज्ञः क्रीणाति दशिभः पणैः" इति । समानफलत्वे महाप्रयासानर्थक्यं प्राप्नोति ।

"अगुर्यथाविधीति" केचित्पठन्ति । तत्र नव्यल्पवचनो द्रष्टव्योऽल्पगुरिति । पुण्यं धर्मस्तस्य फलम् ॥ ८५ ॥

> भिक्षामप्युदपात्रं वा सत्कृत्य विधिपूर्वकम् ॥ वेदतत्त्वार्थविदुषे ब्राह्मणायापपादयेत् ॥ ८६ ॥

श्रय विधिवदित्युक्तं सोऽयं विधिरुच्यते । ग्रप्रकृतस्योदपात्रस्य श्रवणं सर्वद। नृषां, न भिचादानस्यैवेति दर्शयितुम् ।

सत्कृत्य पूजियत्वा

विधिः पूर्वी यस्य दानस्य तिद्विधिपूर्वकम् । पूर्वशब्दः कारणवचनः । शास्त्र-निमित्तकमेतदित्यर्थः । इतिकर्तव्यता वा विधिः, सा पूर्वं कर्तव्या । उक्तं च पूर्वं भिचादानं, ददाति सत्कृत्य पूज्यित्वा ।

वेदस्य तत्त्वार्थः पारमार्थिको निःसंशयोऽर्थस्तं 'वेचि', तस्मै ब्राह्मणायोपपादयेह्द्यात्। ब्राह्मणायेति जातिनियमः विदुष इति गुणनियमः। तेन यत्किचिदातव्यं तद्वाह्मणाय, तस्मै च वेदार्थविदे पूजापूर्वकिमित्यर्थत्रयविधानं सर्वे ददात्यर्थोद्देशोन, पै। रूपेयत्वान्नाना-कारार्थविधानम् ॥ ८६ ॥

प्राप्ते दाने देख:।

नश्यन्ति इव्यकव्यानि नराणामविजानताम् ॥ भस्मभूतेषु विषेषु मोहाइत्तानि दातृभिः॥ ८७॥

पूर्वेग यादृशे देयं तत्पात्रमुक्तम् । अनेनापात्रे ददतः प्रतिषेधः ।

नप्रयन्ति निष्फलानि भवन्ति । हृट्यानि देवते। देशेन यानि ब्राह्मणभाजनादीनि कियन्ते । पित्र्यकर्माङ्गभूतान्यन्यानि कट्यानि श्राद्धानि ।

भस्मभूतेषु । भस्मतां प्राप्ता भस्मभूताः । उपमाने वा 'भूत'शब्दः, 'भस्मानीव', यथा 'काष्ठभूत' इति । ''किं पुनर्भस्मना साम्यम्' । यथा तन्न कचिदुपयुज्यतेऽवकररूपम-पोद्यमेवमीदृशो ब्राह्मणः क्रियाभ्योऽपोद्दितव्य इति तात्पर्यार्थः ।

नराणामविजानतां नश्यन्तीति सम्बन्धः।

मनुस्मृतिः ।

माहाद्तानि दातृभिः। श्रविजानतां मोहादिति चानुवादः। यच्छास्त्रेणा-पोहितं तन्मोहादेव कियते ॥ ८७॥

कीदशाः पुनरभस्मभूतास्तानाइ

विद्यातपःसमृद्धेषु हुतं विषमुखान्निषु ॥ निस्तारयति दुर्गाच महतश्रेव किल्विषात् ॥ ८८ ॥

विद्यातपोभ्यां समृद्धास्तद्वगतिरिक्ता भस्मभूताः। समृद्धिरितशियनी सम्पत्तिः। बहुविद्यया महता च तपसा युक्ता एवमुच्यन्ते। समुदायसम्बन्धिनी श्रिप विद्यातपसी सम्बन्धिसम्बन्धादवयवभूतमुखैः सामानाधिकरण्यं प्रतिपद्येते। विप्राणां मुखान्यग्नय इत्यत्र व्यावादेराकृतिगण्यतात्समासः।

यथाऽप्रौ हुतं फलवद्भस्मिन हुतं निष्फलमेवमीदृशं भाजनं ब्राह्मणमुखनिचिप्तं हुत-मिति भोजनमेव स्तुत्ये।च्यते । यागहोमादि महाफलतया प्रसिद्धम् । अतः प्रख्याततम-गुणेनाप्रख्यातमुपमीयते ।

निस्तारयति दुर्गात् । 'दुर्गं' व्याधिश ुराजपीडादिजीवितमुपस्थितम् । तते। 'निस्तारयति' रचति । न तेन संमृश्यते । महतश्च पापात्परलोकोऽपि नरकादिगतेस्रायते । न केवलमाभ्युद्दियककर्मेहकपात्रविषयम् । प्रायश्चित्तार्थमपि तद्गुण।यैव दातव्यम् ॥ ८८ ॥

> संप्राप्ताय त्वतिथये प्रद्यादासनोदके ॥ अन्नं चैव यथाशक्ति संस्कृत्य विधिपूर्वकम् ॥ ८९ ॥

सम्प्राप्ताय स्वयमुपस्थिताय, न तु निमन्त्रिताय। न हि निमन्त्रितोऽतिथिर्भवित। प्राप्तिदेशं च वच्यति ( अप्रे १०३ श्लो० ) "भार्या यत्राप्तयोऽपि वाः" इति ।

स्रासनादके दद्यात् । पादधावनीपयोगि प्रथममुदकं तत स्रासनम् भोजनं च ।

यथाशक्ति संस्कृत्येत्यन्नविशेषणम् । सविशेषमन्नं संस्कृत्य दद्याद्भोजयेत् ।

विधिपूर्वकम् विविः पूर्वो यस्मिन्दाने तदेवमुच्यते । विधिः शास्त्रं तत्पूर्वं
निमित्तं प्रमाणमित्यर्थः ॥ ८६ ॥

शिलानप्युञ्छते। नित्यं पञ्चाग्रीनिष जुहृतः ॥ सर्वं सुकृतमादत्ते ब्राह्मणे।ऽनिर्चिता वसन् ॥ ९० ॥

भ्रत्यन्तदरिद्रस्याप्यतिथिपूजाव्यतिक्रमा न युक्तः।

शिलान् केदारलवनशेषान्। उञ्चत उच्चिन्वतः। एतच वृत्तिसंकीचीपल-चणार्थम्।

ग्रनित्यं हि स्थिता यसात्तस्यादतिथिरुच्यते ॥ ९२ ॥

द्वितीयेऽद्वि पूजाविधौ कामचार: । अभ्युदयविशेषार्थिनस्तद्धिकार: , न नैयमिक: ।

एकरात्रं तु निवसन्नतिथिर्जाह्मणः स्मृतः ॥

एकरात्रं वसतः परगृहेऽतिथित्वम् । तत्र ब्राह्मणस्य न जात्यन्तरे ।

नातिप्रसिद्धो लोकेऽतिथिशब्दार्थ इति तदर्थलच्यमाह ।

पञ्चामीनिप जुह्नतः । अनेन शास्त्रानुष्टानसंपन्नो द्रयन्तदरिद्रश्च यद्यतिथिमागतं न पूज्यत्यत्रदानादिना, तदा तदनुष्ठानं स वृत्तिसंयमे। निष्फलतामेति। ततश्च सर्वं सुकृतं पुण्यमाद्ते अतिथिगृ है।ति निष्फलीकुरुते । सन्चिता वसन् । तस्मादर्चयेदिति विध्यर्थः । वसन्निति लिङ्गात्सायमागते विधिरयम् । पञ्चाप्रयस्रोता गृद्धः सभ्यश्च ।

''श्रथ कोऽयं सभ्यो नामाग्निः''।

एवं ह स्माहु:। प्रामान्तरे प्रे।षितस्य यत्र लैकिकपाकः क्रियते मह।साधनस्य बहुवेश्मसु यो गृह्यागारादेव शीतापनादार्थ विहियते स सभ्य:।

''होमस्तर्हि तत्र कः ? यावता ''तिस्मन्गृद्यािषा'' इति नियमः ।''

प्रस्मादेव वचनात् वैश्वदेवहोमः प्रोषितस्य लै। किकेऽप्यस्तोति मन्यन्ते । ब्रोहियवैः गुष्कधान्यैर्यत्र लेलिहानं सुसमिद्धं पश्येत्तत्राभिजुहुयादिति स्मृतिवचनसुदाहरन्ति ।

इह भवन्तस्त्वाहः । उपनिषत्सु पञ्चामिविद्योक्ता । तत्र तेषां कल्पितामिरूपाणि । तद्रपेष यदुपासनं यच्च वेदनं स 'होम' इति कल्प्यते । सा हि सर्वश्रीतेभ्यः कर्मभ्योऽ-तिशयफलेब्यते । एवं हि तत्राम्नायते 'स्तेना हिरण्यस्य सुरां पिबंश्च गुरोस्तल्पमावसन् ब्रह्महा च ते पतन्ति चत्वार: संसगी च"।

पञ्चानामपि यत्फलं तद्दतिथावाराधितेऽविभुखीकृते नश्यतीति प्रशंसातिशयेनावश्य-कर्तव्यतां दर्शयति

यद्यपि प्रातराशेऽप्यतिथिभोजननियमः, सायं तु तद्व्यतिक्रमे प्रायश्चित्ताधिक्यम् । 'ययाशक्तीति' पूर्वऋोकेऽन्नविषयं ये न मन्यन्ते, त एवमाहुर्यथाशक्त्यतिथयः पूजियतव्याः, एको द्वौ बहव इति ॥ ६० ॥

> तृणानि भूमिरुदकं वाक्चतुर्थी च स्तृता ॥ एतान्यपि सतां गेहे ने।च्छिद्यन्ते कदाचन ॥ ९१ ॥

यदि दारिद्रगत्सायमञ्जदानं न घटते तदा नैवं मन्तव्यम्—'प्रधानमतिथेभीं जनं, तश्च में नास्तीति, किमनेन मद्गृहे प्रविष्टेनेति'। यतोऽशक्तस्य तृगादिदानेनाप्यतिथिपूजाविधिः स्यात्। श्रथवा नायं विधिभोजन एव पर्यवस्यति, किं तर्हि निवत्स्यतः शयनादि दातव्यम्।

त्रणमहणं सस्तरापलच्यार्थम्। भूमिरासनशयनविहारस्थानम् ।

सूनृता वाक वियहितवचनं, कथावस्तावादि वा।

एतान्यप्यन्नाभावे सतामागतस्यातिथेने चिळ्ट्यन्ते, किंतु दीयन्ते कालम् ॥ ६१ ॥

तथा चापस्तम्बः (२।७।१६) ''एकरात्रिं वासयेत्। पार्थिवाँ स्नोकानभिजयित द्वितीयामान्तरिक्तांस्तृतीयां दिव्यान्" इति फलकामस्य द्वितीयादिरात्रिष्वधिकारं

अत्रैव निर्वचनं दार्ह्यार्थमाइ स्मिनत्यं हि स्थिति:। तिष्ठतेरतिपूर्वस्यायं शब्द:। श्रीषादिकै: कथंचिद्व्युत्पत्ति:॥ स्२ ॥

> नैकग्रामीरणमतिथिं विमं सांगतिकं तथा।। उपस्थितं गृहे विद्याद्वार्या यत्राग्नयोऽपि वा ॥ ९३ ॥

एकस्मिन्यामे या वसति वैश्वदेवकालीपस्थिताऽपि नातिथिः।

मांगतिकः सहाध्यायो सख्युरन्यः । तस्य ह्यूत्तरत्र विधिर्भविष्यति (अप्रे ११० श्लोको ) " वैश्यश्रद्रौ सखा चेति "। योऽपि सर्वेग संगच्छते विचित्रपरिहासकथा-दिभि:, स सांगतिकशब्देन युक्तः प्रतिषेद्धं प्रागदृष्टपूर्वोऽपि ।

न च गृहस्थस्य प्रोषितस्यास्य सर्वेलचणलचिते। प्यतिथिः। किं तर्हि उपस्थितं गृहे विद्यात । यत्रास्य नित्यं स्थानम्, वसतिस्थानं यदुच्यते । प्रीषितस्यापि भार्या यजाग्रय च तत्रासंनिहितस्यापि गृहस्थस्य भवत्येवातिथि:। अतो यथा संवि-धायाग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादिषु प्रवसति, तद्भदतिथयेऽपि संविधातन्यम् ।

वाशब्दात्त्वेवं प्रतीयते-भार्याप्रिभिः सह यदा प्रवासस्तदा भवत्येव प्रामान्तर-स्थस्याप्यतिथि:। असंनिहितस्यापि गृहे भार्याग्निषु सत्सु । ततश्च यदि भार्यया सह प्रवसेद्रमयश्च गृह एव भवेयुस्तदा नातिथियुजानियम इति । वाशब्द उपस्थितं गृहे विद्यादित्येतदपेच्या, न परस्परापेच्या भार्याग्नीनाम् ॥ ६३ ॥

> उपासते ये गृहस्थाः परपाकमबुद्धयः॥ तेन ते मेल्य पशुतां व्रजन्त्यन्नादिदायिनः ॥ ९४ ॥

'उपासनं' तदभ्यासः।

ग्रध्याय: ]

दर्शयति ।

यो ब्राह्मणोऽनयैव बुद्ध्या तत्र तत्रोपतिष्ठेत यथाऽतिथिरवश्यं भोजनं लभेत तस्येयं निन्दा ।

ि तृतीयः

यस्तच्छोलः 'परस्य' संबन्धिनं 'पाक'मन्नमुपास्ते, न तु कदाचित्। तेन कर्मणा पेत्य पशुतां बलीवदीदिजातिं व्रजति प्राप्नोति । स्नज्ञादिदायिनस्तद्गृहे दन्तितां गर्दभतामश्चतां वा प्राप्नोति ।

गृहस्थस्यैष देाष:, उत्पन्नस्थालीपाकस्य ॥ ६४ ॥

अप्रणोद्योऽतिथिः सायं सूर्योदो गृहमेधिना ॥ काले प्राप्तस्त्वकाले वा नास्यानश्रनगृहे वसेत् ॥ ९५ ॥

सार्यकालोऽस्तमयादिः प्रदेषांतः। तस्यां वेलायामितिथिरागतेऽप्रणोद्यः अप्रत्याख्येयः, भोजनशयनासनादिभिः प्रतिपूज्यः। केन । गृहमेधिना । 'मेधो' यज्ञः। 'गृहमेधो' महायज्ञानामियमाख्या। तत्राधिकारी गृहमेधी गृहस्य इति यावत ।

सूर्योढ इत्यर्थवादः, सूर्येग्रोढः प्रापितः । दैवेषिनीतत्वाद्वश्यं पूजाईः ।
काले द्वितीये वैश्वदेवकाले प्राप्तः, 'प्रकाले' वा सायं, भोजने निवृत्तेऽपि ।
नास्य गृहस्थस्यानश्चन्गृहे वसेत् । यदि शेषमस्ति तन्निवेदनीयम् । न चेद्, द्विःपाकः कर्तव्यः ॥ स्प ॥

न वै स्वयं तदश्रीयाद्तिथिं यन्न भाजयेत्॥ धन्यं यशस्यमायुष्यं स्वर्ग्यं वाऽतिथिषूजनम्॥ ९६॥

सूपघृतद्धिशर्कसदि यदुत्कृष्टमत्रं तत्स्वयं नाश्चीयादितथा संनिहिते यावत्तस्मै न दत्तम्। यत्तु त्रातुरस्य यवागूरसकटुकादि तदनिच्छते न देयम्। तादृशमदत्तमभतो न दोषः।

सर्वथा न संस्कृतमनं स्वयं भोक्तव्यम् । कदन्नमितिथिर्न भे।जनीय इत्येवंपरमेतत् । धनाय हितं, धनस्य निमित्तं वेति धन्यम् ।

एवं यशस्यादयः शब्हाः।

द्यर्थवादोऽयं नित्यत्वादितिथिभोजनस्य, सित संनिधानेऽतिथेः, पूर्वशेषत्वाच्च। स्तुतित्वेनान्वये संभवति नाधिकारान्तरकल्पना युक्ता ॥ ६६ ॥

त्रासनावसथै। शब्यामनुत्रज्यामुपासनम् ॥ उत्तमेषुत्तमं कुर्याद्धीने हीनं समे समम् ॥ ९७॥

बहुष्वतिथिषु युगपदुपस्थितेष्वितरेतरं समहीनज्यायस्खासनादिप्रकल्पनं गुणापेचं, नाविशेषेण ।

ग्रासनं वृस्यादि । ग्रावसयं विश्रामभूमिः । श्राया खट्वादि । ग्रानु-व्रज्या गच्छते। दुगमनम् । उपासनं तत्समीपे कथाप्रस्तावेन संनिधानम् । एतदुत्त मेषूत्तमम् । दूरमनुत्रज्येत 'उत्तमः,' नातिदूरं 'मध्यमः,' कतिचित्प दानि 'हीनः' ॥ ७७ ॥

मनुस्मृतिः।

वैश्वदेवे तु निर्दृत्ते यद्यन्थे।ऽतिथिरात्रजेत् ॥ तस्याप्यन्नं यथाशक्ति पद्यान्न वस्त्रं हरेत् ॥ ९८ ॥

सर्वार्थमत्रं वैश्वदेवशब्देने च्यते । तस्मितिवृत्ते निष्पन्ने, भुक्तवन्सु सर्वेषु, निःशे-षिते । यद्यन्यो । तिथिरागच्छेत्तस्मै द्यात्पुनः पकान्नम् । न तु तस्मात्पाकवित् हरेत् । श्रमाविष होमो नेष्यते, न केवलं बिलहरणम् । यतः सायंप्रातः पाके होमो बिलहरणम् , न चान्तराक्षिके । तथा च वच्यति (१२१ श्लोके ) "सायं त्वनस्य" इति । एवं च यद्यप्यसञ्चद्धः पचेत्तथापि न प्रतिपाकं वैश्वदेवमावर्तेत ।

यथाशक्ति संस्कारविशेषेग्रेतरथा वा ॥ ६८ ॥

न भाजनार्थं स्वे विषः कुलगात्रे निवेदयेत् ॥ भाजनार्थं हि ते शंसन्वान्ताशीत्युच्यते बुधैः ॥ ९९ ॥

प्रासङ्गिकोऽतिथेरयमुपदेश:।

भोजनार्थ्येतत्कुलीनेऽमुख्य पुत्रोऽस्मीति न निवेदयेत्र कथयेत् । स्वे कुलगात्रं धात्मीयं 'कुलं' पितृपितामद्दाद्यभिजना, 'गोत्रं' गर्गभार्गवादि, नामधेयं वा । 'गोत्र-स्विलतं' नामान्तरिववचायां यन्नामान्तरमुदाहियते तदुच्यते । धध्ययनमि स्मृत्य-न्तरप्रतिषिद्धं, तदि न निवेद्यम् ।

अस्यार्थवादः । भोजनार्थ- भोजनं लिप्से प्रख्यातकुलजातित्वा दित्यनेनार्थेन हेतुना कुलगोत्रे शंसन्कथयन्वान्ताशी, वान्तसुद्रोर्धमश्राति निगिरतीत्येवसुच्यते बुधै: ॥ ६६ ॥

न ब्राह्मणस्य त्वतिथिय्धे हे राजन्य उच्यते ॥ वैश्यशुद्रौ सखा चैव ज्ञातया गुरुरेव च॥ १००॥

चत्रियो ब्राह्मणस्याध्वनीने।ऽपि प्रथमभे।जनकाल उपस्थिते।ऽपि नातियः श्रिते न तस्मै नियमतो देयम्।

एवं वैश्यशुद्राभ्यामपि।

सिखजाती आत्मसमे, नातिथी।

गुरुः प्रभुवदुपचर्यः । "निवेद्य पचनिकया" इत्युक्तम् (गीतम ५ । २६) ॥ १०० ।

यदि त्वतिथिधर्मेण क्षत्रिया गृहमात्रजेत् ॥ भुक्तवत्सु च विषेषु कामं तमपि भाजयेत् ॥ १०१ ॥

244

तत्रातिथेर्धरः-चोग्राव्योदनत्वं परप्रामवासी भीजनकालीपस्थानम्-तादृशेन रूपेण यदि चत्रियो गृहमागते। भवति, तदा तमपि भाजयेत्।

भोजनवचनादन्या परिचर्या निवर्तते । प्रियहितवचनं त्वविशेषेण गृहाभ्यागतस्य विहितम्। अयं च तस्य भोजनस्य कालः। भुक्तवत्सु विप्रेषु ब्राह्मणेष्वनितिथिषु वा गृहसंनिहितेषु प्रथमंभोजिषु, ततः स भोजयितव्यः।

कामिति नियमाभावमाह । काम्योऽयं विधिन नित्य इत्यर्थः । कामश्चानि-र्दिष्टविशेषफलेषु स्वर्गः । यदि वा "धन्यं यशस्यम्" इत्याद्यत्र संबन्धनीयम् ॥१०१॥

> वैश्यशुद्रावि पाप्तौ कुटुम्वेऽतिथिधर्मिणौ ॥ भाजयत्सह भृत्यैस्तावानृशंस्यं प्रयोजयन् ॥ १०२ ॥

अतिथेर्धर्मोऽतिथिधर्मः। स ययारिस्त तावितिथिधिम गौ। अतिथिधर्मश्च प्राग्व्याख्यात:।

कुट्मबं गृहं, तत्र प्राप्तावागता । वैश्यश्ह्राविष भाजयेत् । चत्रियवत् । तयोस्तु भोजनकालः चत्रियकालात्परेख। यत त्राह भाजयेत्सह भृत्येस्ता। 'भृत्या' भ्रत्र दासा उच्यन्ते । तेवां च भाजनकाली भुक्तवत्स्वतिथिज्ञातिबान्धवेषु सर्वे-व्वर्गादम्पतिभ्याम् । सहशब्द एककालतामात्रलचणार्थः ।

न्यानृशं स्यं कारुण्यमनुकम्पां प्रयोजयन् प्रमाणीकुर्वन्नाश्रयन्निति यावत् । अनेन पुज्यतां वारयति । अनुप्राह्यो ह्यनुकम्प्यो, न पूज्यः । अनुकम्प्येषु यदि च शक्यतेऽनुप्रहः कर्नुं ततः क्रियतेऽभ्युदयार्थिना, न त्वक्ररणादतिथेरतिक्रमः। एतदुक्तं तादृशस्तते। भवति । यादृशोऽतिथिभोजनादुत्ऋष्टो धर्मः अनुकम्प्यानुप्रहान्न निकृष्टः ॥ १०२ ॥

> इतरानिप सख्यादीन्संत्रीत्या गृहमागतान् ॥ प्रकत्यात्रं यथाशक्ति भाजयेत्सह भार्यया ॥ १०३ ॥

'सखा' मित्रं स म्रादियें पाम् । त्रादिशब्दः प्रकारे ज्ञातिवन्धुसंगतस्र हाध्यायिप्र-भृतीन्गृह्णाति, गुरुवर्जम् ।

मं प्रीत्याऽऽगतान् । अतिथेर्धर्मस्य प्रकृतत्वात्रिषेधार्थं संप्रीतिप्रहण्म् । तानभाजयेत्।

प्रकृत्य प्रकर्षेणात्रं कृत्वा संस्कृत्य।

ययाशक्तीति उपलच्यार्थः शक्तिशब्दः। यावती शक्तिर्यादृशं च योऽईति तमुहिश्य तादृश एव संस्कारः कर्तव्यः।

भार्यया सह । यो भर्तुभीजनकाल: स एव भार्याया स्रिप, पृथक्तस्या भाजनकाल स्याभावात्। एवं ह्युक्तम् "अवशिष्टं तु दम्पती" (११६ ऋोके) इति। महा-भारते पत्यक्रध्व भार्याया भाजनं दर्शितम् । द्रौपदीसत्यभामासंवादे द्रौपद्या स्त्रोधर्मा-न्कथयन्त्योक्तं ''सर्वेषु पतिषु भुक्तवत्सु शेषात्रमश्रामि''। पतिशेषात्रभोजनं स्त्रीणां धर्मैः। तस्मान्न भार्याभे। जनकाले सख्यादीनां भोजनं विधीयते । नाष्येकपात्राशनं सहार्थः । किं तर्हि नैकाकिनस्ते भोजयितव्याः । अपि तु भार्योऽपि तत्र भुक्षोत । ततश्चा विशिष्टं तु दम्पतीति' तदत्र बाध्यते । यदि पत्युः कश्चिदभ्यहितः प्रतीच्यः स्यादरुच्या वा न भुजीत. तदा भार्या तदेशे भुजात । एवं सीहर्द प्रकाशितं भविष्यति ॥१०३॥

> सवासिनीः कुमारीइच रोगिणो गर्थिणीः स्त्रियः ॥ अतिथिभ्ये। इन्वर्गचैतान्भोजयेदविचारयन् ॥ १०४ ॥

सवासिन्या वध्वो न्वोढाः ब्रियः स्तुषा दुहितरश्च। अन्ये तु-'जीवच्छ्रग्रुर। जीवत्पितृकाश्च प्रसूता श्रपि सुवासिन्य उच्यन्ते इसाहुः।

स्रतियिभ्योऽन्वगेवैताननुगतानेव भेाजयेत्। प्रारब्धभाजनेब्वेवातिथिषु तत्समकालं भाजयेत ।

ग्रन्ये त्वप्र इति पठन्ति ।

ग्रध्यायः ]

स्रविचारयन् । कथमतिथिष्त्रभोजितेषु बाला भुजत इत्येवं विचिकित्सा न कर्तव्या ॥ १०४ ॥

> त्रदत्त्वा तु य एतेभ्यः पूर्व<sup>®</sup> भुङ्क्तेऽविचक्षणः ॥ स भुञ्जाना न जानाति श्वगृधे जिभ्यमात्मनः ॥ १०५ ॥

एतेभ्योऽतिथ्यादिभ्यो भृत्यपर्यन्तेभ्यो ये।भोजनमदत्त्वा पूर्वं प्रथममिवचसणः शास्त्रार्थमजानाना भुङ्के स स्वगृधे रदाते प्रेतः।

तां जिश्यमात्मनस्तैः खादनं न जानाति । एवं हि स मन्यते मूढमतिरत्राह मेव भुक्षे, एवं तु न बुध्यते यदीदृशमशनं तत्स्वशरीरस्य श्वगृधैरदनम्। तत्फलत्वा-देवमुच्यते ॥ १०५ ॥

> भुक्तवत्स्वथ विषेषु स्वेषु भृत्येषु चैव हि ॥ भुज्जीयातां ततः पश्चादवशिष्टं तु दम्पती ॥ १०६ ॥

विमा प्रतिथयः, स्वा ज्ञात्यादयः। तेषु कृतभोजनेषु तदवशिष्टं दम्पती जाया-पती अश्रोयाताम्।

ि तृतीयः

पश्चारकदाचि त्तेभ्यः कल्पयित्वा शिष्टव्यपदेशे सत्यादै। भोजनं स्यात्तदर्थमुक्तं पश्चा-दिति । दम्पत्योभोजनकालविधानार्थमिदम् । श्राद्योऽर्धश्लोकोऽनुवादः ॥ १०६ ॥

> देवानृषीन्मनुष्यांश्च पितृन्गृह्याश्च देवताः ॥ पूजियत्वा ततः पश्चाह्रहस्थः शेवभ्रुग्भवेत् ॥ १०७ ॥

अनुवादमात्रिमदं पूर्वस्य पश्चयज्ञानुष्ठानिविधेर्गः हस्थमोजनकालस्य च । अन्ये त्वर्धान्तरिवधानमि वर्ध्ययन्ति । पूर्वत्र जायापत्योरेककालमविशिष्टमोजनं विहितम्, अनेन स्त्रिया अपोद्ध पुंस एव विधीयते । ततश्च पूर्वः मृत्येभ्यः प्राक् पत्युर्भार्या भुक्षोत । एवं वा कृत्वा मोजयेत् । एतद्युपपन्नं भविष्यति । इतरथा तैः सह भार्या न भुक्षोतेत्यर्थकल्पनायां यथाश्रुतपदान्वयभङ्गः स्यात् । यत्तु महाभारते दर्शनं तद्दर्शनमेव न विधानं; विधा विकल्पयिष्यते ।

तद्युक्तमनुवादत्वादस्य। न च गृहस्य इत्येकवचनविरोधः, सहाधिकाराज्ञायापत्योः।
तत्र च सहार्थस्य प्राधान्यात्र द्विवचनापत्तिः। यथा "ब्राह्माणेऽग्नीनादधीत"
इति सत्यपि भार्यया सहाधिकारं नैकवचनं विरुध्यते। तत्कस्य हेतोः। एको हि तत्र
प्रधानमपरे। हि गुण्णभूतः। न च गुणः स्वसंख्यामुपजनियतुं शकोति। स्रतः प्रधानस्यैकसंख्यत्वात्सत्यपि पत्यर्थानुप्रवेशे एकवचनमेव युक्तम्। एक एव गृहस्थशब्दः पत्न्यां
वर्तते, स च सहविवचायाम्। सा चैकबुद्धिविषयत्वेन प्रधानयोर्गुणयोर्वा।
तस्मात्र पत्न्याः प्राक् पुंसो भोजनम्। स्रतः स्थितमनुवादे।ऽयं, प्रतिपत्तिदादर्गाय।

येऽपि मृह्याश्च देवताः पूजयेदित्यर्थवादवचनं देवतापदं मत्वा पूजयेदितिसम्बन्धा-द्रौणमेवार्चा विधित्वं समर्थयन्ते । न हि मुख्यस्य देवतार्थस्य पूज्यत्वसंभवा, यजिस्तुति-सम्बन्धेनैव देवतात्वस्य मुख्यत्वात् । तथा च 'गृद्धा' इत्याह । गृहे भवा 'गृद्धाः' । ताश्च प्रतिकृतय एव । न हि यागसंप्रदानभूतानां गृहसम्बन्धितासिद्धिः । तेषामपि देवतार्थो गै।गो, न पूजार्थः । कुत एतत् । गृहस्थस्य या यष्टव्यास्ता गृह्या इत्युपपद्यते ॥१००॥

> त्रयं स केवलं भुङ्क्ते यः पचत्यात्मकारणात् ॥ यज्ञशिष्टाश्चनं होतत्सतामन्नं विधीयते ॥ १०८॥

पापं केवलं स भुङ्को, हृदये निधत्ते, गृह्णाति, नान्नस्य मात्रामिष, यः पचेत्पाकं कारयेदात्मकारणादात्मानमुद्दिश्य—'ज्ञुधितोऽहमिदं वा मद्यां रोचत इति तदेव पच्यताम्'। तत्मादनातुरेण नात्मार्थमन्नं पाचनीयम्। त्रातुरस्य तु शरीरधारणं येनीपायेन भवति विध्यन्तरातिक्रमेणापि तस्याश्रयणं युक्तम्—''सर्वत एवात्मानं गोपायेत्'' इति वचनात्।

एवं केचिदस्यार्थमाहुः । एतदयुक्तं, स्मृत्यन्तरिवरोधात्, एवं ह्याहुः— यद्यदिष्टतमं लोके यज्ञास्य दियतं गृहे । तक्तदुगुणवते देयं तदेवाचयमिच्छता ।

मनुस्मृति: ।

'दियतिमष्टं' स्पृह्याियम्। यदि च न पच्येत कुतस्तादृशस्य दानसंभवः।
तस्माद्यमस्यार्थः। तदुद्देशस्तावित्रत्यस्य पाकस्य नैव विद्यते। सुहृत्स्वजनादिष्वागतेषु
तदुद्देशः। अन्यथा त्वनुद्दिष्टविशेषपाके अतिष्यादिभ्यो दानं विधीयते। तेनैतदुक्तं
भवति—य एतेभ्योऽद्दत्त्वा भुङ्के तस्यायं देषः। अथवा सर्वस्मिन्नतिष्यादिभिर्भुक्ते
नात्मार्थः पुनः पाकः कर्तव्यः। तथा च वसिष्ठः (११।११—१२) 'शेषं दम्पती
भुजीयाताम्। सर्वीपयोगे न पुनः पाकः।'

यज्ञशिष्टाशनम् । पूर्वस्य शेषभोजनस्य प्रशंसैव । 'यज्ञो' क्योतिष्टोमादिः, 'शिष्ट''मुपयुक्तशेषं, तस्य चैतदशनम् । तत्तु ल्यफलं, यत्मतां शास्त्रानुष्टानपराणां गृह-स्थानामतिथ्यादिभुक्तशिष्टं विधीयते ॥ १०८ ॥

राजर्त्विक्स्नातकगुरून्त्रियक्वशुरमातुलान् ॥ त्र्यहंयेन्मधुपर्केण परिसंवत्सरान् पुनः॥ १०९॥

श्रतिथिपूजाप्रसङ्ग नान्येषामि केषांचित्पूज्यानां गृहागतानां पूजाविशेषा विधायते । राजाऽभिषिको, न चत्रियमात्रम् । श्रतिमहती ह्योषा पूजा, न तां सर्वः चत्रि-योऽहिति । न हि स्नातकगुरुभ्यां तस्य सहोपदेशो युक्तः । पूजासाम्यं गुरुषा न तस्य युक्तम् । लिङ्गदर्शनाच्च । तद्यथैवान्यो मनुष्यराज आगत इत्यातिथ्येष्टित्राह्यणं, गोवधा मधुपर्कविधावुक्तो गोन्नोऽतिथिरिति पुरुषराजविषयं दर्शयति । तेन चत्रियेऽचित्रये वा जनपदेश्वरे पूजेयं प्रयोक्तव्या । शूद्रे तु नास्ति मन्त्रवक्त्वम् ।

"ननु च शूद्रस्य मन्त्रोच्चारणं निषिद्धम् । न पुनः शूद्रसंप्रदानके कर्मणि ब्राह्म-णादीनाम्'।

नैष देश:। ग्रर्घाणामिष "भूतेभ्यस्त्वा" इत्यादिमन्त्रोच्चारणमिस्त । "ननु च महाभारते शूद्रकर्तृकमिष मधुपर्ककर्म श्रूयते— 'तद्दर्भासनं चैव यथावत्प्रत्यवेदयत् । मधुपर्क च गां चैव तस्मै भगवते स्वयम्' ॥ 'भगवते' त्रासुदेवाय विदुर इति' । तस्साधने दधनि भक्त्या मधुपर्कशब्द: प्रयुक्तः ।

ताद्दश्यात्तच्छब्दो भवति — आयुर्वे घृतमितिवत् । राजशब्दस्तावज्ञनपदेश्वरवचने। न चत्रियमात्रे वर्तते ।

प्रिया जामातेत्याहु:।

33

स्नातका विद्यात्रताभ्यामुभाभ्याम् । अन्यवार्त्विग्गुरवः सर्वे स्नातका एव । आश्र-मान्तरस्थानां भैचचर्या विद्विता, न त्वतिथिधर्मेण भोजनम्। अथवाऽचिरनिर्वृत्तवेदा-ध्ययनः 'स्नातको' गृह्यते ।

एतान ही येत्पूजयेत्।

२४८

मधुपर्कशब्दः कर्मनामधेयम् । गृह्यात्तस्य खरूपावगमः ।

परिसंवत्सरानिति राजादिपूज्यविशेषणम् । परिगते।ऽतिकान्तः संवत्सरा येषां तान् । यदि संवत्सरेऽतीते ग्रागच्छन्ति तदा मधुपकाहां ग्रवीङ् न ।

कोचिदेवं व्याचचते। यदि संवत्सरादर्वागागच्छिन्ति तदाऽनतीतेऽपि संवत्सरे प्रथमपूजायाः पुनर्लभनते पूजाम् ।

धन्ये त्वाहु:। स्रांवत्सरिकी तेषां पूजा, न यावदागमनम्। ग्रस्मिन्पचेऽर्वा-गागमनं न पूजाप्रतिबन्धकम् ।

पाठान्तरं परिसंवत्सरादिति । यावदेव संवत्सरं तावत्परिसंवत्सरात्तत अध्वी पुन: पुज्या इत्यर्थ: ॥ १० स ॥

> राजा च श्रोत्रियश्चैव यज्ञकर्मण्युपस्थिते॥ मधुपर्केण सम्पूज्यों न त्वयज्ञ इति स्थितिः ॥११० ॥

यज्ञे निमित्तेऽर्वागपि संवत्सरात्प्राप्त्यर्थोऽयमिति केचित्। ग्रन्ये तु पूर्वस्यैव राजश्रोत्रिययोरुपसंहारमाहुः। अनुपसंहारे हि नत्वयज्ञ इति नापपद्यते।

श्रत्र श्रोजिया यः स्नातकः प्रागुक्तो, यदि वा ऋत्विगेव। तस्य हि यज्ञकर्मीण प्रारिप्स्यमाने मधुपर्कदानं विहितम्। यद्यप्यसकृत्संवत्सरस्य सोमेन यजेत, कृतार्घ्या पवैनं याजयेयुः। एवं क्रृप्तमूलीषा स्मृतिर्भविष्यति । इतरथा कल्प्येत मूलम् ।

अन्ये तु सर्वानृत्विगादीब्छोत्रियशब्देन निर्दिष्टान्मन्यन्ते। तथा चाविशेषेण गै।तमेन पठितम् (५ । २५, २७)। "ऋत्विगाचार्यश्वश्चरपितृव्यमातुलानामुप-स्थाने मधुपर्क'' इत्युक्त्वा "यज्ञविवाहयोरर्वाग्" इति पठितवान् । अत्रश्च सर्वेषामे-वार्घ्यां यज्ञे निमित्तेऽर्वागिप संवत्सरादर्घार्द्दता स्यात्

न त्वयज्ञ इति च प्रतिषेधोऽर्वाक्संवत्सरात्रोर्ध्वमित्येवं ज्ञेयः।

इइ द्वितीये पाई ुनेकथा पाठप्रतिपत्तिः।

केचित्पठन्ति 'तते यज्ञ उपस्थिता'विति । तेषामयमर्थः । 'तते' प्रारब्धे यज्ञे यदि प्राप्तौ भवते। निमन्त्र्यानीतौ, तदेयं मधुपर्कित्रया तयोः। न पुनः प्रारभ्यमाखे।

एष पचः कैश्चिह् ज्यते । दीचिता न दहातीति दीचितस्य सर्वदानप्रतिषेधान्मधु-पर्कदानमनुकायमानं तद्भिरुद्धं स्यात् । न च शक्यं वक्तुं — "दानमेतन्न भवति, घर्द्वंयेदिति

नोइनात् पूजैवा विशीयते" । यते। दित मधुपर्के दिधदानं मांसभाजनादिदानं च। श्रयोच्यते "स्वयमेव तत्परकीयं भुज्यत इति"। एवं सति स्तेयदेषः स्यात्। "वच-नान्नेति" चेदस्त्येव तर्हि ददात्यर्थः। चोदितं च ददातिः, 'मधुपर्क च दद्यादिति'। तस्माद्विरुद्धम् । "दीचिते। न इदातीत्यनेन स्याद्विरोधः यदि यज्ञशब्दः सोमयागेष्वेव वर्तेत । दर्शपूर्णमासादयोऽपि यागाः, तद्विषयोऽयं विधिर्भविष्यति" । नैतसुक्तम् । एवं सति समाचारविरोधः । न हि शिष्टाः सोमयागेभ्योऽन्यत्र कचिद्दर्याय मधुपर्कमाइ-रन्ति । भ्राचारा वेदादरः । भ्रताऽयमेव पाठा युक्तः 'यज्ञकर्मण्युपस्थित' इति । प्रारभ्यमाव्ययज्ञ आगतं शिष्टा मधुपर्केष पूजयन्ति, न प्रवृत्तयज्ञाः । अतश्चैतद्दिप न विचारयामः । सामान्यतः प्राप्तस्य दानस्य भवतु निवृत्तिर्न पुनस्तद्विषयतयैव श्रुतस्य । यज्ञश्चासी कर्म च तद्यज्ञकर्म तस्मिन्नुपस्थिते प्राप्ते ॥ ११०॥

> सायं त्वन्नस्य सिद्धस्य पत्न्यमन्त्रं विलं हरेत् ॥ हि नामैतत्साय मातवि धीयते ॥ १११ ॥

उक्तः प्रथमः। इदानीं द्वितीयः पाक उच्यते।

श्रध्यायः ]

सायं दिनान्तः प्रदेषस्तत्र सिद्धस्यात्रस्य सर्वः पाश्वयज्ञिक विधिरावर्तनीयो ब्रह्मयज्ञपितृयज्ञवर्जम् ।

"ननु च बलिं हरेदित्येतावच्छुतम्। बलिह्रणं च प्रसिद्धा भूतयज्ञ एव। तत्र कुतोऽमी होमोऽतिथ्यादिदानं च । अथ—'वैश्वदेवं हि नामैतदिति वैश्वदेवशब्दः सर्वार्थतां प्रतिपादयति । विश्वेषां देवानामिदं विश्रीयते । सायं प्रातर्यादशं प्रात-स्ताहशमेव सायमेतदर्थमेव प्रातःशब्दः । अन्यथा प्रातर्विहितमेव, किमनेन सायंप्रात-र्विधीयते'। एवं तर्हि ब्रह्मयज्ञपितृयज्ञाविप कर्तव्याः'

उच्यते । स्नत्रस्य सिद्धस्येतिवचनाद्यत्रसाध्यं तदेव कर्तव्यम् । न त्वध्ययन-साध्यो ब्रह्मयक्को नाष्युदकसाध्यं तर्पणम् । एवं च सम्बन्धः क्रियते—'सिद्धस्यानस्य बलिं हरेत्, एतद्वेशवदेवाख्यं कर्मात्रस्य सिद्धस्ये।भयोः कालयोर्विधीयते' । अन्नशब्दाद्वै-श्वदेवशब्दश्चैवं व्याख्यायते।

स्मन्त्रम् । मन्त्रशब्देन देवतो देशशब्दवान् स्वाहाकारान्ते। प्रये स्वाहेत्येवमादि-र्निषिध्यते। न हान्ये मन्त्रा वैश्वदेवेषु विनियुक्ताः। तेषु च मन्त्रत्वं प्रशंसयोच्यते। न तु स्वाध्यायेऽपठितानां मन्त्रत्वमस्ति । स्वाध्यायैकदेश: कश्चिद्ययजु:सामाद्यात्मको वेदाध्या-यिभिर्मन्त्र इति व्यवह्रियते । व्यवहारतश्च पदार्थावगमनम् । न च यै: शब्दैर्वलिहरणादि क्रियते ते कुत्रचित्पठान्ते । केवलम् चान्यादिभ्यो देवेभ्यो होमं कुर्यादिति श्रुतेः। 'खाहा-कारेण वा वषट्कारेण वा देवेभ्यो इविः संप्रदीयत' इति वाक्यान्तरेण सर्वहोमेषु स्वाहा-

कारी विहिती, याज्यान्ते वषट्कारी नियमिती—'याज्यायां वषट्करोतीति'। स्वाहा-कारशब्दयोगे चुर्थी स्मर्यते । अती यागे देवताया उद्देश्यत्वात्, उद्देश्यत्वं च देवतायाः शब्दावगम्यरूपत्वात् शब्देनैवै।चितत्वादियं घटना क्रियते ''अप्रये स्वाहेत्यादि''।

''यद्येवं तेषां निषेधः, कथं तर्हि यागनिर्वृत्तिः । न हि 'तुभ्यमिदं न मदोयमिति' याबदुदेशो न कृतस्तावद्यागस्वरूपनिर्वृत्तिः । न हि त्यागः केवलो याग उदेशशून्यः"।

सत्यम् । शब्दे निषिद्धे मनसोद्देशं देवतायाः पत्नो करिष्यति । यथा शूद्रो नम-स्कारमुच्चारयति । 'अनुज्ञातोऽस्य नमस्कारोऽमन्त्र' (गीतम १०।६४) इति नम-स्कारेण प्रद्याम्नातः शूद्रस्य मंत्र इति नमस्कारोऽनुज्ञातोऽस्य, न देवतापदम् । तत्र च देवताया विनियोगात् सिद्धिरित्युक्तम् । इत्त भवन्तस्त्वाहुः स्वाहाकारो नमस्कारेण प्रत्याम्नातः शूद्रस्य, देवतापदं त्वनिषिद्धम् ।

''अय सायंवैश्वदेवहोमे कः कर्ता''?

250

उक्तं पत्न्येव सन्निधानाद्वलिहरणवदमन्त्रकं करिष्यतीति ॥ १११॥

पितृयज्ञं तु निर्वर्त्यं विषश्चन्द्रक्षयेऽग्निमान् ॥ पिण्डान्वाहार्यकं श्राद्धं कुर्यान्मासानुमासिकम् ॥ ११२ ॥

वैश्वदेविकाद्वैकल्पिकाच्छाद्धान्नित्यमिदं श्राद्धान्तरमुच्यते।

चन्द्रसये भावास्थायाम् । तत्रापि न यस्यां कस्यांचन वेलायां कि तर्हि पितृ-यज्ञं निर्वत्य । श्रौता यः पिण्डपितृयज्ञस्तं कृत्वा। एवं च यस्तस्य कालः स एवा-स्यापि लभ्यते । तदुक्तममावास्थायामपराह्वे पिण्डपितृयज्ञ इति ।

अनाहिताग्नेर प्यौपासनयोगोऽस्त्येव । तथा चाह । 'एवमनाहिताग्निनित्ये अप-यित्वे त्यादि । अग्निमान् वैवाहिकोनाग्निना तद्वान, दायकालाहृतेन वा ।

विप्रमहणमविविचितम् । चित्रयवैश्ययारपीष्यते । एवं स्मृत्यन्तरेषु द्यविशेषणाक्तम् । पिण्डान्बाहार्यकिमिति । नामधेयमिदमस्य श्राद्धस्य । पिण्डानामनु पश्चा-दाह्रियतेऽनुष्ठीयते । तत् 'पिण्डान्वाहार्यकं' भवति ।

मासश्चानुमासश्च, तथोर्भवं मासानुमासिकस्। मासानुमासशब्दसमुदायो मासगतां वीष्सामाचष्टे। मासि मासि कर्तव्यमित्युक्तं भवति। अतश्च नित्यतासिद्धिः। यद्यप्यनुमासशब्दाद्वीष्सावगतिर्भवति, मासशब्दोऽतिरिच्यते, तथापि पद्यमन्थे गौरवं नाद्वियते।

श्राद्धमित्येतदिष नामैव । क्वर्यादिति विधिः ॥ ११२ ॥ पितृणां मासिकं श्राद्धमन्वाहाय विदुर्बुधाः ॥ तच्चामिषेण -कर्तव्यं प्रशस्तेन प्रयत्नतः ॥ ११३ ॥ सन्वाहाय दर्शपै। श्रीमासयोः श्रीतये। देचि ॥ दिर्वजाम् । यदेतन्मासिकं श्राद्धममावास्यायामेतित्पतृषाम् 'अन्वाहार्यम्'। यथाऽन्वाहार्येणि विज्ञः प्रोयन्ते तद्वत्पितरः श्राद्धेन । एतेन पित्रर्थतां श्राद्धस्याह । यथाऽग्न्यादिदेवतार्थो दर्शादियाग एवं न श्राद्धे पितरः, किं तर्हि तदुपकारार्थमेव श्राद्धम् । तथा च पितृषामिति पष्टो । केवले हि देवतात्वे चतुर्थाविरहायोगः ।

पचे पाठान्तरमर्थान्तरं च 'पिण्डानां मासिकमिति'।

ख्रन्वाहाय विदुर्बुधाः। अनेनापि पितृयज्ञवदवश्यकर्तव्यतोच्यते। न त्विदमङ्गम्। तदेतदामिषेण मासेन कर्त्वयम्। प्रशस्तेनाप्रतिषिद्धेन विशेष-विहितेन वा। "द्वौ मासौ मत्स्यमासेन" इति यद्वच्यति।

ग्रयं च मुख्यः कल्पः । तदभावे दिधवृतपयोऽपुपादि विधायिष्यते ।

मांसं च न्यक्षनम्, भक्तादिभोज्यस्य। न पुनरेतदेव केवलं भोज्यं, येन वच्यति "गुणांश्च सूपशाकाद्यान्" तथा " यावन्तश्चैव यैश्वान्नैरिति " ॥ ११३॥

"िकं पुनः श्राद्धे होमत्राह्मणभाजनिपण्डनिर्वपणादीनि कर्माणि सर्वाण्येव समप्रधा-नानि श्राद्धशब्दवाच्यानि,उत किश्विदङ्गमत्र किश्वित्यधानम्"।

उच्यते । 'श्राद्धं भोजयेत्'—'श्राद्धं भुक्तमनेनेति' सामानाधिकरण्याद्वाद्यायभोजनं मुख्यं प्रतीयते । तथा चाह—

तत्र ये भोजनीयाः स्युर्ये च वर्ज्या द्विजोत्तमाः ॥ यावन्तर्श्वेच येश्वान्नैस्तान्प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ ११४ ॥

तत्र तिसम्बन्छ्रा हे ये द्विजोत्तमा बाह्यणा भोजनीया ये च परिहर्तव्याः, यावन्तो यत्संख्याका 'द्वौ दैव' इत्यादि, येशचात्रेः ''तिलैर्बीहियवै''रित्यादि, तदेतत्सर्विमदानीं वक्ष्यामि । तच्छृणुत ।

एतदत्र प्राधान्येन संपाद्यम्। एतेन विना श्राद्धं न कृतं भवति। अन्यच यच्चाङ्गजात-मारादुपकारकं सन्निपत्योपकारकं वा तस्मिन्नसम्पन्ने श्राद्धं कृतं भवति, सगुगं तन्न स्यात्। अत एतेषां प्राधान्यख्यापनार्थं पुनरूपन्यासः॥ ११४॥

> द्वौ दैवे पितृकृत्ये त्रीनेकैकसुभयत्र वा ॥ भोजयेत्सुसमृद्धोऽपि न प्रवर्तेत विस्तरे ॥ ११५ ॥

यद्यपि प्रतिज्ञातस्य वस्तुनस्तेनैव क्रमेण विशेषकथनं युक्तं, तथापीह खल्पवक्तव्यत्वा-द्वोजनीया इति प्राप्तं परित्यज्य संख्यानिर्देशोऽनेन कियते।

देवानुहिश्य द्वी ब्राह्मणी भोजयेत्। पितृणां कृत्ये त्रोन् । उभयत्र वा, दैव एकं पित्र्ये चैकम् ।

भ्रध्याय:

यद्यपि 'पित्रये' इत्यत्र पितुरिदमिति पितृशब्देन देवताचे। इना, तथापि पितृपिताम इ-प्रिपतामहा उद्देश्याः । तत्रैकैकस्यैकैकं भोजयेत्, न त्वेवैकं सर्वेभ्यः, पृथकपृथग्देवतात्वात् । उक्तं च गृह्यकारेण "न त्वेवैकं सर्वेषाम्" "पिण्डैर्व्याख्यातम्" इति । यथैकः पिण्डः सर्वेभ्यो न निरुष्यते तथैव ब्राह्मणोऽपि न भोज्यत इत्यर्थ:। इहापि वच्यति, "निमन्त्र-येत ज्यवरान्" इति । भोजनार्थमेव तन्निमन्त्रणं, नादृष्टार्थम् । ग्रतश्च पितृकृत्ये त्रींस्त्रीनिति द्रष्टव्यम् । तथा चाह ''न चावरान्भोजयेत्'' इति । एवं च कृत्वा'एकैक-मपि विद्वांसम् 'इत्येतद् व्येवमेव द्रष्टव्यम् । एकैकस्यैकैकमिति ।

श्रिप च नैवात्रैकैकमुभयत्रेत्येतद्विधीयते, विस्तरप्रतिषेधार्थोऽयमनुवादः। यथा "विषं भचय मा चास्य गृहे भुङ्च्वेति "।

"यद्येव" 'द्वौ दैव' इत्येषोऽपि विधिर्न स्यादस्याप्यन्यार्थतयोपपत्तेः । श्रयायं विधि-रप्राप्तत्वादेकैकमित्येषोऽपि कस्मान्न भवति"।

अत्राह । मा भूइ वयोरेकोऽपि विधिः।

" कुतस्तर्हि संख्यावगमः "।

२६२

' निमन्त्रयेत त्र्यवरानिति '।

" ननु तत्र दैवप्रहणं नास्ति "।

स्मृत्यन्तरात्तिह संख्यावगमः । 'श्रयुजा वा यथात्साहमिति' 'युगमान्दैव' इति ( याज्ञ-१ । २२७ ) । यदि वाऽयं संख्याविधिः स्याद्विस्तरप्राप्त्यभावातप्रतिषेधोऽनर्थकः । तस्माद्यावद्भित्रीद्वारीभीजितैर्विस्तरे ये देशपास्ते न भवन्ति तावन्तो भीजनीयाः। पित्रयेऽयुग्माः दैवे तु द्वावेव ।

सुसमृद्धोऽप्यत्यर्थमाळ्योऽपि न प्रवर्तेत विस्तरे॥ ११५॥ न चायमदृष्टार्थो विस्तरप्रतिषेधः कि तर्हि-

> सिक्तयां देशकाली च शौचं ब्राह्मणसम्पदः॥ पञ्चैतान्विस्तरो इन्ति तस्मान्नेहेत विस्तरम् ॥ ११६ ॥

एतान्दोषानापादयति । विस्तरे। ते वित्तरे। यदि तु शक्यन्ते सिक्कियादय डपपाइयितुं तदा यथोत्साहम्।

सित्क्रयाऽत्रसंस्कारविशेषः । देशो दिचणप्रवणादिः "अवकाशेषु चीचेविवति" वस्यमायः। कालः प्रपराहः "मध्याद्वाच्चिति सूर्ये" इति।

शीचमात्मब्राह्मणप्रेष्यगतम् ।

ब्राह्मणानां सम्पत् गुणवद्राह्मणलाभः।

एते गुणा अवश्यं सम्पाद्याः । ते च विस्तरेण नश्यन्ति । विस्तारो वैगुण्यम् । ब्राह्मणबहुत्वे चासी प्रसञ्जिति । तस्मान्नहेत न कुर्यात् ॥ ११६ ॥

> प्रथिता पेतकृत्येषा पित्रयं नाम विधुक्षये॥ तस्मिन्युक्तस्यैति नित्यं मेतकृत्यैव लौकिकी ॥ ११७ ॥

न यथा दैवानि कर्माण्यदेवतार्थान्येवं पित्र्यं नाम तत्कर्मतत्-

किं तर्हि - प्रथिता ख्याता वेदविदाम् प्रेतकृत्या प्रेतापिकया । विधुस्तये । विधुश्चन्द्रस्तस्य चय ग्रमावास्या ।

'तिथिचय' इति पाठान्तरम्। 'विधिचय' इति तु पाठो निर्दृष्टः। एवं हि तत्र योजनम्-पित्र्यं नाम 'विधि' चादितं कर्म- 'चये' गृहे ।

तस्मन् कर्मणि पित्रये । युक्तस्य तत्परस्य । नित्यं कर्तुरुपतिष्ठते । मेत-कृत्येव । तस्यापि 'प्रेतस्य' 'कृत्या'उपकार: श्राद्धादि: पुत्रै: कियते ।

पुत्रपात्रादिसन्तत्यविच्छेदः श्राद्धफलमनेन प्रकारेण प्रतिपाद्यते । न च तत्फलकाम-स्यायमधिकारो, नित्यत्वस्य प्रतिपादितत्वात् ।

श्रन्ये त्वधिकारान्तरमिद्धं सन्तत्यविच्छेदकामस्येच्छन्ति । लीकिकीयं कर्तव्यता, स्मार्तेत्यर्थः ॥ ११७॥

> श्रोत्रियायैव देयानि ह्व्यकव्यानि दातृभिः॥ ऋईत्तमाय विशाय तस्मै दत्तं महाफलम् ॥ ११८ ॥

श्रीचिय: छान्दस: कुत्स्नमनत्रत्राह्मिकां शाखां स्रधोते यस्तरमे हठ्यानि श्राद्धाङ्ग-भोजनानि विश्वान्देवानुदिश्य यानि विद्वितानि तानि देयानि । कव्यानि पित्रभ्य डिहश्य यानि भाजनानि ।

स्मह तमाय । 'ब्रहेता' पूज्यता योग्यता च । महाकुलीनः पूज्यते, महाकुले जातो विद्यावृत्तसम्पन्नश्च ।

तस्मै दत्तं श्राद्धादन्यदिष महाफलम्।

एवं वा—ग्रश्रोत्रियाय दानं निष्फलम् अत्रेत्रियाय ग्रभिजनविद्यादिगुग्रारिहताय स्वल्पफलम्-अर्हत्तमाय महाफलम् ॥ ११८॥

> एकैकमिप विद्वांसं दैवे पित्र्ये च भोजयन्॥ पुष्कलं फलमाप्नोति नामन्त्रज्ञान्बहूनपि ॥ ११९ ॥

यदुक्तमईत्तमायेति तद्दरीयति ।

विद्वांसमेकमपि भोजयन् पुष्कलं फलमाप्नोति।

284

विद्वता च व्याख्याता वेदार्थवेदनं, यत ग्राह नामन्त्रज्ञान् बहुनिप । प्रहणं वेदोपलच्यार्थम् ।

श्रसम्भवे पञ्चानां वेदविदुषामेकैकमपि विद्वांसं भोजयेदिति विध्यर्थः। पुष्कलं पुष्टं विपुलम् ॥ ११६॥

> द्रादेव परीक्षेत ब्राह्मणं वेदपारगम्॥ तीर्थं तद्भव्यकव्यानां प्रदाने साऽतिथिः स्मृतः ॥ १२० ॥

न वेदपारग इत्येव भोजयितव्यः । किं तर्हि दूरात् परीक्षेत निपुणते मातापित्-वंशद्वयपरिश्चिद्धज्ञानम् । यथोक्तं "ये मातृतः पितृतश्च दशपूरुषं समनुष्ठितविद्यातपोभ्यां पुण्यैश्च कर्मभिः येषामुभयते। ब्राह्मण्यं निर्णयेयु''रित्येषा 'दूरात्परीचा' । तथा तत्त्वते। ऽ-ध्ययनविज्ञानकर्मानुष्ठानवेदनं च।

वेदस्य 'पारः' समाप्तिः तं गतो वेदपार्गः। न वेदसंहितां ब्राह्मणमात्रं वा पठन्नहीं भवति । अस्मादेव दर्शनात् श्रोत्रियशब्देन वेदैकदेशमध्यधीयान उच्यत इति गम्यते ।

तीर्यं तद्भव्यकव्यानाम् । तीर्थमिव तीर्थं येने।दकं प्रहीतुमवतरन्ति तत्ती-र्थम् । तेन यथा मार्गेग्रोदकार्थिना गच्छन्त उदकं लभन्ते एवं ताहशेन ब्राह्मग्रोन इव्यक्तव्यानि पितृन् गच्छन्तीति प्रशंसा ।

अन्यस्मित्रपि इष्टापूर्तदाने ब्राह्मणो ऽतिथि:--यथाऽतिथये स्वयमुपस्थिताय निर्वि-चिकित्सं दीयते, दत्तं महाफलम्, एवमीदृशाय ब्राह्मणाय इन्यकन्ये निर्विचिकित्सं दातव्ये, महाफले भवतः ॥ १२० ॥

> सहस्रं हि सहस्राणायनुचां यत्र भुञ्जते ॥ एकस्तान्मन्त्रवित्त्रीतः सर्वानर्हति धर्मतः ॥ १२१ ॥

स्रन्यां अनुगर्धविदाम् । उपलच्चम् —यते। द्वानां प्राप्तिरेव नास्ति, श्रोत्रिया-यैवेति नियमात्।

समासान्तः छान्दसत्वात्र कृतः, वृत्तानुरोधाच्च । एवं हि पठन्ति । "ग्रिपि माषं मषं कुर्यात्र तु छन्दे। विचालयेत्" इति ।

अथवा अनुचा इति प्रथमाबहुव चनम्। 'अनुचा: सहस्रं यत्र भुअते' इति सम्बन्धः। यथा सहस्रं गाव इति।

एक मोतलपिता भोजिता मन्त्रविद्वेदार्थवित्—सर्वास्तान् अनृचानहित स्वीकराति ब्रात्मसात्करोति, तैरभेदमापद्यते । अभेदे च यत्तेषु सहस्रेषु भोजितेषु फलं तदेकस्मिन्नवाप्यते इत्यवगतिकत्पद्यते ।

निन्देयमविदुषो विद्वद्विध्यर्था। न पुनः सहस्रसंख्यातानामेकस्य च समफलत्व-मुच्यते । विदुषां विधानाद् विदुषां प्राप्तिरेव नास्ति । अधाप्यसति विदुषि 'श्रोत्रियायैवे'-त्यनेन पाचिकी अविदुषाऽपि प्राप्तिराशंक्येत, तथापि विस्तरस्य प्रतिषेधा मा भूदित्यता यथाश्रुतार्थसम्भवः ॥ १२१॥

> ज्ञानोत्कृष्टाय देयानि कव्यानि च हवींषि च ॥ न हि इस्तावस्रुग्दिग्धौ रुधिरेणैव शुध्यतः ॥ १२२ ॥

'ज्ञानेन' विद्यया 'उत्कृष्टः' श्रधिकः तस्मै देयानि कन्यानि ।

श्रयमसी हस्तक्षिरदिग्धोपमार्थः । कृषिरदिग्धौ हस्तौ कृषिरेखोपमुज्यमानावधिकतरं रज्येते, न निर्मली भवतः, एवमविद्वान् त्राह्मणः भेाज्यमानः पितृनधो नयतितराम् ॥१२२॥

> यावते। ग्रसते ग्रासान्हव्यकव्येष्वमनत्रवित् ॥ तावता ग्रसते भेता दीप्तशुल्ख्य यागुडान् ॥ १२३ ॥

सत्यपि श्राद्धप्रकरणे वाक्याङ्गोक्तरयं देश्यानुवादः । तथा चे कं ''तस्मादविद्वान विभियाद्यस्मात्त्रसमात्प्रतिप्रहात्" इति ।

शूलाष्ट्रय य: आयुधविशेषाः, अयोगुडः आयसः पिण्डः । यदर्थ आद्धमारब्धं स दीप्तान् तप्तायःपिण्डान् यमपुरुषैराश्यते ।

ठ्यासदर्शनात् भाजयितुरयं देशि न भोक्तः। न पितृषां न तावन्मतानामन्यकृतेन प्रतिषेधातिक्रमेण देशवसम्बन्धा युक्तः, अकृताभ्यागमादिदेशवापत्तेः। यदि हि पुत्रेण ताहशो ब्राह्मणो भोजितः कोऽपराधी मृतानाम्। "ननु चीपकारीऽपि पुत्रकृतः पितृषा-मनेन न्यायेन न प्राप्नेाति"। न प्राप्नुयाद्यदि ताद्रथ्येन श्राद्धादि नोदितं स्यात्। इह तु नास्ति चे।दना, पितुरुपकारकामेनैव कर्तव्यं, श्येनवत् । यतु "तावते। प्रसते प्रेत" इति तद्भोजियतृसम्बन्धेऽप्युपपद्यते । 'यस्य द्वाह्मण ईदृशः श्राद्धं भुंक्ते स इदं फलमाप्नीति' इति युक्तः सम्बन्धः । प्राकरियकश्चायमविद्वद्भोजनप्रतिषेधः । तद्दिक-मणे कर्मवैगुण्यं, तद्वैगुण्यं च श्राद्धाधिकारात्रिवृत्तिरेव देशः। पितृणां श्राद्धोपकारा-लाभः । तताऽपि विध्यतिक्रमे पुत्रस्य युक्तः प्रत्यवायः । किं तर्हि तद्भगवते। व्यासस्य वचनम्-"प्रसते यावतः पिण्डान् यस्य वै हविषोऽविदः। प्रसते तावतः शूलान् गत्वा वैवखतच्चयम्"।

पाठान्तरं प्रेत्येति । भोक्तुरेव प्रेत्यता । नाविदुषा दैविपत्र्ययोभीकव्यम् ॥ १२३ ॥

ज्ञाननिष्ठा द्विजाः केचित्तपानिष्ठास्तथाऽपरे ॥ कर्मनिष्ठास्तथापरे ॥ १२४॥ तपःस्वाध्यायनिष्ठाश्च

सर्वगुणेभ्यो विद्यां प्रशंसितुं गुणविभागकथनम्, प्रशंसा च विदुषे दानार्था।

ग्रध्यायः ]

ि तृतीयः

ज्ञाने विद्यायां 'निष्ठा' प्रकर्षी येषां ते ज्ञानिन्छाः ज्ञानाधिकारिणः। गमकत्वा-द्वप्रधिकरणानामपि बहुत्रोहिः। भृशमभ्यसावेदार्थास्तत्परा एवमुच्यन्ते।

एवं सर्वत्र निष्ठान्तेषु द्रष्टव्यम्।

तपश्च स्वाध्यायश्चेति द्वन्द्वगर्भी बहुव्रीहिः। 'तपांसि' चान्द्रायणादीनि, 'स्वा-ध्यायो' वेदाध्ययनम्।

कर्माण्यग्निहोत्रादीनि ।

सर्व एते गुणाः सर्वेषु समुच्चिता इति द्रष्टच्याः । न हि एकगुणसद्भाव इतर-गुणहोनस्य पात्रतामापाइयति, किं तु कस्यचित्कोऽपि प्रकर्ष उच्यते । यथा च निष्ठा-शब्दः समाप्तिवचनः प्रकर्षे लच्चयति । तिश्रष्ठस्तत्परं उच्यते । सर्वगुणसद्भावेऽपि यदि एकत्र प्रकर्षोऽन्ये च गुणाः मध्यमाः, तथा च भवत्येव पात्रम् । अप्रकृष्टे त्वेक-रिमन सर्वगुणसद्भावेऽपि न पात्रतां लभन्ते ।

समुच्चयश्च व्याख्यायते, येन न ज्ञानरहितस्य कर्मानुष्ठानसद्भाव इत्युक्तं द्वितीये। अन्येस्तु ज्ञाननिष्ठः परिव्राजको व्याख्यायते। तस्य हि आत्मज्ञानाभ्यासः कर्मन्यासेन विशेषते। विहितः। तपानिष्ठो वानप्रस्थः। स हि तापस इत्याख्यायते। ''प्रोष्मे पश्चतपास्तु स्यादिति'' (अ०६ श्लो० २३)। तपःस्वाध्यायनिष्ठाः ब्रह्मचारिषः। कर्मनिष्ठा गृहस्थाः। अतश्चानाश्रमिष्णो निषिध्यन्ते। तथा च पौ। श्विकाः ''चातुराश्रम्यवाह्योभ्यः श्राद्धं नैव प्रयोजयेत्'।। १२४॥

ज्ञाननिष्ठेषु कव्यानि प्रतिष्ठाप्यानि यत्नतः ॥ इव्यानि तु यथान्यायं सर्वेष्वेव चतुर्ष्विप ॥ १२५ ॥

गुगविभागे प्रयोजनमाह।

कश्यानि पितृनुहिश्य यहीयते तत् 'कव्यम्'। तानि ज्ञाननिष्ठेषु प्रतिष्ठा-प्यानि प्रदेशानीत्पर्थः ।

यव्रवचनात्तद्भावे चतुर्विपि इव्यवत्।

पित्र्ये ज्ञाननिष्ठाः पात्रतमाः । उक्तं हि "पात्राणामपि तत्पात्रं" इति, धन्नदानमवि-शेषेण चतुभ्योऽपि इति श्लोकार्थः ।

न्यायः शास्त्रीयो विधिः ॥ १२५ ॥

अश्रोत्रियः पिता यस्य पुत्रः स्याद्वेदपारगः॥ अश्रोत्रिये। वा पुत्रः स्यात्पिता स्याद्वेदपारगः॥ १२६॥ संशयोपन्यासार्थः स्रोकः॥ १२६॥ ज्यायांसमनयाेवि द्याद्यस्य स्याच्छ्रोत्रियः पिता ॥ मन्त्रसम्प्रजनार्थः तु सत्कारमितरे।ऽईति ॥ १२७ ॥

मनुस्मृतिः।

यस्य पिता अपाठः स्वयं तु वेदपारगः साङ्गवेदाध्यायी, इतरस्य तु पिता वेद-पारगः स्वयं तु मूर्खः, तयोः कः श्रेयानिति संशयं कृत्वा सिद्धान्तमाह ।

स्मन्याः स्वयंश्रोतियपितृमुर्श्वस्वयंमुर्श्वपितृश्रोत्रिययोः स्वयंमुर्श्वपितृश्रोत्रियं ज्यायां मं प्रशस्यं श्राद्धे योग्यं जानीयात्, यद्यस्य श्रोत्रियः पिता। इतरे मन्त्रपूजनार्थः, न ब्राह्मण्यवुद्ध्या, किं तु मन्त्रास्तेन येऽधीतास्ते तत्र पूज्यन्ते। न मन्त्राणां श्राद्धे पूजा विहिता, तस्मान्नासौ भोजयित्वयः।

श्लोकद्वयेन संशयसिद्धान्तरूपोपन्यासेनार्थवादभंग्या पितृश्लोत्रियत्वमात्मश्लोत्रियत्वं च श्राद्धभोजने कारणमित्येतदुच्यते, न केवलमात्मश्लोत्रियत्वम् । न तु स्वयमनधीयानस्य पितृश्लोत्रियत्वेन भोज्यता विधीयते । तदुक्तं "दूरादेव परीचेत" इति । स्रत्राध्ययनपरीचा पुरुषद्वयविषयाऽनेन नियम्यते । जातिगुणपरीचा तु ततोऽधिकपुरुषविषयाऽपि यथा । स्रतस्तर्येव विशेषाभिधानार्थत्वादपौनरुक्त्यम् ॥ १२७॥

> न श्राद्धे भाजयेन्मित्रं धनैः कार्योऽस्य संग्रहः॥ नारिं न मित्रं यं विद्यात्तं श्राद्धे भाजयेद्द्विजम्॥ १२८॥

सत्यामेव श्रोत्रियत्वादिपूर्वगुणसंपदि मैत्र्यादिनिमित्तेन प्रतिषेधोऽयम् । मित्रं समानसुखदुःखम् श्रात्मनिर्विशेषं न श्राद्धे भेाजयेत् ।

धनै: ग्रन्यै: ग्रन्य मित्रस्य स्वीकारे। मैत्रीकरणम्। धविच्छेदे। वा मैत्र्यम्, उपकार इति यावत्।

न केवलं न मित्रं भोजयेत्, यावदरिं शत्रमपि।

नारिं न मित्रं यं विद्याद्यत्र न रागा न द्वेषो, न चान्यः कश्चित्सम्बन्धो यत्र प्रीतिनिमित्ता कार्यार्थता शंक्येत; ग्रारिमित्रयोः प्रदर्शनार्थत्वात् । तथा सम्बन्धा-शङ्क्यैव मातामहादयोऽनुकल्पपत्तोक्ताः ।

"शत्राविष मैत्रोकरणार्थदानसम्भावना यदि, मैत्रोकरणमिति संप्रहः, श्रारेसंप्रहणं क

विस्पष्टार्थ भविष्यति ॥ १२८ ॥

यस्य मित्रप्रधानानि श्राद्धानि च हवींषि च ॥ तस्य पेत्य फलं नास्ति श्राद्धेषु च हविःषु च ॥ १२९ ॥ पूर्वस्य प्रतिषेधस्यार्थवाहोऽयम् ।

मित्रशब्दोऽयं भावप्रधानः. 'मित्रप्रधानानि' मैत्रीप्रधानानि । तेनीभयोः ग्ररि-मित्रयोः शेषः । देवतादेशेन दानमदृष्टार्थं वा केवलं ब्राह्मणभोजनं 'हवींपि' इति लच्यते । मेत्य फलं नास्ति।

"ननु चासमानकर्तृत्वात्कार्यानुत्पत्तिः । प्रेषः कर्ता पुरुषः श्राद्धकृत् अस्तिताया नवर्थोपहितायाः फलम् ।"

केचिदाह:-प्रेत्येतिशब्दान्तरं परले।कवचनं निपातसंज्ञम् ।

285

ष्प्रथ प्रेगोऽपि फलं कर्ट, 'तस्य फलं प्रेस' प्रकर्षेण निकटमागत्यापि 'न भवति' न भोग्यतां याति ॥ १२ ६॥

> यः सङ्गतानि कुरुते मोहाच्छाद्धेन मानवः॥ स स्वर्गाच्च्यवते लेकाच्छाद्धमित्रो द्विजाधमः ॥ १३० ॥

सङ्गतानि मित्रभावान् यः कुरुते श्राद्धेन मेहित् शास्त्रार्थमजानानः स स्वर्गात् च्यवते । न प्राप्नोति स्वर्गमित्यर्थः । असम्बन्धसामान्यात् च्यवत इत्युच्यते । यथा प्राप्तः स्वर्गे ततश्च्युतः स्वर्गेश न सम्बध्यते एवमयमपि।

ध्रनेन च श्राद्धफलाप्राप्तिरेव कथ्यते । सर्वशेषता हि तथा भवति ।

श्राद्धिमा अार्ड मित्रमस्येति। मित्रलाभहेतुत्वात् श्राद्धमेव 'मित्रम्'-- अतो बहुत्रीहि:।

द्विजानामधमः । द्विजप्रहर्णं प्रदर्शनार्थम् । शुद्रेणापि न मित्राणि भोजनीयानि । "ननु चान्नाह्मण्यादेव शूद्रस्य मित्रत्वप्राप्तिनीस्ति।"

केनैषा परिभाषा कृता. 'शुद्रस्य ब्राह्मग्रीर्मित्रैर्न भवितव्यम्'।

"समानजातीयानामेव मित्रव्यवहारा नात्तमजातीयानां हीनजातीयै: सहेति" चेत । एतदपि न। एवं ह्याह श्वेतकेतुई वा आरुग्रेयः "अस्ति मे पश्चालेषु चत्रियो मित्रम्" इति ।

किं च सम्बन्धोपलच्यार्थं च मित्रप्रतिषेधा व्याख्यात:। भवन्ति च शूद्रस्य ब्राह्मया श्रर्थसम्बन्धिनः, पारशवस्य ज्ञातयोऽपि ॥ १३० ॥

> सम्भोजनी साऽभिहिता पैशाची दक्षिणा द्विजै: ॥ इहैवास्ते तु सा लोके गैारन्धेवैकवेश्मनि ॥ १३१ ॥

संशब्द: सहार्थे वर्तते । सह भुज्यते यया सा सम्भाजनी । मैत्र्या हि सह-भाजनं प्रवर्तते । गाष्ट्रीभोजनं वा सम्भोजनमिष्यते ।

विशाचानामयं धर्मी यत् श्राद्धे मित्रसंप्रहः । रथ्याः पुरुषाः पिशाचाः ।

सा दिच्या इहेव लोके आस्ते, नामुत्र फलं दातुं समर्था। गीर्थयाऽन्धैकिस्स-न्नेव गृहे तिष्ठति, एविमयं दिचाणा इहैवास्ते, मित्रजनार्थेव भवति । न पित्रभ्य उप-कारार्थाय प्रभवति।

मनुस्मृतिः ।

दानं दक्षिणा॥ १३१॥

ग्रध्यायः ]

यथेरिएो बीजमुप्त्वा न वप्ता लभते फलम् ॥ तथाऽनुचे हविद्तवा न दाता लभते फलम् ॥ १३२ ॥

इरिगां ऊषरम्। यस्मिन् चेत्रे भूमिदे।षात् बीजमुप्तं न चे।द्गच्छति तदिरिग्रम्। यत्र वटता कर्षकी न लभते फलम्। एवमनृचे वेदाध्ययनरहिते हिवदेवं पित्र्यं च दत्त्वा न लभते फलम्। 'अनुच' इति सप्तम्यन्तम् । ऋचो वेदे।पलचार्यार्थम् ॥१३२॥

> दातन्त्रतिग्रहीत् श्र कुरुते फलभागिनः ॥ विदुषे दक्षिणां दत्वा विधिवत्रेत्य चेह च ॥ १३३ ॥

"विदुषे या दिचणा दीयते सा दातृन फलभागिनः क्रुरुते इति युक्तम्। प्रति-महीतारस्तु कतरत् फर्जं भुक्तते ? यदि ताबददृष्टं, तद्युक्तम् अने।दितत्वात् प्रतिमहस्य दृष्टफललाभेन प्रवृत्तेः। अय दृष्टं, तद्विदुषोऽपि दृश्यते ''

सत्यम् । प्रशंसीषा । 'ईदृशमेतद्विदुषे दानं यत्प्रतिमहीताऽप्यदृष्टफलभाग्भवेत् सत्यपि दृष्टे किपुनर्दातेति'।

मेत्य स्वर्गे । इह कीर्तिः — 'यथाशास्त्रमनुतिष्ठतीति' जनैः साधुवादे। दीयते । विधिवदित्यनुवादे। 'ददाति चैवन्धर्मेष्विति' ॥ १३३ ॥

> कामं श्राद्धेऽर्चयेन्मित्रं नाभिरूपमपि त्वरिम् ॥ द्विषता हि हविश्व क्तं भवति मेत्य निष्फलम् ॥१३४॥ यत्नेन भोजयेच्छाद्धे बहुचं वेदपारगम्॥ शाखान्तगमथाध्वर्युं छन्दोगं तु समाप्तिकम् ॥ १३५ ॥

'वेदपारग-शाखान्तग-समाप्तिकाः' शब्दा एकार्थाः समन्त्रत्राह्यायकायाः कुत्स्नायाः शाखाया अध्येतृनाचत्तते—न मन्त्रसंहिताया, नापि ब्राह्मणस्य, तदेकदेशस्य वा । वेदै-कशाखाध्यायिनोऽपि श्रोत्रिया उच्यन्ते । अतस्तन्निवृत्त्यर्थेमुक्तम्—'श्रोत्रियाय देयमिति' । श्रोत्रियश्च वेदाध्यायी। वेदशब्दश्च समन्त्रब्राह्मिकां शास्त्रामाचष्टे, तदेकदेशमपि कुत्स्नशाखाध्यायी कथं गृह्य तेत्येवमर्थमिदम् ।

"नतु चाश्रमियो भाजनीया इत्युक्तम् । तत्रानधीतसकलस्वाध्यायानां नैव गाईस्थ्या-धाश्रमसम्भवः। एवं स् कं 'वेदः कृत्स्तोऽधिगन्तव्य' इति"।

ब्रह्मचारियस्त हिं प्रक्रान्तवेदाध्ययनस्य ग्रसमाप्तिगस्यापि स्यात् । वेदपारगशाखान्तग-समाप्तिकशब्दैरेकार्थैः कात्स्नर्थं सर्वेरेव प्रतिपाद्यते ।

एकेनैव सिद्धे वृत्तानुरे।धान्नानारूपैकार्थानेकशब्दोच्चारणम् । वेदानां पार गच्छति । शास्त्राया अन्तःसमाप्तिरस्यास्तीति समाप्तिकः ।

स्रध्ययु र्यजुर्वेदशाखाध्यायी, नायमृत्विग्विशोषवचनीऽध्वयु शब्दः । 'स्राध्वर्यवः' प्रवचनमुच्यते, तद्ध्ययनसम्बन्धात् पुरुषोऽध्वयुः ।

क्रन्देशाः सामवेदाध्यायी ।

स्मृत्यन्तरे त्रिसाइस्रविद्यः समाप्तिक उक्तः । तत्र 'सइस्र'शब्दः सहस्रगीति-सम्बन्धात् सामवेदे वर्तते, तस्य इमाःसाइस्यस्तिस्रः साइस्यः विद्या यस्य स 'त्रिसाइ-स्रविद्यः' । ताण्डवमीक्थिक्यं सामगानमिति सइस्रवर्त्मनः सामवेदस्य तिस्रो विद्याः ।

दशतयी चतुःषष्टि ब्राह्मणं च बह्व चम्।

श्रन्ये त्वाश्यर्वशिकानिषेधार्थिममं श्लोकं मन्यन्ते । कात्स्न्यीविवचायामेतदेवावचयत्— 'श्रधीते वेदशाखां यः कृत्स्नां तं भोजयेद्द्विजम्' इति ।

"ननु चायर्वश्यिकनिषेधेऽप्येतत्समानम् । तत्रापि शक्यमेवं वक्तुं तिन्नषेधे प्रायेश्य— "न भोज्य आयर्वश्यिक" इत्येवमेवावच्यत् । स्वशब्देन निषेधप्रतिपत्तिर्जाधवं च" ।

नैतदेवम् । किमन्यविधानेनान्यनिषेधोऽवगम्यते स्वशब्देन वा निषेधः । विचित्रा धर्मोपदेशस्य कृतिर्मनोः ॥ १३४ – १३५ ॥

> एषामन्यतमा यस्य भुज्जीत श्राद्धमर्चितः ॥ पितृणां तस्य तृप्तिः स्याच्छाश्वती साप्तपौरुषी ॥ १३६ ॥

कश्चिन्मन्येत पितृकृत्ये त्रीनित्युक्तम्। पूर्वश्लोके च नानाशाखाध्यायिन उपात्ताः। तत्र सत्रह्मचारिकां नास्ति प्राप्तिरिति तदाशङ्कानिवृत्त्यर्थमिदम्।

एषां त्रयाणां त्रैविद्यानामन्यतमा भोजनीयः। एतदुक्तं भवति-समानशाखा-ध्यायिना नानाशाखाध्यायिना वा भोजनीयाः।

श्रचितः पूजितः प्रार्थित अर्घादिना ।

सिंप्तपीरुषी तृष्तिः । सप्तपुरुषान्व्याप्ने।ति । अनुशतिकादेराकृतिगयत्वा-दुभयपदबृद्धिः । कालमहत्वे।पलचणार्थः चैतत् । दीर्घकाला पितृषां तृप्तिभवति । यावत्सप्तपुरुषा ध्रागामिनः पुत्रपौत्रादये। जाता जनिष्यन्ते वा तावत्तथाविधत्राह्मण-दानात् पितरस्तृष्यन्ति ।

शास्त्रती नान्तरा विच्छित्व पुनरुद्भवति, किंपुनः सर्वदा स्थितैव ॥ १३६ ॥

एष वै प्रथमः कल्पः पदाने ह्व्यक्व्ययोः ॥ अनुकल्पस्त्वयं ज्ञेयः सदा सद्भिरनुष्टितः ॥ १३७॥

मनुस्मृतिः ।

पितृयज्ञमित्यारभ्य पश्चिविंशतिमात्राः श्लोका अतिकान्तास्तत्रैतावानश्चेऽभिहितः। श्रम।वास्यायां श्राद्धं कर्तव्यम् । श्रोत्रियो विद्वान् साधुचरणः प्रख्याताभिजनः श्रोत्रि-यापत्यं असम्बन्धो भोजनीयः। परिशिष्टं सर्वमर्थवादार्थम् ।

स्षोऽनन्तरेकः प्रथमा मुख्यः कल्पा विधिः, श्राद्धे यदसम्बन्धिने दीयते । स्यापंतु वच्यमायोऽनुकल्पा क्षेयः । मुख्याभावे योऽनुष्ठीयते प्रतिनिधिन्यायेन सोऽनुकल्प उच्यते ।

सदेत्यादि स्तुत्यर्थः ॥ १३७ ॥

भ्रध्याय: ]

मातामहं मातुलं च स्वस्नीयं इवशुरं गुरुम् ॥ दै।हित्रं विट्पतिं वन्धुमृत्विग्याज्यौ च भोजयेत् ॥ १३८ ॥

स्वसीया भगिन्याः पुत्रः । विट्पतिर्जामाता, प्रजावचनत्वात् विट्शब्दस्य । अतिथिरिखन्ये । स हि सर्वविशापितः गृहाभ्यागता लोकेऽपि विट्शब्देनोच्यते । बन्धुः शालः संगात्राहः ॥ १३८ ॥

न ब्राह्मण परीक्षेत दैवे कर्मणि धर्मवित्।। पित्र्ये कर्मणि तु प्राप्ते परीक्षेत प्रयत्नतः।। १३९।।

नायं दैवे कर्मिया ब्राह्मयपरीचाप्रतिषेधः, किं तर्हि कायश्रीपद्यादीनां कदाचिदैवेऽ-भ्यनुज्ञानार्थः।

पिच्ये कर्माण श्राद्धकाले प्राप्ते परीचां यत्नेन कुर्यात्, न दैवे । कदाचिद्वच्य-माणानिप भोजयेत् । ये चाभ्यतुज्ञायन्ते तान्दर्शयिष्यामः ।

ग्रन्ये तु वच्यमाणस्य प्रतिषेधप्रकरणस्य यव्नतो वर्जनार्थमुपक्रममात्रं ऋोको, न तु काणादोनां दैवेऽभ्यनुज्ञानार्थः ॥ १३६॥

> ये स्तेनपतितक्कीबा ये च नास्तिकदृत्तयः ॥ तान ह्व्यकव्ययावि प्राननर्हान्मनुरब्रवीत् ॥ १४० ॥

स्तेनः चैारः।

पतितः पञ्चानां महापातकानां ग्रन्यतमस्य कर्ता । क्रीबो नपुंसकः उभयव्यञ्जनो वातरेताः षण्ढश्च ।

नास्तिका ले।कायतिकादयः, 'नास्ति दत्तं नास्ति दुतं नास्ति परले।कः इति ये स्थितप्रज्ञास्तेषां वृत्तिः 'त्र्याचारः ग्रश्रद्धानता। नास्तिकवृत्तिर्वृत्तिर्येषां ते नास्तिकवृत्तयः। उत्तरपदलोपीसमासः। नास्तिका इत्येव सिद्धे वृत्तिपदसमाश्रयग्रं रलोकपुरगार्थम्।

श्रध्याय: ]

ष्मथवा नास्तिकेभ्यो वृत्तिर्जीवनं येषां त एवमुच्यन्ते ।
तान् हृट्यकट्ययोदेंवे पित्र्ये च ख्रनहान्मनुरब्रवीत् ।
प्रतिषेधाहरार्थं मनुप्रहृष्णम् । सर्वधर्माषां मनुनोक्तत्वात् ॥ १४० ॥
जिट्छं चानधीयानं दुर्वालं कितवं तथा ॥
याजयन्ति च ये पृगांस्तांश्च श्राद्धे न भोजयेत् ॥ १४१ ॥

जिटिलो ब्रह्मचारी। तस्य इत्रयं केशविशेषः पाचिको विहितो—''मुण्डो वा जिटलो वा स्यात्'' इति। उपलच्चां च जटा ब्रह्मचारिग्रस्ततो मुण्डोऽपि प्रतिषिध्यते। वस्य चानधीयानस्य प्रतिषेधः।

''नतु 'श्रोत्रियायैव देयानि' इति चानधीयानस्य प्राप्तिरेव नास्ति''।

प्रकान्ताध्ययनः ग्रनधीतवेदः ग्रगृहीतवेदश्चेत्प्राप्नुयात् ।

"नतु च 'वेदपारग' इति वचनात् कुतः प्रकान्ताध्ययनस्य प्राप्तिः"।

एवं तर्हि अधीतवेदोऽप्यस्वीकृतवेदोऽनधीयानोऽभिप्रेतः । ''व्रतस्थमपि दौहित्रम्'' (मनु ३।२३४) इत्यनेन वा दौहित्रतैवात्र नाध्ययनमिति कश्चिन्मन्येत तदर्थमिदम् । अनधीयानस्य प्रतिषेधाद्विदुषस्तस्याधिकारोऽस्तीत्यवगन्यते ।

दुर्बाल: स्विलितलोहितकेशो विकलेन्द्रियो वा। तस्य हि निर्वचनं कुर्वन्ति—
दूर्वया शाद्रलेनाप्यलं तस्य वासो भवतीति। स हि दूर्वयैव प्रात्रियते लज्जया च वाससामभावे तावन्मात्रेणाप्यपिदधाति शेफम्।

कितवो चूतकारः।

याजयंति च ये पूगान् संघान्। त्रात्यस्तोमादिभिर्त्रात्यानां हि संहितानां यागो विहितः। प्रतिषिद्धं च तद्याजनं 'त्रात्यानां याजनं कृत्वेति'। वयं त्रूमः—यः क्रमशः प्रत्येकमपि बहून्याजयित बहुकृत्व ध्रार्त्विज्यं करोति, सोऽपि न भोज्यः। तथा च विषष्टः ''यश्चापि बहुयाज्यः स्याद्यश्चोपनयते बहून्'' इति।

केचिदातुः—श्राद्धप्रहृश्यात्पित्र्य एवेषां प्रतिषेधा न तु दैवे । तद्युक्तम् । तद्दपि श्राद्धांगमेव श्राद्धशब्देन युक्तं वक्तुम् ॥ १४१ ॥

> चिकित्सकादेवलकामांसविक्रयिणस्तथा ॥ विष्णेन च जीवन्तो वर्ज्याः स्युईव्यकव्ययोः ॥ १४२ ॥

भिषजः चिकित्सकाः । देवलकाः प्रतिमापरिचारकाः । श्राजीवनसम्ब-न्धेनैतै। प्रतिषिध्येते । धर्मार्थत्वे तु चिकित्सकदेवलत्वयारदेषः ।

मांसविक्रयिणः सानिकाः।

द्वितीयान्तपाठे पूर्वश्लोकादाख्यातानुषङ्गः।

विपणेन जीवन्तः प्रतिषिद्धेन पर्योन । प्रतिषिद्धाः पर्या इशमाध्याये वच्यन्ते । तेन ये जीवन्ति ते। वज्याः । उभयत्र ।

मनुस्मृतिः।

मांसविक्रियिणस्तु धर्मार्थमपि निषिध्यन्ते । यस्य केनचिन्मांसमुपहृतम्; अन्यस्य च तेनार्थः, उपहृतमांसस्यच घृतेन होमोपयोगिना,—स मांसं घृतेन विनिर्मिमीते,— भवत्यसीधर्मार्थो विनिमयः । विक्रयशब्दवाच्यता विनिमयस्यापि भवतीत्यत ईदृशा धर्मार्थमांसविक्रयिग्रोऽपि प्रतिषिध्यन्ते ॥ १४२ ॥

मेष्या ग्रामस्य राज्ञश्च कुनखी श्यावदन्तकः ॥ प्रतिराद्धा गुराश्चीव त्यक्तान्निर्वाधु पिस्तथा ॥ १४३ ॥

प्रेट्य आज्ञाकरः। प्रामेण यो यत्रकुत्रचित् कार्येण प्रेट्यते। एवं राजप्रेट्यः। कुनखी प्रयावदन्तकः। प्रतिरोद्धा गुरोर्वाग्ट्यवहारेऽन्यत्र च यो गुरोः प्रतिवन्धे प्रातिकूल्ये च वर्तते। त्यक्ताशिक्षेतावसध्ययोग्यत्यत्रस्यापि। वार्धुषिः सत्यन्यिः सिमन् जीविकोपाये वृद्धिजीविकः। "वृद्धिस्तु योक्ता धान्यानां वार्धुषित्वं तदुच्यते" इति यत्समरणं तत्स्वप्रक्रियायामेव। वैयाकरणा हि वृद्धिजीविनो धान्यादन्यत्रापि वार्धुषिकशब्दं समरन्ति। ते च शब्दार्थस्मरणे प्रमाणतरा, अभियोगविशेषात्॥ १४३॥

यक्ष्मी च पशुपालश्च परिवेत्ता निराकृति: ॥

ब्रह्मद्विट् परिवित्तिश्च गणाभ्यन्तर एव च ॥ १४४ ॥

यक्ष्मी व्याधित: । राजयद्मगृहीत इत्यन्ये ।

पशुपालः यष्टिहस्तस्तद्भृत्तिजीवनः ।

निराकृति: सत्यधिकारे महायज्ञानुष्ठानरहित: । अद्यत्वेऽप्यनुपजीव्य: अनद्धा निराकृतिरुच्यते । एवं हि शतपथे ''यो न देवानर्चति न पितृत्र मनुष्यान्'' इति ।

येस्तु पठ्यते " अस्वाध्यायश्रुतधर्मैनिराकृतिरुद्दाहृतः" इति, न ते शब्दार्थसम्बन्ध-विदः । तस्येहाप्राप्तिरेव, श्रोत्रियनियमात् । निराक्ता देवादीनां 'निराकृतिरिति' धात्वर्थानुगमोऽस्ति । धर्मधर्मिग्रोश्चाभेदविवत्तायां किनापि प्रयोग उपपन्न इति । निपूर्वोऽयं धातुरपवर्जने वर्तते । निराकृता अपवर्जिता उच्यन्ते, 'भोजनान्निराकृता' 'अधिकारा-निराकृता' इति । अवर्जनं चाकृतिः सा निर्गताऽस्मादिति 'निराकृतिः' । संस्थानं चाकृतिस्त्या च कुत्सायां निर्दृष्टव्यो दुराकृतिर्निषिध्यते । आह च "वाद्रूपवयःशील-संपन्नः" (गौ० सू० १५।६) । वाक्संपन्नो वाग्मी पदुवागिन्द्रियश्च । बहुजिह्वो न भोज्यः । रूपसंपन्नो मनीहरावयवसंनिवेशः । वयःसंपन्नः । 'युवभ्यो दानं प्रथमं प्रतिवयस इत्येक' (गौ० सू० १५।१०) इति । संक्वाशब्दो वाऽयं क्तिजन्तः ।

ग्याः सङ्घः । सहैकया क्रियया जीवन्ति ये ते ग्याशब्दवाच्यास्तद्नतर्गताश्चातुर्विद्य-त्राह्मणाः ।

परिवेतृपिवित्ती वस्यमाणस्वरूपै।। १४४।।

कुशीलवोऽवकीर्णी च दृपलीपतिरेव च ॥ पौनर्भवश्र काणश्र यस्य चेापपतिर्गृहे ॥ १४५ ॥

चारग्रनटनर्तकगायनादयः कुशीलवाः।

स्वकीर्णी विष्तुतब्रह्मचर्यः।

वृषली श्रूदा तस्याः पतिः । असत्यामन्यस्यां चात्र मन्यन्ते । वृषल्या एव च यः पतिः, यस्य द्विजातिभार्या नास्ति ।

"कृत एतत्"।

२७४

प्रकरणान्तरे विगर्हिताचारसंप्रहं श्रूयते "एतान्विगर्हिताचारान्" इति । श्रूदा-विवाहश्च सर्वेषामनुज्ञातत्वात, न गर्हितः । स च ऋतसजातीयापरिग्ययनस्यानुज्ञातः । **अतोऽसत्यां सजातीयायां वृषल्या भर्ता प्रतिषिध्यतेऽत्र** ।

चै। नर्भवः । 'पुनर्भृः' पुनरूढा । वच्यति नवमेऽध्याये ''पत्या वा परित्यक्तेति'' । कारा एकेनाच्या विकलः।

यस्य च उपपतिर्जायाजारे। प्रविश्वतायां भार्यायामस्ति । उपेच्चया निन्दाते । तदुक्तं "ग्रन्नाइ भ्रमहा माष्टिं पत्या भार्यापचारिगीति" ॥ १४५॥

भृतकाध्यापको यश्च भृतकाध्यापितस्तथा ॥ शुद्रशिष्या गुरुश्चैव वाग्दुष्टः कुण्डगालका ॥ १४६ ॥

भूतकाध्यापक: भृतक: सन् यो श्वितोऽध्यापक: । भृतक इति 'यदीयददासि वेदमध्यापयामीति' यः प्रवर्तते पग्रेन स भृतकाध्यापकः। एषा हि भृति: प्रसिद्धा कायवाहादिषु । यस्त्वयता धनेनेयदध्यापयामीति न निश्चित्य वचनव्यवस्थया, पूर्व-मध्यापयति लभते चाध्यापनार्थं, नासी 'भृतकाध्यापकः'। अनिरूपितपरिमाणपूर्वे चार्थदाने विहितमध्यापनम्।

एवं भूतकाध्यापितः। यो व्युत्पन्नबुद्धिः सत्यकामवत् खयं भृतिं दत्वाऽधीते स एवमुच्यते । यस्तु पित्रादिना भृतिं दत्वा उपाध्यायान्तराभावेऽध्याव्यते न तस्य विगर्हिताचारत्वम् । बालो हि पित्रा प्रतिषिद्धेभ्यो निवर्तनीय:। एतदुक्तं "गुरी शिष्यश्च याज्यश्चेति"।

शृद्रस्य शिष्या व्याकरणादिविद्यासु ।

ग्रध्यायः ]

गुरुष च शृद्रस्यैव । उपसर्जनीभूतस्यापि सम्बन्धः, स्मृतिशास्त्रत्वात् । विगहिताचा-रत्वस्य सर्वशेषत्वात् । शूद्रगुरुत्वं च गर्हितं नान्यत् ।

मनुस्मृति: ।

वाचा दुष्टः परुषानृतभाषी । श्रभिशस्त इत्यन्ये ।

कुण्डगालकी वस्यमाणी ॥ १४६ ॥

अकारणे परित्यक्ता मातापित्रोगु रोस्तथा ॥ ब्राह्मेयोनिश्च सम्बन्धेः संयोगं पतितैर्गतः ॥ १४७ ॥

असित कारणे यः परित्यजिति मातरं पितरं आचार्यः च। गुरुशब्दः सामान्य-शब्दत्वादुपाध्यायेऽपि प्रवर्तते ।

यत्तु ''तथा सति मातापितृप्रहणं न कर्तव्यं स्थात्, गुरुत्वादेव सिद्धरेत आचार्य एवेह गुरुरिति व्याचचते''—तदयुक्तम्। असति मातापितृप्रहणे गुरुशब्द: पितर्थेव कृत्रिमाकृत्रिमन्यायेन प्रवर्तेत । पृथगुपादाने तु शास्त्रान्तरवदाचार्यः श्रेष्ठो गुरूगा-मिति सामान्यशब्दता सिद्धा भवति ।

परित्यागकारणं च "त्यजेत् पितरं राजघातकम्" इत्यादि ।

मातापित्रोः परित्यागस्तत्पाइसेवादेः शुश्रूषायाः स्रकरर्णं, तहाराधने स्रतत्परत्वम् । गुरेरिवमेव । अध्यापनसमर्थेऽध्यापयितरि च तत्त्यागेनान्यत्राध्ययनम् ।

पतितै: संयोगं गतः सम्बन्धं कृतवान् । ब्राह्मे र्याजनाध्यापनादिभियेनिः कन्यादानादिभिः।

"ननु च पतित्वादेवासी वर्ज्यः"।

केचिदाहु:-- "संवत्सरेष पतित पतितेन सहाचरन्" (२६०)-- प्रवीगयं प्रतिषेध:। "भ्रष केयं वाचा युक्तिः सम्बन्धसंयागं गत इति"।

नात्र सम्बन्धशब्दे। वैशेषिकादिप्रसिद्ध्या संयोगादिवचनः, किं तर्हि क्रियैवात्र सम्बन्ध-हेतुत्वात्सम्बन्धशब्देनोच्यते । याजनादिलचर्यो संयोगशब्दश्च लचयति ॥ १४७ ॥

> त्रगारदाही गरदः कुण्डाञ्ची सामविकयी॥ समुद्रयायी बन्दी च तैलिकः कूटकारकः ॥ १४८ ॥

ग्रगारस्य गृहस्य दग्धा । गरं इदातीति । प्रदर्शनार्थं च गरप्रहणं विषादीनामपि । कुण्डस्य अन्नमभाति । एवं गालकस्य । प्रदर्शनार्थत्वात् कुण्डस्य । सोमं विक्रीणीते । श्रोषधिः सोमस्तं यो विक्रीणीते, यागार्थमीषधार्थं वा । अन्ये तु सोमसाधनान् ज्योतिष्टोमादियागानाहुः । तेषां च विक्रयो यद्यपि न संभवति, अमूर्तत्वात् कियायास्त्रथाप्यविदुषामेवंविधस्याचारस्य दर्शनादयः प्रतिषेधः । दृश्यन्ते द्यविद्वांस एवं वदन्तो 'यन्मया सुकृतं कृतं तत्तेऽस्त्वित' । 'सुकृतं' सुकृतेः साधितं धर्मम् । तथा च 'यां च रात्रीमजायेथा यां च प्रेतासि तदुभयमन्तरेणेष्टापूर्तः ते लोकं सुकृतमायुः प्रजां वृश्वोय यदि में दुद्धुरिति' । यथैव शपथा एवं दानविक्रयाविष वाचा यः करोति स वर्ज्यते । अकार्यता चात एव ईदृशानां शपथदानविक्रयादीनां वाचा कियम। ग्रानामनुमीयते ।

समुद्र उद्दिधस्तं यो याति ।

बन्दीः स्तुतिपाठकः।

तेलिक: तिलादीनां बीजानां पेष्टा ।

क्टकारकः साच्येष्वनृतवादी ॥ १४८ ॥

पित्रा विवदमानश्च कितवो मद्यपस्तथा॥ पापरोग्यभिशस्तश्च दाम्भिको रसविक्रयी॥ १४९॥

पित्रा यो 'विवद्ते' परुषं भाषते, राजकुले व्यवहरतीति पूर्वपचीत्तरपचभंग्या भागादिनिमित्तम्। तथा च गैातमः (१५।१६) ''पित्राऽकामेन विभक्तानिति''। ''प्रतिरोद्धा गुरोरित्यनेनैतत्कथं पुनरुक्तमुच्यते''।

श्रान्यः 'प्रतिरोधः' श्रान्यश्च 'विवादः'। यत्किचित् गुरेारिभप्रेतं वस्तु 'कथिमदं सिध्येदिति' तत्र सम्बाधकत्वम् प्रतिरोधः। न्याय्येऽपि वस्तुनि तदिच्छाप्रतिघातः प्रतिराद्धृत्वम्। प्रतिराद्धेति तत्र पाठान्तरम्। श्राभिमुख्येन हिंसिता, इस्तादिना गुरेाः प्रतिराद्धा चपेटादिदानेन। श्रास्मिन्पचे स्थितमन्यत्वं विवादस्य।

कितवा चूतस्य कारियता सभिकः। यस्तु स्वयं देविता स प्रागेव निषिद्धः। केकरमन्ये पठन्ति, 'केकरी मद्यप' इति। स च विलतप्रेची श्रध्यर्धदृष्टिः। कातरमन्ये। स च शुक्रपचतारकः।

मद्यपः । सुराया अन्यस्यारिष्टा हेर्मद्यस्य पाता सुरापः, पतितत्वेनैव निरस्तः । पापरोगी कुछी । स हि लोकेऽत्यन्तनिन्द्यः, पापरोगीत्यभिधातुं युक्तः । अस्मा-देव च प्रतिषेधात् यद्मीत्यत्र न सर्वो व्याधिगृहीता गृह्यते, कस्तर्हि, चयी । यदि हि सर्वो गृह्यते तेनैव, सिद्धत्वात्पापरोगीति नाकरिष्यत् ।

स्रभिश्यस्तः पातकोपपातकयोः कर्तेति लोके प्रसिद्धः, श्रमत्यपि तत्कर्तृकत्वनिश्चये। दास्थिकः छत्राना धर्मः चरति लोकपक्त्यर्थः, न कर्तव्यमिति छत्वा करोति।

रसविक्रयी विषस्य विक्रेता। तस्य ह्योतदिभिधानम्। 'उपांश्चभेदी रसदः' 'रसदः सत्री'त्यादि विषदी रसद उच्यते ॥ १४ छ ॥

मनुस्मृतिः।

धनुःशराणां कर्ता च यश्राग्रेदिधिषूपतिः ॥ मित्रधुग्द्यूतरृत्तिश्च पुत्राचार्यस्तथैव च ॥ १५०॥

धनुः शरांश्च यः शिल्पीव करोति ।

यश्चाग्रे दिधिषूपितः । दिधिष्राब्दः काकाचिवदुभयेन सम्बध्यते । स्मृति-शास्त्रत्वाच्चेद्दशः सम्बन्धो लभ्यते । लेखालोष्ठादयोऽपि स्मृत्यर्थं संकेत्यन्ते भवन्ति चार्थकराः । यत एतन्न वाच्यं "कथमेकशब्दः समासान्तर्गतो द्वाभ्यां भिन्नप्रस्थानाभ्यां ग्रभिसम्बध्येत" इति । गौतमेन हि द्वयं निषिद्धम् । इहापि सम्बन्धभेदे लिङ्गम् । द्विपदः समासः । न खप्रदिधिषूपितर्नाम कश्चिद्दितः । एते च वच्यमाण्यलच्या ।

मित्रभुक्। मित्रं यो दुद्यति । मित्रस्य यः कार्योपघाते प्रवर्तते । द्यूतवृत्तिः द्यूतं वृत्तिजीविका यस्य । "नत् च 'कितवो मद्यप' इत्यत्रोक्तमेव'' ।

नावरयं शूतवृत्तिरेव यूतस्य प्रयोजकः, किंतिहि यः स्वयं देवितुं न जानाति गुरुभयाद्वा न दोव्यति । व्यसनी स तु देवैः शप्ततयाऽन्यं देवयति । तदर्थो द्वितीयः कितवशब्दः । अथवा अरुतश्रीका यूतसभास्थायवो यूतवृत्तयः ।

पुत्र ब्राचार्योऽध्यापको यस्य । मुख्यमाचार्यत्वं न पुत्रे सम्भवति ॥ १५० ॥

भामरी गण्डमाली च श्वित्र्यथे। पिशुनस्तथा ॥ उन्मत्तोऽन्धश्च वर्ज्याः स्युवे दिनिन्दक एव च ॥ १५१ ॥

व्याधिविशेषवचना एते।

भ्रामरी अपस्मारो । गगडमाली । कपोले कण्ठे पिटका मालाकारा जायन्ते । रिवजी श्वेतकुष्ठः । पिशुनः परमर्गप्रकाशकः कर्णेजपः । उन्मत्तः अनवस्थित-चित्तो, धातुसंचोभेग पिशाचगृहीतः यत्किचनवादो यत्किचनकारी वा । अन्धः चत्तुर्विकलः । वेदनिन्दकः ।

"ननु च ब्रह्मद्विट् शब्देनैव ब्रह्मशब्दस्यानेकार्थकत्वात् वेदनिन्दको गृहीत एव" नि नैवम्। श्रन्या निन्दा श्रन्यो द्वोषः। चित्तधर्मो द्वोषः, तदुपर्यप्रीतिशब्देन कुत्सनं 'निन्दा' ॥ १५१॥

हस्तिगोश्वोष्ट्रदमको नक्षत्रैर्यश्च जीवति ॥ पक्षिणां पोषको यश्च युद्धाचार्यस्तथैव च ॥ १५२ ॥ इस्त्यादीनां विनेता दमकः गतिशिचयिता । वितीय:

नक्षत्रेय प्रच जीवति । नचत्रशब्देन ज्योतिःशास्त्रं लच्यते, तेन जीवति ज्योतिषिकः ।

पश्चिणां श्येनादीनां भाखेटार्थः पोषयिता । युद्धाचार्यो धनुर्वेदोपदेशकः ॥ १५२ ॥

स्रोतसां भेदको यश्च तेषां चावरणे रतः ॥ गृहसंवेशको द्ता दक्षारोपक एव च ॥ १५३॥

स्रोतांसि' उदकागमाः तेषां भेदकः सेतुं भित्वा देशान्तरे ब्रोह्यादिसेकार्थं नयति । तेषां च स्रोतसामेव चावरणे रतः । 'ब्रावरणं' ब्राच्छादनम् । यतः प्रदेशा- दुदकमुद्भवति तत् स्थगयति ।

गृहाणां संनिवेशोपदेशकः, वास्तुविद्याजीवी, स्थपतिः सृत्रधारादिः । न त्वात्मनी गृहाणां सन्निवेशियता ।

दूती राज्ञः प्रेष्यो दासवद्विनियोज्यः । दृतस्तु सन्धिविष्रहादावेव प्रेष्यते । वृचान् रोपयति, मूल्येन । धर्मार्थे तु न देाषः, अविगर्हिताचारत्वात् । विहितं वृचारोपणं "दशास्रवापी नरकं न याति" ॥ १५३ ॥

> श्वक्रीडी श्येनजीवी च कन्यादृषक एव च ॥ हिंस्रो दृषलदृत्तिश्च गणानां चैव याजकः ॥ १५४ ॥

श्विभिः क्रोडित श्वक्रीडी । क्रोडार्थ शुने। विभक्ति । श्येनैर्जीवति क्रयविक्रयादिना । प्रागुक्तः पिच्छां पोषकः पश्चरादिसंस्थितानां धारयिता । कन्यामकन्यां यः करेति स कन्यादृषकः ।

हिंस्तः स्वभावकृरः वधरतः।

वृष लवृत्तिः शूद्रेभ्यः सेवादिना या जीवति ।

वृषलपुत्र इति पाठान्तरम् । कंवला एव वृषलाः पुत्रा यस्य । ''शूद्रापत्यैश्च केवलैः'' इति गर्हिताचारः ।

गरानां देवतायाजकः । गरायागाः प्रसिद्धाः ॥ १५४॥

त्राचारहीनः क्लीवश्च नित्यं याचनकस्तथा ॥ कृषिजीवी श्लीपदी च सद्धिर्निन्दित एव च ॥ १५५ ॥

स्राचारा गृहाभ्यागतानाम् पूजादिप्रयुक्तिलीकिकसमाचारः, तेन वर्जितः। क्लीबो ज्लपसत्वः, भग्नोत्साहः कर्तव्येषु।

याचनकः सदैव यो याचते, यश्च याच्चया परानुद्वेजयति । वस्तुस्वभावोऽयं याच्चया याच्यमानोद्वेजनम् । 'नन्दादिभ्यो युः' (पाणिनि ३।१।१३४), स्वार्थे कः ।

मनुस्मृतिः।

कृषिजीवी खयंकृतया कृष्या जीवति, सति चोपायान्तरे अस्वयंकृतयाऽपि।

श्लीपदी एकः पादा महान् यस्य ।

सद्भिनिन्दित: दुर्भगः, विनाऽपि देखेण सर्ता द्वेष्यः ॥ १५५ ॥

औरभ्रिको माहिषिकः परपूर्वापतिस्तथा ॥

प्रेतनिर्यापकश्चैव वर्जनीयाः प्रयत्नतः ॥ १५६ ॥

'उरभ्रां' मेषास्तैश्चरति क्रयविक्रयादिना व्यवहरति, तद्धनप्रधाना वा ।

एवं माहिषिकः।

परः पूर्वी यस्याः, तस्याः 'पतिः' भर्ता । या अन्यस्मै दत्ता अन्येन वा ऊढा तां पुनः यः संस्करोति, पुनर्भवति भर्ता पानर्भवे। नरो भर्त्ताऽसावितिशास्त्रेष । प्रेतान यो निर्यापयति वहति ।

एते यहता वर्जनीयाः ॥ १५६॥

एतान्विगर्हिताचारानपाङ्क्तेयान्द्विजाधमान् ॥

द्विजातिप्रवरो विद्वानुभयत्र विवर्जयेत् ॥ १५७ ॥ विगर्हितो निन्दितः द्याचारः कर्मानुष्ठानमेषामिति । काषादयः पूर्वदेषिलिङ्गेन । स्तेनादयोऽनुभूयमानदेषाः प्रत्यचादिना ।

उभयत्र दैवे पित्रये च । वर्जयेत् परिहरेत् ।

स्रपाङ्क्तियाः, पङ्कि नार्हन्ति । भवार्थे उक्तव्यः । अनर्हत्वमेव पङ्कावभवनेन प्रतीयते । अन्यैर्काह्मायैः सद्द भोजनं नार्हन्ति । अत एव 'पङ्किदूषका' उच्यन्ते । तैः सहे।पविष्टा अन्येऽपि दूषिता भवन्ति ॥ १५७॥

ब्राह्मणो हचनधीयानस्तृणाग्निरिव शाम्यति ॥

तस्में हव्यं न दातव्यं न हि भस्मिन ह्यते ॥ १५८ ॥

यथैते स्तेनादयः पङ्किदूषकाः — एवमनधोयानस्तत्तुल्यदोष इत्येवमर्थ पुनर्वचनम् नि ग्रन्ये तु व्याचचते । ग्रधीयानानां काणादीनामसित वर्तमाने विगर्हिताचारत्वे दैवे कदाचित्प्राप्त्यर्थम् । 'ग्रनधीयाना त्राह्मणो वर्ज्यः, यस्तु ग्रधीते तस्मै हव्यं किमिति न दायते'—एवमर्थमेवात्र हव्यप्रहणम् । इव्ये ग्रानधीयानः केवलो वर्ज्यः । ये च दृश्यमानगहिताचाराः । ग्रातो ये च वचनेन उभयत्र प्रतिषिद्धास्ते दैवे पित्रये च वर्ज्याः, न तु पित्रय एव । तथा च वसिष्ठः— ''श्रथ चेन्मंत्रविद्युक्तः शारीरैः पङ्किदूषसैः।

भ्रदूष्यं तं यमः प्राह पङ्किपावन एव सः '।। इति ॥

तृणागिरिव शास्यतीति। तृणाग्निर्यथा न शकोति इवींषि पक्तुं, हुतमात्रेण हिविषा शास्यति उद्घाति च। यस्मित्रानौ हुतं न भस्मीभवति। न्रुततो होमात्फलम्। एवं हि श्रूयते "अस्मिद्धे न होतव्यम्। अग्निर्वे सर्वा देवता" इति। एवमनधीयानो त्राह्मणस्तृणाग्नितुल्यः। एतदेवाह न हि भस्मिनि हूयत इति। यथा तृणागिः प्राग् भस्मोभवति, न तत्र हूयते, एवं ताहशो ब्राह्मणो न भोज्यते॥ १५८॥

अपङ्क्त्यदाने ये। दातुर्भवत्यूर्ध्व फल्लोदयः ॥ दैवे कर्मणि पित्र्ये वा तं प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ १५९ ॥

अस्य प्रतिषेधिवधिः फलमाह । पंक्तिमर्हन्तीति 'पङ्क्याः', न पङ्क्याः 'अपङ्क्याः'। दण्ड्यादिदर्शनाद्रूपसिद्धिः । तेभ्यां दाने यः फलोदयः फलोत्पत्तिभवति दातुः, तं सर्व-मिदानीं त्रवीम्यविद्वता भवतेति ॥ १५६॥

श्रव्रतैर्यद्द्विजैर्धकं परिवेत्रादिभिस्तथा ॥ श्रपाङ्क्रेयैर्यद्न्यैश्च तद्वे रक्षांसि भुज्जते ॥ १६० ॥

अव्रताः श्रसंयताः शास्त्राचारवर्जिताः ।

परिवेत्तृप्रभृतयो यद्यपि शास्त्रबाह्यास्त्रथापि भेदेन स्मरणार्थं दे विगुरुत्वार्थं वा कथ्यन्ते। अन्ये चापाङ क्तेयाः काण्रश्लीपद्यादयः।

तैर्यदत्रं भुक्तं श्राद्धे भवति, तद्रचांसि देवद्विषो भुक्तते, न च पितरः । अतो निष्फलं तच्छाद्धं भवतीत्युक्तं भवति ।

रचोत्रहणमर्थवादः ॥ १६०॥

दाराप्तिहात्रसंयागं कुरुते याज्यजे स्थिते ॥ परिवेत्ता स विज्ञेयः परिवित्तिस्तु पूर्वजः ॥ १६१ ॥

अप्रे आदी जातः स्प्रयजः सोदर्यो आतोच्यते। एवं हि पठ्यते— "पितृब्यपुत्रान सापन्नान्परनारीसुतांस्तथा।

दाराग्रिहोत्रसंयोगे न देाष: परिवेदनेः इति ।

अत्र सोदर्थोऽमजः। तस्मिस्थितेऽकृतदाराग्निसंयोगे। 'तिष्ठतिः' प्रकृतव्यापार-निवृत्तौ प्रयुक्तः। अग्निहोत्रशब्दः कर्मवचनोऽपि तद्द्येऽग्न्याधाने वर्तते।

स्मृत्यन्तरं विशेषः पठ्यते—

ग्रध्याय: ]

''उन्मत्तः किल्बिषी कुष्ठी पतितः क्षीब एव च। राजयत्त्माऽऽमयावी च न योग्यः स्यात्प्रतीत्तितुम्' ॥ एतद्दप्यनिधकारोपलत्त्वणार्थम्। श्रतश्चापांक्तेयोपि गृह्यते।

कालविशेषोऽधिको व्यपेद्यते। तथा च स्मृति:—"ग्रष्टौ वर्षाण्युदीचेत, षडित्येक" इति (गी० सू० १८।१६)। एषा च वर्षसंख्या यदा कनीयान् प्राप्तविवाह-काल: ततःप्रभृति द्रष्टव्य:। विवाहकालश्च खाध्यायविधिनिवृत्तिः।

मनुस्मृतिः।

"ननु च प्रोषिताधिकारे तत्पठितम्। भर्तरि प्रोषिते यः स्त्रीयां प्रवासकालस्त-मुपक्रम्य भ्रातरीत्यादि पठितम्"।

सत्यम् । वाक्यान्तरे प्रोषितशब्दस्य प्रस्यचः सम्बन्धोऽवगतः । वाक्यान्तरे तु सम्बन्धे प्रमाणं वक्तव्यम् । न च तदस्ति । "यथा स्वरितेनाधिकार इति" । न चात्र तच्छब्दोऽस्ति । न च तदपेचया विनेव तस्य वाक्यस्यापरिपूर्णत्वम् ।

वसिष्ठेन चाविशेषेणामिशब्देन स्मार्तस्याप्यग्नेर्महणं कृतम्।

केचित्पितर्यप्यकृताधाने विधिमिच्छन्ति । अप्रजशब्दस्य यौगिकत्वात् पिताऽ-प्यमजो भवतीति ।

यद्येवमन्योऽिप योऽप्रजस्तत्राप्येवं प्राप्नोति । न चायमप्रजानुजन्यवहारः पिता-पुत्रयोर्विद्यते । स्मृत्यन्तरेऽिप तु पष्ट्यते (गौ० सु० १८ । १८ ) "भ्रातिर च ज्यायसीति" ।

परिवित्तिः पूर्व जो ज्येष्ठः ॥ १६१ ॥

परिवित्तिः परीवेत्ता यया च परिविद्यते ॥ -सर्वे ते नरकं यान्ति दातृयाजकपञ्चमाः ॥ १६२ ॥

प्रसङ्गात्परिवेदनसम्बन्धिनामन्येषामि देषदर्शनद्वारेश निषेधं करोति । निषेधपरि-वर्जितः परिभृतो वा वेदनेन परिवित्तः । परिवर्ज्यं ज्येष्ठं करोति परिवेदनं परीवेता । यया कन्यया च परिविद्यते । सर्वे ते नरकं यान्ति ।

हाता याजकश्च येषां नरकगामिनां पश्चमः। 'दातां कन्यायाः एवं प्रकृतत्वात्पि-त्रादिः। 'याजको' विवाहे यः करोति होमं यो वा तत्रोपदेष्टा। ध्रयवा तेषामेव परिवेत्तृपरिवित्तितत्कन्यादातृ्षां ज्ये।तिष्टोमादीनामपि यज्ञानामृत्विक्

तस्माज्ज्येष्ठेन तथा कर्तव्यं यथाऽस्य कनीयसो भ्रातुर्विवाहे विव्रकर्तृत्वं न. भवति । कनीयसाऽपि कालप्रतीचा द्वादशाष्ट्रषड्वर्षादिविषया कर्तव्या । कन्ययाऽपि तादृशाय दातुं न देयम् ।

दातृयाजकौ पञ्चमौ येषामिति द्वन्द्वगर्भी बहुत्रोहि:।। १६२।।

ि वृतीयः

ग्रध्यायः ]

ते तु जाताः परक्षेत्रे पाणिनः पेत्य चेह च॥ दत्तानि इव्यकव्यानि नाशयन्ति प्रदायिनाम् ॥ १६५ ॥

मनुस्मृति:।

''जात्याख्यायामिति'' ( ब्या० सू० १।२।५८) बहुवचनं **प्राणिन** इति। ब्राह्मण्यादिव्यपदेशमवजानते 'प्राणिन' इत्येवं व्यवदेशार्ह्मा, न व्यपदशान्तरम-र्द्दन्ति । अतस्ते नाशयन्ति हव्यक्व्यानि निष्फलोकुर्वन्ति प्रदायिनां दावृणाम् । परिवेत्रादीनां लोकं नातिप्रसिद्धत्वात् शब्दैश्चास्मृतत्वाद्वावस्थार्थं लचगाप्रग-यनम् ॥ १६५ ॥

> श्रपंक्लो यावतः पंक्लान् भुज्जानाननुपरयति ॥ तावतां न फलं तत्र दाता प्रामोति वालिशः ॥ १६६ ॥

पङ्किमर्हन्तीति पंक्त्याः । सङ्ग्रिकेत्रासनभोजनाद्यर्हेता 'पंक्त्यता', तदभावादपंक्त्यः । स यावतः पंक्त्यान्विद्वत्तपस्विश्रोत्रियान भुञ्जानाननुपश्यति, तावतां न तत्र पितृतुप्त्याख्यं फलं भवति ।

श्रतः स्तेनादयः श्राद्धं कुर्वता ततः प्रदेशाहपसारगीयाः । बालिशो मुर्कः ॥ १६६ ॥

> वीक्ष्यान्धो नवतेः काणः षष्टेः दिवत्री शतस्य च ॥ सहस्रस्य दातुर्नाशयते फलम् ॥ १६७ ॥ पापरोगी

"ननु चान्धस्य कुता दर्शनम्। येनेदमुच्यते वीष्ट्यान्धा नवतेरिति"। सत्यम् । तत्प्रदेशसन्निधानमनेन सच्यते । यावान् देशश्चचुब्मते। दृष्टिगोचरस्ता-वता इशादनावृतादन्धो विवासनीयः।

कागः षष्टेः। नात्रायमर्थाऽत ऊर्ध्व भोज्या इति। केवलं सङ्ख्यापचयेन दे। बलाघवं प्रायश्चित्तविशेषार्थं ज्ञाप्यते।

श्वित्री कुष्टी भण्यते। पापरोगी प्रसिद्धः ॥ १६७॥

> संस्पृशेदङ्गे ब्रीह्मणाञ्छूद्रयाजकः ॥ तावतां न भवेदातुः फलं दानस्य पौर्तिकम् ॥ १६८ ॥

यावता ब्राह्मणान् स्पृशत्यङ्गैः, पिंद्धं गतः । अत्राप्यङ्गस्य स्पर्शनं न विविचितम्, कि तर्हि पूर्ववत्तदेशसंनिधिः।

चै। तिकं फलम् । पूर्ते भवं पार्दिकम् । बहिर्वेदिदानाद्यत्फलं तत्पीर्तिकम् ॥१६८॥

भ्रातुर्मृतस्य भार्यायां योऽनुरज्येत कामतः ॥ धर्मेणापि नियुक्तायां स ज्ञेया दिधिषूपति: ॥ १६३ ॥

नियोगधर्मेण प्रवृत्तो भ्रातुम् तस्य तद्भार्यागमने योऽनुरज्येत प्रीतिं भावयेत् । कामतः। नियोगधर्मातिक्रमेण "सकुत्सक्रद्रता" इत्येवं विधि हित्वा इच्छानुरागं गाढालिङ्गन-परिचुम्बनादि कुर्यादसकृद्वा प्रवर्तेत, चेतसा वा विक्रियेत, कामिनीप्रेमदृष्टिबन्धवचना-दिलिङ्गेनानुरागित्वेन विभाविता दिधिषुपतिर्वेदः।

अग्रेदिधिषूपतिलचणं तु स्मृत्यन्तरात् ज्ञेयम्। "जीवत्यप्रेदिधिषूपतिः" इति। कंचित्त नैवायं समाम्राये श्लोकोऽस्तीत्याहुः। श्रपरिपूर्णं च लिङ्गं ब्रुवते । द्वयस्य लच्यो कर्तव्यं, न कर्तव्यकारिणामेकस्योपपद्यते । स्मृत्यन्तरे चैतदुभयं लच्यते-

''परपूर्वापतिं धीरा वहन्ति दिधिषूपतिम्।

यस्त्वप्रदिधिपूर्विप्रः सैव यस्य कुटुम्बिनी ॥"

न त्विह सम्भवति, परपूर्वापतेः पृथगेव निषिद्धत्वात् । तस्मादन्यो दिधिषूपतिः ॥ १६३ ॥

> परदारेषु जायेते हो सुती कुण्डगोलकी॥ पत्यौ जीवति कुण्डः स्यानमृते भर्तरि गोलकः ॥ १६४ ॥

पत्यौ जीवित तद्गृ हे स्थितायां तद्भार्यायां यो गूढोत्पन्नः भंग्या उपपतित्वेन वा पत्युः चमया जायते सोऽन्यजातः कुण्ड उच्यते।

मृते तु गोलकः।

एतावनियुक्तासुताविति केचित।

तद्युक्तम्। तयोरब्राह्मण्यादेवाप्राप्तिः। तस्मान्नियोगोत्पन्नौ कुण्डगोलकौ। "क्षयं पुनरनियुक्तासुतयोरब्राह्मण्यमितरयोस्तु ब्राह्मण्यम्"।

जातिलच्चे पत्नीप्रहणात्—सर्ववर्णेषु तुल्यासु पत्नीविवति'। सम्बन्धिशब्दश्च पत्नीशब्दो भर्तृशब्दवत्। यज्ञसंयोगे च पत्नोशब्दो व्युत्पाद्यते न चान्यदीयया भार्यया सहान्यस्य यज्ञाधिकारः।

''यद्येवं नियोगोत्पन्नयोरिप समानन्यायत्वान्नैव ब्राह्मण्यम् ''।

दशम एतन्निर्णे ज्यामः । माभूद्वा नियुक्तानियुक्तासुतयोः कस्यचिदपि ब्राह्मण्यम् । ननूक्तमसति ब्राह्मण्ये प्राप्त्यभावारप्रतिषेधानुपपत्तिः।

पतितप्रतिषेधादेव एतद्भविष्यति । द्विजातिकर्मभ्यो हानिः 'पतनम्'। द्विजाति-कर्मत्वे सति श्राद्धभोजनस्य कुतः पतिते प्राप्तिः। आन्नायते च प्रतिषेषो "ये स्तेन-पतिता" (१५० श्लो०) इति ॥ १६४ ॥

252

भ्रध्याय:

वेदविच्चापि विषोऽस्य ले।भात्कृत्वा प्रतिग्रहम् ॥ विनाशं त्रजति क्षिप्रमामपात्रमिवाम्भसि ॥ १६९ ॥

प्रसङ्गाच्छूद्याजकस्याप्रतिप्राह्यताऽनेन कथ्यते ।

वेदविद्पि यदि तस्य शूद्रयाजकस्य सम्बन्धिना द्रव्यस्य प्रतिग्रहं करोति । लेगा-दित्यनुवादः । सोऽपि विनाशं व्रजिति । श्रिभिलिषितेनार्थेन वियुज्यते धनपुत्रपशु-शरीरादिना । किंपुनरवेदवित् । वेदविदः किल प्रतिग्रहे नातीव देश इति वस्यति । श्रामपात्रमपक्वं शरावादिभाजनम् । श्रम्भिस जले चिप्तम् ॥ १६ ६ ॥

सामविक्रयिणे विष्ठा भिषजे पूयशोणितम् ॥
नष्टं देवलके दत्तमप्रतिष्ठं तु वार्धुषौ ॥ १७० ॥
तस्यां जाता जायते यत्र विष्ठाऽस्य भाजनं भवति ।
एवं भिषजे ।

नष्टं निष्फलं उद्वेगकरं वा। नष्टं हि द्रव्यं उद्वेगं जनयति। भविद्यमाना प्रतिष्ठा स्थितिर्यस्य तद्मितिष्ठस्।

नानारूपैः शब्दैरेवंविधस्य दानस्य नैष्फल्यं कर्तुश्च देाषसम्बन्धः प्रतिपाद्यते । नष्टमप्रतिष्ठमिति नानयोरिप भेदाशङ्का कार्या, कार्याभेदात् ॥ १७०॥

यत्तु वाणिजके दत्तं नेह नामुत्र तद्भवेत् ॥ भस्मनीव हुतं द्रव्यं तथा पौनर्भवे द्विजे ॥ १७१ ॥

श्रयमपि पूर्ववत् व्याख्येयः।

वाणिजकस्य भेाजनं निषिद्धम्। न तद्देशसंनिधिः। न हि यथा पूर्वत्र वीच्येति दृष्टिगोचरे देशे लच्चाया संनिधिसतद्वदिद्द तादृशं किंचित्रिवन्धनमस्ति।

पानर्भवा नवमे वस्यते ( स । १७५ ) ॥ १७१ ॥

इतरेषु त्वपंक्त्येषु यथे।दिष्टेष्वसाधुषु ॥ मेदोऽसङ्मांसमज्जास्थि वदन्त्यत्रं मनीषिणः ॥ १७२ ॥

येऽस्मित्रपंक्त्यदानफलप्रदर्शनप्रकरणे पठिताः अन्धादयस्तेभ्योऽन्ये स्तेनादयः प्रति-काण्डोदिष्टास्तेषु यथोदिष्टेषु भोजितेषु दातुरिमान्युपतिष्ठन्ते, मेदोऽसृङ्मांसादीनि । तादृशजाती जायते यत्रैतदाद्दारो भवति, कृमिकव्याद्गृधादिजाताविति ।

मनीषिणी वेदविदे वदन्ति।

सर्वस्यायमर्थः । अपंक्त्येषु भोजितेषु श्राद्धाधिकारो न कृते। भवत्यकरणे च विध्य-तिकमदोषोऽवरयंभावी, नियत्वादस्य विधेः ॥ १७२ ॥ त्रपंक्त्यापहता पंक्तिः पाव्यते यैद्विजीत्तमैः ॥ ताम्निवाधत कात्स्न्ये न द्विजाऱ्यान्पंक्तिपावनान् ॥ १७३ ॥

मनुस्मृतिः ।

स्प्रपंक्त्ये: पूर्वोक्तैः उपहता दूषिता पंक्तिः परिषद्यै र्वाह्मणैः पाठ्यते निर्दोषा क्रियते । तान्वद्यमाणैः श्लोकैः शृखत । कात्स्न्ये न निःशेषेण व्रवीमि ।

श्रर्थवाद्रूपाण्यन्यानि पदानि ।

यथैवैकत्र भुजाना दुष्टो दूषयति श्रदुष्टान् एवं पंक्तिपावनः स्वगुणातिशयाहन्येषामपि होषानपनुहतीत्यस्यार्थः ।

न चानेनापंक्त्यानां भाजनमनुज्ञाप्यते, किंतिर्द्धं पंक्तिपावनाऽवश्यमन्वेषितव्यः। तस्मिश्च सब्धे यद्यन्ये नातिनिपुणतः परीचिताः त्रिपुरुषं यावत्, तथापि न चेदुपलभ्य-मानदेशा, वृथाऽपि भोजथितव्या इत्येवमर्थः पंक्तिपावनापदेशः ॥ १७३॥

> श्रायाः सर्वेषु वेदेषु सर्वप्रवचनेषु च ॥ श्रोत्रियान्वयजारचैव विज्ञेयाः पंक्तिपावनाः ॥ १७४ ॥

अग्रयाः उत्तमाः सर्वसंशयव्युदासेन निपुष्पतः स्वीकृतवेदाः ।

सर्वेषु च प्रवचनेषु अश्याः इत्येवम् । प्रोच्यते व्याख्यायते यैर्वेदार्थः तानि प्रवचनान्यङ्गानि । षडङ्गो वेदो यैरभ्यस्तोऽभ्यस्यते च ।

श्रोत्रियान्वये जाताः । पितृपितामहादयो येषां ताहशा एव ।

"ननु चेद्दशा एव भोज्यतया विद्वितास्तत्र कोतिऽशयो येनेदानीं पंक्तिपावनत्वमुच्यते"। किचिद्विद्वद्भो दानं, स्रति श्रोत्रियत्वे विद्वितम्। न चेद्व विद्वत्तोपात्ता। न च तया पंक्तिपावनत्वोपपत्तिः। गुष्पविशेषापेचं द्वि पंक्तिपावनत्वं न गुष्पापचये युक्तम्। तस्माद्विद्वदभावे केवलश्रोत्रियाय दानार्थमेतत्। श्रसति विदुषि श्रोत्रियाय दानं मुख्यमेव न गौष्पमित्युक्तं भवति।

बहुवचनं व्यक्तप्रयेत्तम्।

चकारः समुचये ॥ १७४ ॥

त्रिणाचिकेतः पश्चाग्निस्तिसुपर्णः षडङ्गवित् ॥

ब्रह्मदेयानुसन्तानो ज्येष्टसामग एव च॥१७५॥-

त्रिणाचिकेताख्यो वेदविभागोऽध्वर्यूणाम्—'पीतोदकाजग्धतृणा' इत्यादिः। तदध्य-यनसम्बन्धात् पुरुषोऽत्र त्रिणाचिकेत उच्यते। सन्ये च त्रिणाचिकेतमधीयानानां व्रतमाम्नातं—तत् येन चरितं स त्रिणाचिकेतः। सत्रापि लचणयैव पुरुष उच्यते।

ग्रध्यायः ]

न चैवं मन्तव्यं तावन्मात्रेण पङ्किपावनत्वम्, किं तर्हि, सति श्रीत्रियत्वादिगुण-योगेऽधिकोऽयं गुणो द्रष्टव्यः पंक्तिपावनहेतुतया ।

पञ्चाग्निविद्या नाम छान्दो न्योपनिषदि विद्याऽऽम्रायते, ( ५। १०। ६) "स्तेने। हिरण्यस्येत्यादि" यस्याः फल्मः । तदध्ययनसम्बन्धात् पुरुषोऽपि 'पञ्चामिः' पूर्ववत् ।

ग्रन्ये तु पश्चाप्रयो यस्य. त्रयस्र ताऽप्रयः सभ्यावसध्यौ च द्वौ, पश्चाप्रिः। तत्र 'सभ्यो' नाम यो महासाधनस्य शीतापनीदार्थमेव बहुषु देशेषु व्यवहियते।

विसुपर्गो नाम मन्त्रस्तैत्तिरीयके बाह्र च्ये च, "ये ब्राह्मणास्त्रिसुपर्गं पठन्ती"त्यादिः। षडङ्गो वेदस्तं वेत्तीति षडङ्गवित्।

ब्राह्मधर्मेग ब्राहूय दानेन या इता तस्या ब्रनुसन्तानस्तता जात:।

ज्येष्रसामग्रच। ज्येष्ठदेशहानि आर्ण्यके सामानि, तानि गायति स एवमुच्यते । श्रत्रापि सामगानेन तदव्रताचरणेन वा पुरुष इत्युच्यते ॥ १७५ ॥

> वेदार्थवित्यवक्ता च ब्रह्मचारी सहस्रदः॥ श्वतायुश्चे व विज्ञेया ब्राह्मणाः पंक्तिपावनाः ॥ १७६ ॥

वेदस्यार्थं जानाति।

"ननु च षडङ्गविदुक्त एव"।

सत्यम् । अङ्गैर्विना स्वयमप्यूहति प्रज्ञया यः स इह वेदार्थविद्भिप्रेतः । अथवा तस्यैवायमनुवादः पुनःपुनः क्रियते । न वेदार्थज्ञानेन विना सत्यप्यन्यगुणयोगे श्राद्धार्हाः ।

प्रवक्ता व्याख्याता वेदार्थस्यैव।

ब्रह्मचारी।

सहस्रदः । प्रविशेषोपादानेन गवां सहस्रं ये। दत्तवान । इदं तु युक्तम् । सहस्र-शब्दस्य बहुनामत्वात्, बहु यो ददाति, उदारी वेत्यर्थः । न हि गर्वा संख्येयत्वे प्रमाण-मिस्त । वेदेऽत्युक्तं "गावा वै यज्ञस्य मातर" इति। अविशेषचादनायां गावः प्रतीयन्ते।

शतायुर्वेद्धवयाः । स हि परिपककषायतया पावनत्वमश्रुते । शतमायुरस्येति शतायुः । वर्षाणि संख्येयानि, प्रसिद्धेः । श्रथवा शतशब्देा बह्वर्थः, बह्वायुः । वृद्ध-वयस्त्वं चात्राभिप्रेतम्।

उक्तं तु गौतमीये "युवभ्या दानं प्रथमम् एके पितृवत्" इति ( घ० १५ सू० १० --११)। एवमर्थमेव च ब्रह्मचारिष्रहण्यमिह व्याचचते। स हि पूर्ववया भवति ॥१७६॥

> पूर्वेद्युरपरेद्युर्वा आद्धकर्मण्युपस्थिते ।। निमन्त्रयीत ज्यवरान्सम्यग्विमान् यथादितान् ।। १७७॥

उक्ता यादृशा ब्राह्मणा भोजनीयाः । इदानीमन्येतिकर्तव्यतेाच्यते । पूर्वे द्युर्यदहः श्राद्धं कर्तव्यम् अमावास्यायां त्रयोदश्यां वा, ततः पूर्विस्मित्रहनि चतुर्दश्यां द्वादश्यां वा, श्वः श्राद्धे कर्तव्ये त्राह्मणात्रिमन्त्रयेत् ।

मनुस्मृतिः।

स्परद्यसदहरेव वा। विकल्पश्चात्र नियमापेचः । यः शक्तोति नियमान्पालयितुं स पूर्वेद्युः, अशक्तस्तद्दरेव । अधिकनियमानुपालनाच महाफलम् ।

निमन्त्रणे कर्तव्ये ग्रध्येषणपूर्वकम् व्यापारणमभ्यूपगमनं च ।

त्रयोऽवरा येषां ते चयवराः । यद्यत्यन्तं न्यूनास्तदा त्रयः । शक्तौ त्वयुजो यथो-त्साइमित्युक्तम् ।

भवशिष्टः पदसंघातः श्लोकपूरणार्थः। उपस्थिते प्राप्ते । यथोदितान् यथोक्तान् ॥ १७७ ॥

> निमन्त्रिता द्विजः पित्र्ये नियतात्मा भवेत्सदा ॥ न च छन्दांस्यधीयीत यस्य श्राद्धं च तद्भवेत ॥ १७८ ॥

पिक्ये श्राद्धे निमन्त्रिता नियतात्मा भवेत्। संयतात्मा ब्रह्मचर्य परिरचेत् अन्यश्चि यमनियमाननुतिष्ठेत स्नातकत्रतादीन्। पुरुषव्रतानां नृत्य-गीतादिप्रतिषेधानां कर्माङ्गता विधीयते। तथा कर्तव्यं श्राद्धकृता यथाऽसी ब्राह्मणो निम-न्त्रणात् प्रभृति संयतेन्द्रियो भवति, ग्रन्यथा श्राद्धं दुष्येत् ।

न च छन्दांसि वेदान ख्रधीयीत । यच वेदाचराचारणमध्ययनं तिन्निषिध्यते। जपस्तु सन्ध्योपासनादावप्रतिषिद्धः ।

यस्य तत्कर्तव्यं ग्राद्धं भवेतु । पित्रये श्राद्धे निमन्त्रितविश्वयतात्मा भवेत् । संय-तात्मा च सोऽपि नियतात्मा भवेदिति पदयोजना । अतो भोक्तुः कर्तुश्च निमन्त्रणा-त्प्रभृति तुल्ये। नियमे। दनध्ययनं च ॥१७८॥

> निमन्त्रितान् हि पितर उपतिष्ठन्ति तान् द्विजान् ॥ तथासीनाजुपासते ॥ १७९ ॥ वायुवच्चानुगच्छन्ति

निमन्त्रितेन नियतात्मना भवितव्यमित्यस्य विधेरर्थवादे। ऽयम् ।

यसाद्मिमंत्रितान् बाह्यणान् भ्रदृश्येन रूपेण पितर उपतिष्ठन्ति तच्छरीरम-नुप्रविशन्ति, यथा भूतप्रहाविष्टम् ।

वायुवद्नुगच्छन्ति । यथा वायुः प्रायः पुरुषं गच्छन्तमनुगच्छति, न गच्छन्तं प्राची जहाति, एवं पितरी वायुभूता भवन्ति।

ग्रध्याय:

ि वृतीय

तथाऽऽसीनान् ब्राह्मकानुपासते। गच्छत्खनुगच्छन्ति, उपविष्टेषूपवि-शन्ति । निमन्त्रिता द्विजा पितृक्षपापन्ना भवन्तीत्यर्थः । तस्मान्न स्वतन्त्रैर्निमन्त्रितै-र्भवितव्यम् ॥ १७६ ॥

> केतितस्तु यथान्यायं हव्ये कव्ये द्विजात्तमः ॥ कथंचिद्प्यतिक्रामन् पापः सुकरतां व्रजेत् ॥ १८० ॥

केतित उपनिमन्त्रितः । हटये कटये दैवे पित्रये च । श्रङ्गीकृत्य निमन्त्रणम-भ्युपगम्य श्राद्धभोजनम् । यदि कथंचिदतिकामति, भोजनकाले न संनिधीयते, ब्रह्मचर्य च न रचति, तदा सूकरतां गच्छति स बाह्ययाः।

क्यंचित्कामाद्विसमृत्य वा।

२८५

यथान्यायमिति वृत्तप्रसम्।

धन्ये त्वाहु:। प्रार्थ्यमानस्यानभ्युपगम एव 'ग्रतिक्रमः'। तथा च श्राद्धकल्पे उक्तम् "अनिन्दितेनामन्त्रिते। नाविकामेत्" इति ।

एतचायुक्तम् । लिप्सया प्रवृत्तिः श्राह्मे, न पुनः शास्त्रतः । तत्रासत्यां लिप्सायां यदि नाङ्गीकरोति तहा को दोष: ॥ १८० ॥

> आमंत्रितस्तु यः श्राद्धे दृषल्या सह मे।दते ।। दातुर्यद्दुष्कृतं किंचित्तत्सर्वं मतिपद्यते ॥ १८१ ॥

वृषत्तीशब्दः स्त्रीमात्रोपलच्यार्थः, सामान्येन ब्रह्मचर्यस्य विधानात् । अतो ब्राह्म-ण्यपि वृषल्येव । वृषस्यति चालयति भर्तारमिति यागिकत्वं दर्शयति । अताऽयमर्थः । भोजनमङ्गीकृत्य तदहः यः खिया सह मादते रमते, तया सह सुरतसंभोगेच्छया संला-पालिङ्गनाद्यपि यो जनयति, तस्यायं देाष:।

दातुः श्राद्धस्य कर्तुः । यद्दुष्कृतं पापं किंचित्तत्मर्वं तस्मिन् सङ्कामित । अनिष्टफलयोगमात्रमनेन निर्दिश्यते। अन्यथा यत्र दाता पुण्यकृत् तत्र न कश्चि-होषः स्यात ।

'मोइनं' हर्षोत्पत्ति:। तेन संलापालिङ्गनाद्यपि न कर्तव्यम् ॥ १८१ ॥

अक्रोधनाः शौचपराः सततं ब्रह्मचारिणः ॥

न्यस्तत्रास्ता महाभागाः पितरः पूर्वदेवताः ॥ १८२ ॥

स्रकोधनाः कोधवर्जिताः ।

शीचपराः । 'शीचं' शुद्धता मृद्वारिभ्या प्रायश्चित्तेनान्तः शुद्धरा वा ।

स्ततं शुद्धेर्विशेषणम् । तेन निष्ठोवनादावाचमनादि तत्त्वणमेव कर्तव्यम् । ब्रह्मचारिषाः स्रोसम्भोगं परिहरन्ति ।

मनुस्मृतिः ।

न्यस्तशस्त्राः । न्यस्तं त्यक्तं शस्त्रं यैः । शस्त्रवहणं दण्डपारुष्योपलचणार्थम् । महाभागाः । श्रीदार्यधनित्वादिगुणयोगो 'महाभागता' ।

यत एवंविधं पितृषां रूपं, ते च ब्राह्मणानाविशन्ति, अतस्तैस्तद्रूपधारिभिर्भवितः यमि-त्यर्थवादेनायमर्थी विधीयते । पूर्वदेवताः पितरे। नाम, कल्पान्तरेऽप्येते देवता एवेति स्तुतिः। पूर्वकालं पितृगामर्चनीयत्वातपूर्वप्रहणम् ॥ १८२ ॥

> यम्मादुत्पत्तिरेतेषां सर्वेषामप्यशेषतः ॥ ये च यैरुवचर्याः स्युर्नियमैस्तान्निबाधत ॥ १८३ ॥

यत एतेषां पितृयामुत्पत्तिर्यं च पितरा यैहपचर्याः। ब्राह्मणेन सोमपाः, चत्रि-येगा इविष्मन्तः इत्यादि । तत्सर्वमण्यश्चित इहानीमुच्यमानं निबोधत बुध्यध्वम् ।

नियमेरित्यनुवादः। पूर्वमेव विहितत्वात् "नियतात्मा भवेत् " इति । बहुवचनं बहुत्वान्नियमानाम् ॥ १८३ ॥

> मनाहरण्यगर्भस्य ये मरीच्यादयः सुताः ॥ तेषामृषीणां सर्वेषां पुत्राः पितृगणाः समृताः ॥ १८४ ॥

हिरण्यगर्भः प्रजापतिः । तस्य पुत्रो हैरएयगर्भी मनुः । तथा चोक्तं प्रथमा-ध्याये— "एवं सर्व स सृष्ट्वेदं मां चेति"। तस्य मनार्थे मरीच्यादयः पुत्राः श्रज्य-ङ्गिरसावित्यादयस्तेषामृषीणां ये पुत्रास्त एते पितृगणाः।

"ननु च पित्राद्यः सर्वस्यात्मीयाः पितरः। एवं हि चोद्दितं 'पित्रे पितामहाय प्रपिता-महाय पिण्डान्निर्वपेत्।' तथा 'श्रत ऊर्ध्व पुत्रास्त्रिभ्यो दशुरिति'। तत्र किमिदमुच्यते---'ऋषीयां पुत्राः पितरः, सोमपा नाम विशासामिति'। न च विकल्पः शक्यः प्रतिपत्तुं — 'सोमपेभ्यो दद्यात्पितृपितामहेभ्यो वेति'। यत उत्पत्ती 'पुत्रेण कर्तव्यमिति' श्रूयते। सम्बन्धिशब्दश्च पुत्रशब्दः । तथा 'पिता यस्य तु वृत्तः स्यादिति' । तस्माद्भक्तव्योऽस्य प्रकरणस्यार्थः"।

बच्यते। स्तुतिरियं पूर्वविधिशोषभूता। नात्र तेषां सम्प्रदानता श्रुता। "ननु चोपचर्या इति विधिरस्ति"।

नायं चरतिः सामान्यक्रियारूपा विधिविषया भवितुमईति । उपचारा नाम कश्चिदानयागादिवद्वेदे न प्रतीयते । प्रायेग ह्ययं करोति-वत् सन्निहितकियापरतया प्रयुज्यते । सिन्नहितं च श्राद्धम् । तच विशिष्टसम्प्रदानकं विहितं न शक्यं पुनर्विधातुं, विधेयत्वेन च न सिन्निधिरस्ति । असिन्निहितस्य चरतिर्बाधकः । योऽपि स्नोके 'गुरव

240 -

उपचर्या' इतिप्रयोगस्तत्रापि शुश्रूवालचणार्थः पादधावनादिः प्रतीयते । सोऽपि यथो-दिताना पितृषा न सम्भवति । प्रकृत्यैकवाक्यतया चार्थवत्तोपपत्तेर्नार्थान्तरकल्पनाऽपि सम्भवति । यदि च स्रोमपाइयो यथावर्षा श्राद्धे देवतात्वेनाभिप्रेताः स्युस्तते। भ्राजन-वर्णनमुपयोगि । स्तावकत्वे तु सर्वमुपपद्यते ।

यः कश्चित्वित्वद्वेषात्पित्रये कर्मण्युपहतबुद्धिरनाद्श्वान्त्स्यात्तस्य प्रवृत्त्यर्थमिद्मारभ्यते। मैवं मंस्थाः 'मृतमनुष्यरूपाः पितरः, ये न तर्पिताः, श्राद्धे कं दोषं ,करिष्यन्ति, तर्पिता वा कं गुणमिति'। यत एते महाप्रभावाः। सर्वस्य जगतः प्रभुर्हिरण्यगर्भस्तस्य पुत्रो मनुः तस्यैते पै।त्राः । अत एव ऋषीगां चेत्युच्यते । न मनोर्थे केचिदन्ये पुत्राः, किंतर्हि ऋषयस्ते च प्रथितप्रभावाः मरीच्यादयः। तेषां पुत्राः 'पितरः'। बहु-विधाश्च प्रतिपत्तारा य एताहशोभ्योऽर्थवादवाक्योभ्यः प्रवर्तन्तेतराम् ।

ये च व्याचचते—"सोमपादिदृष्टि: पितृषु कर्तव्येति"—ते प्रमाणाभावादुपेच-गीयाः । न हि यथाऽऽदित्ये ब्रह्मदृष्टिरुपदिश्यते एविमइ तादृशं किंचन वचनमस्ति ।

येऽप्याहः "गृहीत्वा गात्रनामनी पितृभ्यो इद्यादिति, तच्चैतद्गीत्रं से।मपाः इत्यादिवर्षभेदेन"। तद्य्ययुक्तम्। नामनिर्देशोऽयं न गोत्रनिर्देशः, सोमपानामिति-श्रवणात् । 'गोत्रनामधेयःवेऽपि नामशब्द उपपद्यत एवेति" चेत् । एवं तर्हि गोत्र-निर्देशे वैयधिकरण्यं स्यात्, 'पितृणां सोमपा गोत्रमिति', न तु पितरः सोमपा इति ।

"श्रथाभेदोपचारेषा गोत्रेषा सन्तानव्यपदेशो दृष्ट इत्युच्यते । यथा बश्चर्मन्दुरिति।" अत्रोच्यते । इदमिह निरूप्यं किमेतद्रोत्रं नाम ।

द्यादिपुरुषः संज्ञाकारी विद्यावित्तशीयीदार्यादिगुग्रयोगेन ख्याततमः, येन कुलं व्ययदिश्यते । एवं तर्हि सर्वेषामेव ब्राह्मणादीनामवान्तरगोत्रभेदाः सन्तीति । स्मरन्ति च यादृशं पुरुषं तत्सन्तानजाः पुरुषा 'वयममुख्य कुत्रे जाता' इत्यतस्तेनैव व्यपदेशो युक्तः । न हि 'सोमपा वयमिति' कश्चिद्गोत्रत्वेन सोमपान्सारति, यथा भृगुगर्गगालवान् ।

ब्राह्मवानां च तैरेव गोत्रव्यपदेशो युक्तः ।तानि हि मुख्यानि गोत्रावि । रूढिरूपेव तत्र गोत्रशब्दः प्रवर्तते । न हि तेषां गोत्रत्वे एतल्लचग्रमस्ति 'झादिपुरुषः संज्ञाकारी गोत्रमिति'। ध्रनादित्वादेतद्वीत्राणां, ब्राह्मणादिजातिवत्। न हि पराशरजन्मत ऊर्ध्व पाराशरव्यपदेश: केषांचिद्वाह्यग्रानाम् । एवं सति श्रादिमत्ता वेदस्य प्रसुक्येत । ष्रता नित्यत्वादेतस्य गोत्रव्यपदेशस्योदकतर्पणादी तदेव गोत्रं श्रयितव्यम् । ये तु संज्ञाकारिक्सते न नित्याः, इदानींतनाः । न च नित्ये संभवत्यनित्यसोमपादानं वैदिको कर्मीय युक्तम् । प्रते। बाह्यसैर्यथागात्रं गार्ग्याय गर्गगात्राय वा स्वधा इदं उदकमऽस्त्वित एवमादिशब्देनोहेशं कृत्वा तता नामाच्चार्य उदकदानादि कर्तव्यम् ।

चत्रियादीनां नैताहशो गोत्रव्यवहारा विद्यते । न हि यथा ब्राह्मणो गोत्रं नियतं स्मरति, एवं चत्रियादयः। तस्मात्तेषां लीकिकमेव गोत्रम्—न्नादिपुरुषः संज्ञाकारी ख्याततम इति । अतस्तेन गोत्रेण श्राद्धादी व्यपिद्दश्यन्ते आदिमताऽपि नामधेयेनैव । न तु तेषां चत्रियाणां इविर्भुगित्यादिगात्रतया श्राद्धादै। व्यवदेशमईन्ति ।

येऽप्याहु:--''ग्रज्ञातिपत्रादिनामका ये तेषामेतैः शब्दैः श्राद्धादि चोद्यतं 'स्रोमपाना-ह्वयामि स्रोमपेभ्यः स्वधेति"-एतदपि न सम्यक् । उक्तं हि "नामान्यविद्वास्ततः

पितामहप्रपितामहेति"।

ग्रध्यायः ]

यदि चार्थवादतया न प्रकृतशेषत्वेनार्थवत्ता लभ्येत, तत एव कल्पा आश्रियेरन्। न त्वेकवाक्यतयाऽन्वये संभवति वाक्यभेदकल्पनेनार्थो न्याय्य: ॥ १८४ ॥ 🦠

> विराटसुताः सामसदः साध्यानां पितरः समृताः ॥ अग्निष्वात्ताञ्च देवानां मारीचा लेकिविश्रुताः ॥ १८५ ॥

श्राद्धार्थवादा श्रमी श्लोकाः, श्रशेषेग्रैकवाक्यत्वात् । न हि साध्यानां पितरः श्राद्धसंपदानं शिष्यन्ते । देवतात्वात् साध्यानाम् । देवतानां च न कर्मस्वधिकारा, नियोज्य-त्वाभावात्। न हि देवता नियोक्तुं शक्यते देवतात्वहानिप्रसंगात्। अधिकारे सति प्रतिपत्तव्यं कर्तृत्वम् । कर्तृत्वे च कुतः सम्प्रदानभावः । न चान्यद्वेवतारूपम् ।

विराजः सुताः विराद्र्युताः सामसदो नाम, ते साध्यानां पितरः। ईदृशमेव नित्यं कर्मावश्यं कर्तव्यम्—यत्साध्याः पूर्वदेवाः कृतकरणीया श्रपि पितृनर्चयन्ति ।

भानी पक्वं चरुपरे। डाशादिकं स्वदन्ते अग्निष्वात्ताः देवानामिन्द्राग्न्या-दीनां पितरः ।

मरीचेर्जाता मारीचाः।

लोकविश्वताः प्रसिद्धाः ॥ १८५ ॥

गन्धवीरगरससाम्॥ दैत्यदानवयक्षाणां सुपर्णिकन्नराणां च स्मृता बहि षदोऽत्रिजाः ॥ १८६ ॥

सर्व एते दैत्यादयः शास्त्रानधिकृताः अर्थवादार्थं संकीत्र्यन्ते । तेषां च स्वरूप-मितिहासप्रसिद्धम् ।

सुपर्गा पिनविशेषाः। कित्ररा प्रश्वमुखास्तिर्येष्वः।

एवंविधमेतित्पत्रयं कर्म यहैत्यदानवरचांसि यज्ञविध्वंसकराण्यपि नातिवर्तन्ते तथा तिर्यञ्चोऽप्यसंज्ञास्पृतिकाः।

प्रत्रेजीता बर्हिषदे। नाम ॥ १८६ ॥

सामपा नाम वित्राणां, क्षत्रियाणां इविश्वजः ॥ वैश्यानामाज्यपा नाम, शृद्राणां तु सुकालिनः ॥ १८७ ॥

उक्तार्थः प्रागेवायं श्लोकः।

सोमं पिबन्ति ज्योतिष्टोमादिदेवता इन्द्रादयः।

हविभु जश्चरुपुराडाशादिदेवताः।

ज्ञाज्यपा ग्राघारावाज्यभागप्रयाजादिदेवताः । सुका लिनः । कालयन्ति ग्रपवर्ज-यन्ति कर्मेति 'सुकालिनः' । कर्मापवर्गहोमदेवता ''ग्रयाश्चाग्नेस्यनभिशस्तीत्यादि'' विहिताः ॥ १८७ ॥

> सामपास्तु कवेः पुत्रा हविष्मन्ते।ऽङ्गिरःसुताः ॥ पुत्रस्त्यस्याज्यपाः पुत्रा वसिष्ठस्य सुकालिनः ॥ १८८॥

इविभु ज एव हविष्मन्तः।

कविभृंगुः। 'काञ्यं वदन्त्युशनसमिति' स्मरन्ति भागवम्।

यथैता देवता ऋषीयां पुत्रा एवं त्वदीयाश्चापि पितरे। देवतारूपा एवेति माऽवमंस्थाः ॥ १८८ ॥

> अनिप्रदेश्यानिप्रदेश्यान्काव्यान्विहिषद्स्तथा ॥ अप्रिष्वात्तांश्च सौम्यांश्च विमाणामेव निर्दिशोत् ॥ १८९ ॥

स्मनश्चिद्यः सोमः । न ह्यग्निना तस्य पाकोऽस्ति । तेन या देवता इज्यन्ते ता स्राप्यनिनद्याः समृद्धास्तद्गुणत उच्यन्ते ।

एवमप्रिदग्धानि चरुपुराहाशादोनि ह्वींषि अग्निना पच्यन्ते । तैर्या देवता इज्यन्ते ता अग्निदग्धाः । पूर्ववदेवमभिसम्बन्धः क्रियते ।

ये प्रमिद्या उच्यन्ते तानमिद्याश्रिदि शेत्। : ये प्रनिम्ध्यास्तान्त्सोमपानेव निर्दिशेत्।

एवं काट्यान्बर्हिषद इति । कवेः पुत्राः काव्यास्ते च "सोमपास्तु कवेः पुत्राः" इत्युक्ताः ।

बहिषदाऽत्रिजा उक्ताः।

नायमेवकारा यथादेशं द्रष्टन्यः। तथा ह्ययमर्थः स्यात् विप्राणामेवेति पितरो, न चित्रयादीनाम्। तच्च प्रागुक्तेन विरुध्येत। न चैते वर्णभेदेन पितृत्वेनोक्ताः, येन तस्मादाच्छिद्य त्राह्मणादिसम्बन्धिता एषामुच्येत। तस्माद्दपकृष्य एवकारोऽग्निष्वात्तानेव सौम्यानेव निर्दिशोदित्येवं सम्बन्धनीयः। विप्रमहण्मनुवादत्वात्चित्रियादिप्रदर्शनार्थम् ।

ग्रध्याय:

एवं नामानश्चेते पितरो वेदे श्रूयन्ते ''श्रिमिष्वात्ताः पितरो येऽमिदग्धा ये अनिध-दग्धा' इति तानमन्त्रातुदाहृत्य विवृणोति।

श्रथवैवं सम्बन्धः कियते । 'य एतैः शब्दैः पितर उच्यन्ते तान् विप्राणामेव निर्दिशेत् स्विपतृन् । न च शब्दभेदेनार्थभेदशङ्का कर्तव्या' । विप्रश्रद्दणमिकार्युपल स्वणार्थः प्राधान्यात् । प्रधानेन स्वप्रचर्ण भवति 'राजा गच्छतीति' ॥ १८-६ ॥

> य एते तु गणा मुख्याः पितृणां परिकीति ताः ॥ तेषामपीह विज्ञेयं पुत्रपौत्रमनन्तकम् ॥ १९०॥

एते तु मुख्या गणाः सेामपादयः पितृणाम् । तेषामपि पुत्रपात्राः अनन्ता विद्यन्ते । तेऽपि पितर एव । अस्माद्वाऽनियमवचनादेतद्रस्यते न सेामपादय उद्देश्याः । यदि हि तेषामपि पुत्रपात्राः 'पितरः'ते ह्यु देश्याः स्युः, न च तेषां किंचिन्ना-मधेयमाम्नातम् । तस्मादर्थवादतैवावसीयते ।

गवाश्वप्रभृतित्वात्पुत्रधै। चिमत्येकवद्भावः । स्मनन्तकमपरिमितम् । स्वार्धे कः ॥ १६० ॥

> ऋषिभ्यः पितरा जाताः पितृभ्ये। देवमानवाः ॥ देवेभ्यस्तु जगत्सर्वः चरं स्थाण्वनुपूर्वशः ॥ १९१ ॥

न पित्रयं कर्म दैवात्कर्मणो न्यूनं द्रष्टव्यम्। श्रापि तु तदेव प्रधानतमम्। यतो जन्मज्येष्ठाः पितरो देवानाम्।

तथाहि ऋषिभ्यः पितर उत्पन्नाः पितृभ्यो देवा इत्येष सृष्टिक्रमः । देवेभ्यो-उन्यत्सर्वे जगत् चरं जंगमं स्थाणु स्थावरं स्ननुपूर्वशः, प्रथमेऽध्याये उक्तः क्रमः । श्रतिकानतेऽर्थवादसम्पातः ॥ १६१ ॥

राजतैर्भाजनैरेषामथा वा रजतान्वितैः ॥
वार्यपि श्रद्धया दत्तमक्षयायापकल्पते ॥ १९२ ॥

राजनानि च भाजनानि रूप्यमयानि पात्राणि । तदभावे रजतान्वितः । दारुमयानि ताम्रमयानि सौवर्णानि वा राष्येणैकदेशयुक्तानि कर्तव्यानि ।

एतच्च पात्रं देयं घृतमध्वादिव्यञ्जनसौहित्याचित्तं पात्रं, तत्रेयं स्प्र्यमयता विधी-यते पात्रे । यच्च पिण्डनिर्वपणादि तद्धस्ताभ्यामेव कर्तव्यम् । यदप्युदकनिनयनं पिण्डेब्ववनेजनादि च तदपि इस्ताभ्यामेव । 'प्रपस्तव्येन इस्तेनेति' वचनात् । यत्त्दकतर्पणमान्वाहिकं तदपि इस्तेनापस्रव्येन सब्येन वा कर्तव्यम् । ''इदं हि श्राद्धप्रकरणे पठितम्।"

तन्न । अप्राकरियकस्य कर्मग्रोऽङ्गमप्यनारभ्याधोतम् ।

"तत्रीव वचनमस्ति।"

858

भवतु, अनुवादः स्यात्।

वार्यपि । अपिशब्दः पात्रश्रशंसां सूचयति । तिष्ठतु तावत्संस्कृतभोजन-दानं वारिमात्रमपि यदि रूप्यपात्रेण दीयते तदृष्यगुणसम्बन्धादचयं भवति । स्रक्षयाया-पकल्पते । धचयायास्तृ वेर्हेतुर्भवतीत्यर्थः ।

श्रद्धयेति सर्वदानेषु विहितत्वादनुवादः ॥ १६२ ॥

दैवकार्याद्द्रिजातीनां पितृकार्यं विशिष्यते ॥ दैवं हि पितृकार्यस्य पूर्वमाप्यायनं स्प्रुतम् ॥ १९३ ॥

देवानुदिश्य यत्क्रियते तद्दैवं कार्यम् । ततः पितृकाय विशिष्यते, विशेषेण कर्तव्यमुपदिश्यते ।

श्रनेन पित्र्यस्य प्राधान्यमाह । दैवं तत्राङ्गं कर्मेत्युक्तं भवति । अङ्गकर्भतामेव स्पष्टयति । दैवं हि यद्राह्मयभोजनं ततिपतृकार्यस्याच्यायनं वृद्धिकरम्। न स्वतःप्रधानं, पित्र्यस्यैव पोषकम् ॥ १-६३ ॥

> तेषामारक्षभूतं तु पूर्वं देवं नियाजयेत्॥ रक्षांसि विष्रद्धम्पन्ति श्राद्धमारक्षवर्जितम् ॥ १९४ ॥

रचैव श्रारचः, तम्प्राप्तं, स्नारसभूतं श्रारचार्थमित्युक्तं भवति । उपमायां वा भूतशब्द:-रचार्थमिव। यदा तु रचार्थ अतः पूर्व देवं बाह्यणं नियाजयेत् निमन्त्रयेत् आसने चे।पवेशयेत ।

ग्रपरार्थवादः ।

रसांसि श्रदृश्यानि कानिचित्सत्वानि इतिहासे। क्रिया विश्रजुरुपन्ति भाचिछन्दन्ति पितृभ्यः श्राद्धम्।

के "पुनर्देवा उद्देश्या:" १

गृद्धो तावत् "विश्वान्देवान् इवामहे" इतिमन्त्रस्य विनियोगाद्विश्वेदेवाः प्रती-यन्ते । पुराषोऽप्युक्तं ''विश्वेदेवा इति श्रुतिरिति'' ॥ १६४ ॥

> दैवाद्यन्तं तदीहेत पित्राद्यन्तं न तद्भवेत्॥ पित्र्याद्यन्तं त्वीहमानः क्षिपं नश्यति सान्वयः ॥ १९५ ॥

भादिश्च अन्तरच आद्यन्ता । दैवं भाद्यन्तावस्येति देवाद्यन्तम् । दैवेन कर्मणा भादिरुपक्रमः श्राद्धस्य कर्तव्यः। अत्रश्च निमन्त्रणं देवाना पूर्व कर्तव्यम्। अन्तः समाप्तिः। विसर्जितेषु पित्र्येषु ब्राह्मणेषु पश्चादैवानां विसर्जनं कर्तव्यम्।

मनुस्मृतिः।

गन्धादिदानेऽपि दैवापक्रमतां मन्यन्ते।

न तु तेषां प्रार्थानां दैवेने।पक्रमसमाप्ती सम्भवतः, आवृत्तिप्रसङ्गात् । प्रयोगीयर्भ-श्चायं दैवाद्यन्तता, न प्रतिपदार्थधर्मः । पदार्थानां तु गन्धमाल्यादीनां दैवापकमता विशेषेण कर्तव्यमुद्दिश्यते । तावस्त्रवृत्तिकेनैव क्रमेण सिद्धाति । निमन्त्रणं तावदैव-पूर्व कर्तव्यम् । यत एव प्रथमः पदार्थ स्नारब्यस्तत एवान्येषामारंभा युक्तः । पदार्थः पदार्थान्तरारम्भं नियच्छति यतः। तदुक्तं 'प्रकृत्या कृतकालानां गुकानां तदुपक्रमादिति'।

तच्छाद्धकर्म ईहेत कुर्यात्।

परिशिष्टोऽर्थवादः ।

ध्रध्यायः ]

पिच्याद्यन्तं न तद्भवेत् । दैवाद्यन्तत्वस्य विहितत्वात् पित्र्याद्यन्तप्रतिषेधोऽ-र्थवादतया लीकि कवाक्यवन्नेय:। लोके हि किंचिद्रिधाय तद्भिपरीतमप्राप्तमपि निषे-धति । किया हि द्रव्यं विनयति नाद्रव्यमिति ।

क्षिप्रं नश्यति सान्वयः । सन्तानाफलप्रदर्शनरूपोऽयं निन्दार्थवादः । अतश्च सर्व परिवेषणादि दैवपूर्वकं कर्तव्यम्। यस्वन्तरा भक्ताद्यपनयनं पिपा-

सर्तां च पानादिदानं तद्यस्यैवेच्छा प्रथममुपजाता तस्मा एवे।पनेतव्यम् । अनिर्धिनस्त-दनुरेाधेनेापनीयमाने प्रधानविधिबाधः स्यात् "हर्षयेत् ब्राह्मणानिति"। तथा कश्चि-न्मधुररसिवयोऽपराेऽम्लरससात्न्यसात्र—'भद्यं भोज्यं च विविधं पानानि सुरभीिष चेति'-बहुषु पानकेषु सत्सु यद्यन्य। नुरोधेन न ग्रन्यत्र रससात्स्यमापाइयेत्तते। व्याधि-रस्य जनितः स्यात् ।

तस्मादुपक्रमसमापने एव भोजने दैवादिना ॥ १६५ ॥

शुचि देशं विविक्तं च गामयेने।पलेपयेत् ॥ दक्षिणापवणं चैव पयत्नेने।पपादयेत् ॥ १९६ ॥

शुचिर्भस्माश्यिकपालकाद्यनुपद्दतः । विविक्तो विस्तीर्थो बहुभिर्जनैरनाकीर्थः। दिक्षणामवणो दिष्यस्यां दिश्यवनतः । तादृशं देशं यत्नेन सम्पाद्येत् । स्वभावतश्चे-त्ताहशो न लभ्यते तथा कर्तव्यं यथा स्वव्यापारेण सम्पाद्यते ।

तं च गोशकृतोपलेपयेत् । मृदादयो निवर्तन्ते, गोमयेनोपलेपनियमात् ॥ १-६ ॥

अवकाशेषु चेाक्षेषु जलतीरेषु चैव हि॥ विविक्तोषु च तुष्यन्ति दत्तेन पितरः सदा ॥ १९७ ॥

अवकाशी देशः । चेाह्याः स्वभावशुचयो मनःप्रसादजनका अर्ण्यादयः। जलतीराणि सरित्समीपपुलिनादीनि। विविक्तेषु विजनेषु तीर्थेषु च।

विध्यन्तरमिदम्। अतरव गोमयोपलेपनिवयमा नास्ति। उपपादयेदिति वच-नात्। यत्र सम्पाद्यं श्रुचित्वं तत्रासौ नियमः। स्वभावतः श्रुचिषु 'दृष्टमद्भिर्निर्णि-क्त'मित्येतावतैव योग्यता ।

एतेषु देशेषु दत्त न कृतेन श्राद्धेनात्यन्ततुष्टाः पितरे। भवन्तीति ॥ १-६७ ॥ आसनेष्यक्लप्तेषु बहिष्मत्सु पृथक् पृथक् ॥ उपस्पृष्टोदकान्सम्यग्विमांस्तानुपवेशयेत् ॥ १९८ ॥

उपक्लृप्तेषु कल्पितेषु विन्यस्तेषु पृथक् पृथक् विभागेन । नैकमासनं दीर्घ-धौतफलकादि सर्वेभ्यो दद्यात्। परस्परं यथा न स्पृशन्ति तथोपवेशनीया इति पृथग्महण्म् ।

बर्हि ष्मत्सु दर्भविष्टरास्तीर्थेषु । उपस्पृष्टोदकान् स्नातान् कृताचमनविधींश्च तान् पूर्वनिमन्त्रितानुपवेशयेत् ॥ १४८॥

358

उपवेश्य तु तान्विपानासनेष्वजुगुप्सितान् ॥ गन्धमाल्यैः सुरभिभिरर्चयेद्दैवपूर्वकम् ॥ १९९ ॥

उपवेशनानन्तरं गन्धमाल्येरचयेत् । गन्धान् कुङ्कुमकपूरादीन दद्यात्। माल्यानि क्रसमस्रजः।

सुरिमप्रहणं माल्यविशेषणम् । निर्गन्धानि पुष्पाणि न द्द्यात् । गन्धेष्वपि युक्तं विशेषणं, सन्ति गन्धा असुरभयस्तिन्नवृत्त्यर्थम् । अथवा सुरिभिभिर्धूपैः । स्वतन्त्रं सुरभित्रहण्म् ।

दैवेभ्यो ब्राह्मग्रेभ्यः पूर्व दत्वा ततः पित्रयेभ्यो दातव्यम् ।

इदं तु दैवपूर्वम्रहणं प्राग्भाजनप्रवृत्तेः पहार्थानां तदादिनियमार्थम् । प्रवृत्तभाजनानां तु पानव्यक्षनादिषु न नियम इत्येवमर्थमाहुः। अन्यथा कोऽर्थः पुनरभिधाने स्यात्

अजुगुण्सितान् अनिन्दितान् विप्रान् । अनुवादे। त्यम् । तादृशानामेव विधानम् । अथवा सत्यपि भूतप्रत्ययनिर्देशे प्रकृत्यर्थकर्तव्यतानिषेध एवायम् । उपरिष्टान्न जुगुप्सेत न निन्देतेत्युक्तं भवति । प्रत्ययार्थमात्रत्यागो वरं न सर्वपदार्थत्याग इति मन्यन्ते । अनुवाहे हि कुस्नमेव पदमनर्थकम् ॥ १ स्ट ॥

तेषामुद्रकमानीय सपवित्रांस्तिलानपि ॥ श्रम्नो कुर्यादनुज्ञाता ब्राह्मणा ब्राह्मणी: सह ॥ २०० ॥

अनुलिप्तेषु स्रग्विषु सुरभिधूपाश्जिव्रत्सु अर्घोदकमुपनेतव्यम् । तेनैवं सपविचां-स्तिलानि । पवित्रशब्दो दर्भेषु वर्तते । तेषां त्राह्मणानामुदकमानीय दत्वा तैरनुजातो रानौ होमं कुर्यात् । ब्राह्मणैरनुज्ञातः कुर्यादितिसम्बन्धः । सद सर्वे युगपदनुज्ञां दयुः।

अनुज्ञापनवाक्यमपि सामर्थ्यप्राप्तम्। न हि तेऽप्रार्थिता अनुजानीरन्। ततश्च 'अग्नौ करवाणि' 'करिष्ये' इत्येवमादीनि प्रश्नवाक्यानि लभ्यन्ते। अनुज्ञावाक्यमपि सामर्थ्यात्प्राप्तम् । सर्व चैतत्साधुभिः शब्दैः कर्तव्यम् । प्रदर्शितं चैतत् गृह्यकारैः ''ग्रग्नौ करवाणि करिष्य इति चानुज्ञापयेदेांकुर्वित्येवं त्रृ्युः'' ।। २०० ॥

> श्रग्नेः सामयमाभ्यां च कृत्वाऽऽप्यायनमादितः ॥ हविदानेन विधिवत्पश्चात्सन्तर्पयेत्पित्न् ॥ २०१ ॥

यदम्नीकर्तव्यं तदुच्यते ।

श्रध्यायः ]

ग्राग्ने: चतुर्थ्यथे पष्टी । ग्राग्नरेका देवता । सामयमाभ्यामिति द्वनद्वस्य देवतात्वं प्रानीषोमवत् ।

अनयोर्देवतयोरादित आप्यायनं हविदनिन कृतवा पश्चात्सन्तर्पयेतिप-तृन् । पिण्डनिर्वपणं त्राह्मणभाजनं च कुर्यादित्यर्थः । गृह्ये त्वन्या देवताः समाम्नाताः । येषां गृह्यं नास्ति तेषामिदं देवतावचनम् ।

**स्राप्यायनं** पोष**ण**म् । 'इविषा देवताः पुष्यन्ती'त्यर्थवादः ॥ २०१ ॥ अग्न्यभावे तु विप्रस्य पाणावेवोपपाद्येत् ॥ यो हाप्रिः स द्विजे। विप्रैर्मन्त्रदर्शिभिरुच्यते ॥ २०२ ॥

स्मार्तस्य वैवाहिकस्य दायादेवी ध्रानेरभावे विधिरयमुच्यते। लौकिकस्य तु पितृ-यज्ञनिषेधात् भावाभावावचिन्त्यौ । 'न पैतृयक्तिको होमो लौकिकेऽग्नाविति' वच्यति । "क्यं पुनस्तस्याग्नेरभावः"।

प्रोषितस्याग्निना विना द्रव्यब्राह्मणदेशसम्पत्ती च श्राह्मकाल उक्तः, नामावास्यैव। तत्र प्रोषितेन यदि पङ्किपावनः प्राप्तो द्रव्यं वा कालशाकादि तत्रायं विधिरुच्यते ।

"ननु च प्रोषितस्य कथं श्राद्धाधिकारः। यदि तावद्भार्या प्रवसति श्राग्निनाऽपि तत्रैव सिश्रधातन्यम्। यता नाभाभ्यामग्नेविरह इष्यते, भार्यया यजमानेन च। एवं हि श्रुयते 'नाग्निरन्तरितव्यः प्रवसताम्' इति । ध्रथ केवल एव गृहस्थः प्रवसेत्तदा भवेदग्न्यभावः । किन्तु मध्यकत्वादेतस्य सञ्चाधिकाराच, भार्यायामसंनिष्ठितायां, तदि-च्छाया स्रभावात् कथं साधारणस्य श्राद्धे विनियोगः । साधारणे हि द्रव्ये ध्रन्यतरानि-च्छायां त्याग एव न संवर्तते। अधाष्ट्यते—'तीर्धेष्वपि श्राद्धकरणमनेन न्यायेन न

तत्रेमानि वचनानि विरुध्यन्ते ''पुष्करेष्वच्चयं श्राद्धं तपश्चैव महाफलम्। प्राप्नोति । महोदधी प्रभासे च तद्वदेव विनिर्दिशेत् ॥' इति । नैष देषः। भार्यया सन्ह तीर्थयात्रा गच्छतः साग्निकस्योपपत्स्यते । इह तु यदि भार्यया सह प्रवासः, तदा नास्त्यग्ने-रभावः। प्रथ केवलस्य, तदा भार्येच्छाया ग्रपरिज्ञानादनिधकारः।"

उच्यते । प्रवसन् भार्यामनुज्ञापयति "धर्माय विनियोगं द्रव्यस्य करिष्यामि"

इति । तन्प्राप्तानुज्ञोऽधिकरिष्यते ।

२स्ट

प्राक् चोपनयनाद्दसत्यग्निपरिप्रहे विधिरयं भविष्यति । श्रस्ति चानुपनीतस्य श्राद्धाधिकार: । "स्वधानिनयनादिति" दर्शितम् । स्नातस्य च प्राग्विवाहात् पितृ-मरगाहावग्न्यभावः।

"नन् च परमेष्ठिमरगोऽग्निपरिम्रहः काठके पठ्यते"।

कृतदारस्यासौ द्रष्टव्या न स्नातकमात्रस्य । द्वौ हि कालौ स्मार्तकस्याग्नेर्विहितौ — भार्यादिर्दायादिर्वा (गौतम ५७) । तत्र येन विवाहकाले न परिगृहीताऽग्निः, पित्राऽ विभक्तत्वात्, ज्येष्ठेनवा सह वसता "भ्रातृणामविभक्तानामेको धर्मः प्रवर्ततः" इति भ्रनेन, तस्यासौ द्वितीयः कालः "दायकालाहते वा" इति । एष एव दायकालो यदा पिता स्रियते । तदपेचमेवैतत् । "शुचिर्भृतः पितृभ्यो दद्यात् ।" "श्राष्ट्रगो हाग्निमानीय प्रतिजागृयात्", इति । न चेदमग्न्याधानं श्राद्धाङ्गम् । तथा सति न तदर्वागस्योत्पत्तिः श्राद्धं वा वर्तते । न चाप्यत्यागाऽस्ति । "एष श्रीपसदोऽग्निस्तस्मिन् पाकयज्ञः" इति पठ्यते । न च पाक-यक्केऽप्यभार्यस्याधिकारः। "पतन्यवेचितमाज्यं भवति"। "व्रतं च पतन्युपेयादिति" दर्शपूर्णमासयोः श्रूयते । न च 'यदा प्रत्नो, तदैतत् व्रतापायनाज्यावेचार्ये प्रत्नोकर्त्को भविष्यतं इति शक्यमवकल्पयितुं, नित्यवदाम्नानात् । तत्रौपसदाऽग्निनरित्येष विधि-र्हातव्यः प्राप्नोति ।

"ननु च न पितृमरणमेव दायकालः। एवं हि पठ्यते—'सपिण्डीकरणं कृत्वा विभजेरन् ततः सुताः' इति ।'

विभागस्यायं कालो, न दायस्य। विभागेऽपि नायं नियमः, यतो 'धर्म्या पृथक् क्रियेतिं पठ्यते । तस्याश्च धर्मत्वं विभक्तानां पृथक् पृथक् श्राद्धकरग्रोनातिष्ट्यादिपूजया च।

न च ''नव श्राद्धं सद्द द्युः' इत्यादीनि वाक्यानि समाप्तविद्याविषयाणि । ईषद्विद्यो रागोद्रेकात्स्वदारनियमं मातिक्रमिषमिति कृतविवाहः प्रकान्तवेदार्थप्रवग्र-स्तस्य संवत्सरमात्रेण विद्यासमाप्ताविद्युच्यते "सपिण्डीकरणं कृत्वा विभजेरिन्नति"। तथा सृतभार्यस्य पुनर्दारांश्चिकीर्षत भादारप्राप्तेर्भवत्यग्नेरभावः । सर्वथा पत्न्या सष्ट यष्टव्यमिद्यस्तित्ववचने सति नाकृतविवाहस्याग्निपरिमहः।

एवं स्थिते (उनेरभावे आहुती ब्राह्मणस्य हस्ते प्रचिपेत्। "कस्य ब्राह्मणस्य"।

घष्यायः ]

य एव निमन्त्रितास्तेषामन्यतमस्य दैव उपवेशितस्यान्यस्य वा निमन्त्रितस्य। अर्थवादा या ह्याग्रिरिति।

मनुस्मृतिः ।

मन्त्रदर्शि भि: सम्मतञ्चेदमर्थविद्भिः ॥ २०२ ॥

**अक्रोधनान्सुप्रसादान्वदन्त्येतान्** पुरातनाः ॥ लेकस्याप्यायने युक्तान् श्राद्धे देवान् द्विजेक्तमान् ॥ २०३ ॥

ग्रयमर्थवाद एव । ब्राह्मणानां देवतारूपत्वं सम्पादयति । भ्रमिदें वता । तत्र हुतं तन्मुखेन देवता भ्रभन्ति । ब्राह्मणोऽप्येवंरूपः । तद्वस्तेऽपि चिमं देवता ग्रश्नन्त्येव।

' किंपुनर्देवतानां रूपं येन ब्राह्मणोऽपि देवतारूप उच्यते'।

अत आह अक्रोधनानिति । कथमेवं ब्रुवते ? तदर्थ दर्शयति । य एवं स्वभावा ब्राह्मणास्तेषां हस्ते ब्राज्याहुती प्रचेप्तव्ये ।

भ्रन्ये त्वाहुः । पूर्वत्राक्रोधना इत्यादिना पितृनुहिश्य निमन्त्रितानां स्तुत्यानामकोध-नादिधर्मी विहितः । अनेन देवनिमन्त्रितानामिति विशेषः ।

तथा चाह। श्राद्धे देवानिति।

पुरातना मुनय एवं वदन्ति । द्वितीयान्ते वा पठितन्यः । पुरातनानेता-न्देवान्त्साध्यदेवानस्मिन्करपे समुत्पन्नान् ।

लोकस्याप्यायने युक्तान्। एवं श्राद्धं भुष्तते। तत्र नैवं मन्तव्यम्— 'दृष्ट्युखार्थिना लोभात्स्वार्थे प्रवर्तन्तेऽतश्च किमित्येषा पूजा क्रियते'। यत धाप्यायय-न्ति लोकं प्रथिवीमन्तरित्तं दिवं चाता नैषामवज्ञा कर्तव्या ॥ २०३ ॥

> अपसन्यमग्नौ कृत्वा सर्वमादृत्परिक्रमम् ॥ अपसन्येन इस्तेन निर्वपेदुदकं भ्रुवि ॥ २०४ ॥

श्रानी यत्कर्तव्यं 'त्रानये स्वधा नम' इति श्राहुतिप्रचेपलच्यां कार्यं तद्पसव्यम् इचिग्रोन हस्तेन कर्तव्यं, न सव्येन, नाभाभ्यां, "उभयोर्हस्तयोर्मुक्तम्" इतिनिषेवात्।

इस्तद्वयसंयोगेन कर्तव्यताशङ्कायामपसव्येनेत्युक्तमिति केचित्।

इदं त्वयुक्तम् । या अग्नावाहुतयो हूयन्ते तासां च या आवृत्परिकमस्तस्या-पसन्यता विधीयते । दिच्यासंस्था प्राहुतीः कुर्यात् नोदक्संस्थाः, यथा दैवे । दर्ज्या वा इविर्भिस्तु कारयितव्यं नेादीच्यां कितिई दिचिणामिमुखं यथोदकं पित्रयेख तीर्थेन कार्यते।

सर्वमहणादन्यदिप परिवेषणाद्यपसञ्यमेव कर्तञ्यम् ।

स्रापसञ्येन इस्तेनोदकं निर्वपेत्। 'शनैरिति' वा पाठः। स्रत्नार्थः—श्रन्यथा "राजतैर्भाजनैः" इत्यनेन राजतभाजनप्राप्तये सञ्यहस्तविधिः। स्रावृत्तिरावृत्॥ २०४॥

> त्रींस्तु तस्माद्धविःशेषात्पिण्डान्कृत्वा समाहितः ॥ औदकेनैव विधिना निर्वपेदक्षिणामुखः ॥ २०५॥

यत्तद्धोमार्थ पात्रे गृहीतमन्नं तस्माद्धुतिशष्टात् जीन् पिण्डान् कृत्वा दिश्यस्यो दिशि मुखं कृत्वा निर्विपेत् । दर्भेषु पितृनुद्दिश्य प्रक्षिपेत् ।

• संइतं द्रव्यं पिण्डशब्देनोच्यते । तेन विशदमन्तं न दातव्यम् ।

श्रीदकेन । श्रीदको विधिर्यः समनन्तरमेवेकः 'श्रपसन्येनेत्यादि' (२०४ श्लोके) । श्रित्रेदं संदिद्यते । किं यत्तदन्नं त्राह्मणभोजनार्थं साधितं तते। पृथुद्ध्य हविःसंस्कारः कर्तन्य उत पृथक् चरुः साधनीय इति । किंपरिमाणं च तद्धविरिति । न ह्यत्र 'चतुरे। मुद्दोनि'त्यादिपरिमाणसम्भवः ।

विचारितमेतत् । विशेषाश्रवणात् कामचारः । परिमाणं यावता अर्थसिद्धिर्भवति । श्रीदक्विध्यतिदेशाच स्वइस्तेनापसन्येन पिण्डनिर्वपणं, न राजतैः पात्रैः ।

समाहितप्रहणं वृत्तपूरणार्थम् ॥ २०५ ॥

न्युप्य पिण्डांस्ततस्तांस्तु मयते। विधिपूर्वकम् ॥ तेषु दर्भेषु तं इस्तं निम् ज्याङ्कोपभागिनाम् ॥ २०६ ॥

न्युष्य दत्वा दर्भेषु तान् पिण्डान् तं हस्तं निर्मृज्याद्वर्भेषु तेषु येष्वेव पिण्डनिर्वपणं कृतम्।

स्मृत्यन्तरदर्शनात् दर्भमूलेषु मार्जनम्

अपरे च—न हस्तसंलग्नस्यात्रस्योदकस्यैव दर्भेषु संश्लेषग्रम्। यदि न किश्चिदिप हस्ते संक्षिज्येत्तथापि इस्तं दर्भेषु निर्मु ज्यादेव। न ह्यं तत्प्रतिपत्तिकर्मेव। येनासित वचन-प्रयोजने न क्रियेत। नेह श्रूयेत 'हस्तलानं निर्मु ज्यात्', किंतिहें 'हस्तमेव'।

"नतु च लेपभागिनामिति श्रूयते। तत्रासति लेपे न प्राप्नोति। अतः किमुच्यते 'यदि न कि चिदिप इस्ते संश्लियेत्तथापि कर्तव्यमिति'।"

उच्यते । साचात् मूर्तमन्नं कदाचित्र ऋब्यति । पिण्डेब्बनुवर्त्यमानेषु अत्ररस उदमावसम्पर्कात् संक्रामति इस्ते । स एव 'लेप' उच्यते ।

खेपभागिनामिति षष्ठी निर्मार्जनस्य तत्सम्बन्धतामाह । न च लेपभागिनः प्रत्यश्रहश्याः सन्ति येषां स्वस्वाम्यादिसम्बन्धो लेपस्य क्रियेत । तस्माल्लेपभागिना-मयं भागोऽस्तित्रति मनसा ध्यायेत । शब्देन वेदिशेत् । ग्रन्यं तु प्रिपतामहात्पूर्वे ये पितरस्तान् 'लेपभागिन' ग्राहुः। ग्रस्मिन्दर्शने 'प्रिपतामहिपत्रे' 'प्रिपतामहिपतामहाये'त्यादिभिः शब्दैरुद्देशः कर्तव्योऽस्रति तन्नामिनवेदने। हस्तमित्येकवचननिर्देशादेकेनापसव्येन हस्तेन पिण्डनिर्वपर्णं दर्शयति।

प्रयत इत्यनुवादी, विहितत्वात्।

ध्रध्यायः ]

विधियूर्वकिमितिशास्त्रान्तरदृष्टं विधि परिगृह्णाति । 'गन्धमाल्यधूपाच्छादनै-सिद्धोपहारैः पिण्डं निर्वपेदिति' शङ्कः । यस्त्विह विधिः श्रुतः स स्वमतेनैवोक्त इति विधिपूर्वकिमित्येतदनर्थकम् । तस्माच्छास्नान्तरविध्युपसंहारार्थं विधियूवकिमिति वचनम् ॥ २०६ ॥

त्राचम्यादक्पराष्ट्रत्य त्रिरायम्य शनैरस्न् ॥ षड्ऋत्रुंश्च नमस्कुर्यात्पित् नेव च मन्त्रवत् ॥ २०७ ॥

दर्भेषु पिण्डान् दत्वोदीचीं दिशं परावर्तेत । सब्येन मार्गेष । स्मृत्यन्तरे हि 'सब्यावृदुदकपरावृत्येति' पठ्यते ।

उत्तराभिमुखः स्थित्वा आचामेत्। आचम्य त्रोन् प्राणायामान् कुर्यात्। आसून्प्राणानायम्य सन्निरुध्य इत्येव, अत्र च "गायत्रीं शिरसा" इत्यादिविधिर्नास्ति।

श्रनेर्यथा नातिपीडा भवति । तथा चाह । यथाशक्यं प्राधानासित्वा । तदभिमुख एव सकुन्नमस्कुर्यात् । वसन्ताय नम इत्यादि ।

पितृंश्च नमस्कुर्यात् । सन्चवत् । 'नमो वः पितर' इद्यादिना मन्त्रेष । पितॄर्यां नमस्कारः पिण्डाभिमुखेन कर्तव्यः । 'ग्रभिपर्यायवृत्त्येति' हि स्मृत्यन्तरम् ॥ २०७ ॥

उदकं निनयेच्छेषं शनैः पिण्डान्तिके पुनः ॥

त्रविज्ञेच तान्पिण्डान्यथान्युप्तान्समाहितः ॥ २०८ ॥

यत एव पात्रादुदकेन प्राक्षिण्डदानाइर्भेष्ट्दकिनियनं कृतं तत एव पुनर्निनयनं पिण्डान्तिके पिण्डसमीपे कर्तव्यमिति । शेषप्रहणं प्रतिपत्त्यर्थं तस्योदकस्य । तथाहि शेषशब्द उपपन्नो भवति । श्रतश्च कथित्वत्तस्याभावे नास्ति पुनर्निनयनम् । गृह्ये तु 'नित्यं निनयनमि'त्युक्तम् ।

अविजिन्ने च तान् पिण्डान् । अववार्णं गन्धोपलिब्धः । गृह्ये तु "चरे।:

प्राव्यभन्नं भन्नयेत्" इत्युक्तम् ।

ययान्युप्रान् येन क्रमेश निह्नान् पित्रे पितामद्दाय प्रिपतामद्दायेति । समाहित इति स्रोकपूरश्यम् ॥ २०८ ॥

पिण्डेभ्यः स्वल्पिकां मात्रां समादायानुपूर्वशः ॥ तानेव विमानासीनान्विधिवत् पूर्वमाशयेत् ॥ २०९ ॥ [ तृतीयः

ष्प्रध्यायः ]

मनुस्मृति:।

303

अत्यन्ता लिपका मात्रा अवयवा भागस्तमेव। यो ब्राह्मणो यं पितरमुद्दिश्य उपवेशितः, तदीयात्पिण्डात् किश्विनमात्रं स एवाशयितव्यः।

अनुपूर्वश इत्युक्तार्थम् ।

इह तच्छब्दात्प्रकृतपरामशेकादग्न्यभाव इत्यत्र न प्रकृतवचनम् । पूर्वमन्यसमाददनीयात् ॥ २०-६॥

> भ्रियमाणे तु पितरि पूर्वेषामेव निर्वपेत् ॥ विषवद्वाऽपि तं श्राद्धं स्वकं पितरमाश्चयेत् ॥ २१० ॥

उक्तं "पितृभ्यः पिण्डाक्रिर्वपेत्" इति । क एते पितरा नाम । अनेकार्थो हि पितृशब्दो जनयितरि वर्तते । जनकः पितेति सम्बन्धिशब्दो दृश्यते । पूर्वप्रमीताः पित्राद्दयोऽन्ये च सम्बन्धिनः प्रेताः पितर उच्यन्ते । तथा च "नमे। वः पितरः" इत्यादिमन्त्रा बहुवचनान्ताः समर्था निगदा भवन्ति । अत एव स्त्रीश्राद्धे ने। ह्यन्ते । नमस्ते मातर्नमस्ते पितामही इत्यादि न कियते । अत एकोहिष्टे संख्योहः क्रियते, न प्रातिपदिकोहः । तथा च सूत्रकारः "एकवन्मन्त्रान्हेत" इत्यादि । 'नमस्ते पितरि'त्येवमूहः कियते । यो श्रातुः पितामहादेवी एकोहिष्टं करोति स चैत्रमूहित—'नमस्ते श्रातः' नमस्ते पितामह 'नमस्ते पितृब्य'इत्यादि । पितृब्यादीनामनपत्यानां श्राद्धं विहितम् । 'यो यत आददीत स तस्मै द्यादिति' । देवताविशेषवचने। प्रयस्ति पितृश्यदः कृतस्थनित्येऽर्थे वर्तते । निरुक्तकारा हि दैवते मध्यस्थात्र पितृन् समामनन्ति "मस्तः रुद्राच्यनः पितरः" इति ।

एवमनेकार्थे पितृशब्दे विशेषावधारणार्थमाह । श्रियमाणे जीवति पितरि सति पूर्वेषां पितामहप्रपितामहतिपतृणां निवपेत्, त्रयाणां, बहुवचननिर्देशात् । तथा च गृह्ये ''येभ्यः पिता दद्यात्तेभ्यः पुत्रो दद्यात्पितापुत्री चेदाहिताग्रो स्यातामिति''।

"ननु च न चतुर्थं पिण्डो गच्छतीत्याहुः"।

सत्यम् । नैवात्र चतुर्थः पिण्डो दीयते ।

पचान्तरमाह विश्वद्वा। यथा ब्राह्मणा निमन्त्रणापूर्वकं ब्रह्मचारिणो नियम-वन्तरच पूज्यन्ते, तथैव जीवत्पितृकेण पिता भोजनीयः। श्राद्धं श्राद्धार्थमन्तं श्राद्धम्।

भत्र च पितृत्वमेव भोज्यत्वे कारणं न जातिगुणावपेच्यौ। एवं इगाहु:—'पितृपीत्यर्थ श्राद्धं, तत्र मृतस्य प्रोती कर्तव्यायां को जीवति पितरि परिभवा येनासौ न भोजयेत्।'

स्वकमित्यनुवादः, सम्बन्धिशब्दत्वादेव सिछेः।

भोजनमत्र पितुश्चोदितं हितं, पिण्डनिर्वपणं तु दर्भेषु पितृणां कर्तव्यमेतत्त इति विरोधात् । यदि हि पात्रस्थानीया दर्भास्तदा जीवतः पितुः स्वाम्ये दानोत्पत्तौ ग्रल्पिका मात्रामाशयेदिति न युज्यते। जीवते हि स्विमच्छाविनियोज्यम्। न च तिस्मिन्पिण्डे उज्जनादिदानमुपपद्यते ग्रर्धजरतीयप्रसङ्गात्। न द्यत्राज्जनादिसंस्कृतेन पितुः किश्चित्प्रयोजनमस्ति। तस्माददृष्टार्थमञ्जनादिदानम्। ग्रञ्जनादिरहितं तु कदाचिदात्मनः पितुः परस्य वा भोजनयोग्यं भवतीत्येवमर्धजरतीयम्।

तस्माइस्मिन्पत्ते पिण्डनिर्वपग्रं द्वयाः पितामद्वपितामहयाः।

गृह्यकारास्तु स्मर्गन्त ''जीवित्पतृकस्य न पिण्डपितृयज्ञो न श्राद्धम्'', किंतिर्हि ''ग्रनारम्भ एव तस्य कर्मग्रो, होमान्तता वा'' ॥ २१० ॥

पिता यस्य तु हत्तः स्याज्जीवेचापि पितामहः ॥

पितुः स नाम सङ्कोर्त्य कीर्तयेत्प्रपितामहम् ॥ २११ ॥

पितुर्नामसङ्कोर्तनेन तर्दायावाहनपिण्डदानब्राह्मणभोजनानि लच्चन्ते ।

कीर्तयेत्प्रपिताहम् । जीवते पितामहाय न द्यात् । किर्तर्हे ततः पूर्वाभ्यां,

'पितुःपितृभ्यो निष्टणीयादिति' समरन्ति ॥ २११ ॥

पितामहो वा तच्छाछं भुद्धितित्यब्रवीन्मनुः ॥

कामं वा समनुज्ञातः स्वयमेव समाचरेत् ॥ २१२ ॥

यथा जीवत्पिता भोज्यते तद्वत्पितामहोऽपि ।

श्रमुज्ञां पितामहात् प्राप्य समाचरेत्स्वयस् ।

परता द्वयोर्दद्यात्, प्रपितामहाय एकस्मा एव वा। एष 'कामं' 'स्वयम'
इस्मनयोर्रथः ॥ २१२ ॥

तेषां दत्वा तु इस्तेषु सपवित्रं तिलोदकम् ॥ तित्पण्डाग्रं प्रयच्छेत्तु स्वधैषामस्त्विति ब्रुवन् ॥ २१३ ॥

यदुक्तं 'पिण्डेभ्यः खिल्पकां मात्रामाशयेदिति', तस्यायं कालविधिदेशविधिश्चः ध्रम्रदेशात्पिण्डस्य मात्रा म्रादातव्या । दभीस्तिलोदकं च दत्वा तदनन्तरं पिण्डभागं म्रयच्छेत ।

स्वधेषामस्ति ब्रुवन् । एषामिति सर्वनाम्ना विशेषनामानि गृह्येन्ते । एवं सम्बन्धः क्रियते—'येषां यानि नामानि तान्युच्चार्य स्वधाऽस्त्वित ब्र्यात्' । स्रतः स्वधाशब्द्योगे चतुर्थ्या निर्देशः कर्तव्यः, 'स्वधा देवदत्तायास्तु' 'स्वधा यज्ञदत्ताया-स्त्विति' । एवं व्याख्याने शास्त्रान्तरिवरोधो न भवति ॥ २१३ ॥

> पाणिभ्यां तूपसंग्रह्य स्वयमन्नस्य वर्द्धितम् ॥ विमान्तिके पितृन् ध्यायन् ज्ञनकैरुपनिक्षिपेत् ॥ २१४ ॥

उभाभ्यां इस्ताभ्यां स्वयं गृहीत्वा ख्रान्नस्य वर्धितं अन्नेन पूर्णं भाजनं विद्यान्तिके रसवत्यगारादीनां, यत्र ब्राह्मणा भोज्यन्ते, तस्मिन्देशे उपनिष्ठिपेत् ब्राह्मणानां समीपे स्थापयेत्।

अन्ये तु व्याचचते—वर्धितं परिवर्तु लमन्नमुच्यते । तद्विमान्तिके पितृन् ध्यायन् 'तुभ्यमिदमिति' ध्यात्वा निक्षिपेत्, यथा विकिरम्।

तदयुक्तम् । "उपनीय सर्वं परिवेषयेत्" इति वच्यति । अतः परिवेषणार्थं प्रदेशा-न्तरादानीय तस्योपनिचेपोऽयम् ॥ २१४ ॥

> उभयोर्हस्तयोष्ठिकं यदत्रमुपनीयते ॥ तद्विपलुम्पन्त्यसुराः सहसा दुष्टचेतसः ॥ २१५ ॥

द्वाभ्यां इस्ताभ्यामन्नमुपनेतव्यं परिवेष्टव्यं, न चैकेनेति । परिवेषणमुपनयनमेव । ततस्तत्राप्ययमेव धर्मः पूर्वोक्तः । तस्यार्थवादः ।

डभाभ्यां इस्ताभ्यां मुक्तं विजितमपरिगृहीतं यदत्रमुपनीयते परिवेषणार्थं तिद्ध-मजुम्पन्ति विनाशयंत्यसुराः । सहसा बह्नेन । दुष्टचेतसः पापात्मानः । स्रसुरा देवद्विषः ।

उभयोरित्यधिकरणे सप्तमी । मुक्तमकृष्टमस्थितम् । भवन्ति च प्रतिषेधोपसन्नि-धानेऽपि कारकविभक्तयः—'ग्रामान्नागच्छत्यासने ने।पविशति त्रिरात्रं ने।पवसति'॥२१५॥

> गुणांश्र सूपशाकाद्यान् पया दिध घृतं मधु ॥ विन्यसेत्प्रयतः पूर्वं भूमावेव समाहितः॥ २१६॥

गुणा व्यक्तनानि । एषामेव प्रदर्शनार्थमुत्तरः प्रपश्वः । सूपशाकाद्यान् विन्यसेद् भूमावेवापयच्छेत । न दारुमये फलकादी ॥ २१६ ॥

भक्ष्यं भोज्यं च विविधं मूलानि च फलानि च॥
ह्यानि चैव मांसानि पानानि सुरभीणि च॥ २१७॥

धानाशब्कुल्यादयो- 'भच्याः'। खरविशदमभ्यवद्दरणीयं हि भक्त्यमित्युच्यते। भोज्यं घृतपूरादिः ॥ २१७॥

> जपनीय तु तत्सर्वं शनकेः सुसमाहितः॥ परिवेषयेत प्रयतो गुणान्सर्वान्प्रचोदयन्॥ २१८॥

उपनीय विप्रान्तिके सर्वमेतङ्हौकयित्वा । ततः परिवेषयेत् । भुज्यधिकर-ग्रोपादानमावर्जनम् । भुजानस्य परिवेषग्रं यद्यप्यन्तिकदेशे ध्रपेचितं तथापि तेषा-मन्तिके निधातव्यं यथा भुजानानामुच्छेषग्रेन न संसृज्यते ।

मनुस्मृति:।

गुणान् भत्त्यभोज्यादेर्द्रव्यस्य ये गुणा अम्लत्वादयस्तान्प्रणोदयमानः इदः मम्लिमिदं मधुरिमदं खाण्डविमत्येवमावेदिते तेषां यद्रोचते तत्तदद्यादिति वदयमा- णेन सम्बन्धः।

श्वनकेरित्याद्यनुवादः श्रतोकपुरगार्थः ॥ २१८ ॥

नास्त्रमापातयेज्ञातु न कुप्येन्नानृतं वदेत् ॥ न पादेन स्पृशेदन्नं न चैतदवधूनयेत् ॥ २१९ ॥

स्मसं स्रश्रु रोदनं तन्न पातयेन कुर्यात् । प्रायेण प्रेतश्राद्धादाविष्टवियोगजेन दु:खानुस्मरणेनाश्रुपातो जायते, तस्य निषेधः । स्रानन्दाश्रुणस्त्वकस्मात्पतते। न देशः ।

न जातु कहाचिद्यश्रुविमाचनं कुर्यात्।

न कुप्येत्कोधं न गृह्वोयात् ।

श्रनृतवचनस्य पुरुषार्थतया निषिद्धस्य कर्मार्थोऽयं प्रतिषेधः ।

न पादेन स्पृशेदन्नमुच्छिष्टमनुच्छिष्टं च।

न चैतदन्नमवधूनयेदवकम्पयेत्। इस्तादिने।त्त्रिष्य पुनर्न विचिपेत्।

श्रन्ये तु व्याचत्रते—वाससा धूल्याद्यपनयनार्थ यदवधूननं न तदत्रस्योपरि कर्तव्यम् ॥ २१६ ॥

> अस्र गमयति मेतान् कोपोऽरीननृतं शुनः ॥ पादस्पर्शस्तु रक्षांसि दुष्कृतीनवधूननम् ॥ २२० ॥

ध्रस्यार्थवादः। अश्रुविमोचनं कियमाणं प्रेतान् गमयति प्रापयति श्राद्धम्। न पितृशामुपकारकं भवति । प्रेताश्चात्र पिशाचवद्भूतविशेषा विविचताः न स्त्रस-पिण्डोकृताः सम्प्रतिमृताः।

रक्षांसि भूतप्रेतवत् अवगन्तव्यानि ।

श्रारयः प्रसिद्धाः।

तथा दुष्कृतीन् दुष्कृताचरणान् पातिकनः ॥ २२० ॥

यद्यद्रोचेत विषेभ्यस्तत्तद्यादमत्सरः ॥

ब्रह्मोद्याश्च कथाः कुर्यात्पितृणामेतदीप्सितम् ॥ २२१ ॥

यदादमं व्यानं पानं चामिल्वयेयुस्तत्तहमत्सरः धलुव्धा ददात्। 'मत्सर' इति लोभनाम ।

रे।चेत् प्रीतिं जनयेत्।

ब्रह्मोद्याः । ब्रह्मीय वेदे या उद्यन्ते कथ्यन्ते ता 'ब्रह्मोद्याः' देवासुरयुद्धं, वृत्रवधः, सरमाकृत्यमित्याद्याः । श्रथवा 'कः स्विदेकाकी चरतीत्यादि' (वाजसनेय-संहिता २३ । ६ )।

'ब्रह्माद्याश्च कथा' इति वा पाठः । तत्प्रधानमन्त्रार्थनिरूपणाद्याः 'कथाः' संलापा लीकिकैः शब्दैः ।

पितृणामेतदीिष्वतमित्विषतिमत्वर्थवादः ॥ २२१ ॥

स्वाध्यायं श्रावयेत्पत्रये धर्मशास्त्राणि चैव हि ॥ श्राख्यानानीतिहासांश्र पुराणानि खिलानि च ॥ २२२ ॥

स्वाध्वायो वेदः । मन्वादिश्रन्था धर्मशास्त्राणि । स्राख्यानानि सैापर्ध-मैत्रावरुणादीनि बाह्व च्ये पठतन्ते । द्वतिहासा महाभारतादयः । पुराणानि व्यासादि-प्रणीतानि सृष्टरादिवर्णनरूपाणि । खिलानि श्रीस्क्तमहानाम्निकादीनि ॥ २२२ ॥

> हर्षयेद्ब्राह्मणांस्तुष्टो भाजयेच शनैः शनैः ॥ अन्नाद्येनासकृच्चैतान्गुणैश्र परिचोदयेत् ॥ २२३ ॥

सत्यिप निमित्ते न स्वं दुःखं केनचित्प्रकारेण दीर्घेणोच्छ्वासाहिना प्रकटयेहिपितु हृष्टवत् स्यात्।

ब्राह्मणान् हर्षयेत्। गीतादिना परप्रयुक्तेन, ग्रविरुद्धेन वा प्रसङ्गागतेन परिहासेन। स्वाध्याये पठामाने चिरं कश्चिदुद्विजेत्। तदा ततो विरम्याख्यानकैर्गीतादिना च रमयेत्।

शनैर्भाजयेत् । कतिचिद्यासान् गृह्णोत साध्वेतत्सम्यक् भोजनिमत्येवमादिभिः प्रियवचनैर्भोजयेत् । शनैर्न संरम्भेण ब्र्यात् ।

श्रवाद्येन पायसादिना ।

गुणैश्च व्यक्षनैर्दानार्थमुद्धृतै रसवत्तया योजयन् भोजनार्थमुत्साइयेत् । 'स्वाद्याः इमाः शब्कुल्यः, सुरसेयं चोरिग्रीति' पात्रस्थमेवमादिइस्तगृहीतं कृत्वा पुरस्थितः पुनः पुनव्र्व्यदित्येषा 'परिचोदना' ॥ २२३ ॥

त्रतस्थमि दै। हित्रं श्राद्धं यत्नेन भोजयेत् ॥ कुतपं चासनं दद्यात्तिलैश्च विकिरेन्महीम् ॥ २२४ ॥ स्रमुकलपचे दै। हित्रस्य यत्नेन भोज्यते।च्यते । कुतपोऽजलोमसूत्रै: कम्बालाकार: पट: । उदीच्येषु कम्बल इति प्रसिद्धः । तं यासनं दद्यात् । न दै।हित्रपचे, किंतर्हि अन्यदापि । यते वच्यति "त्रीणि श्राद्धे पवित्राणीति", श्राद्धमात्रविषयत्वात् । तिलेश्च विकिरेन्भहीम् । तिलाश्च मह्यां भुवि निचिपेत् ॥ २२४॥

त्रीणि श्राद्धे पवित्राणि दौहित्रः कुतपस्तिलाः ॥ त्रीणि चात्र प्रशंसन्ति शौचमक्रोधमत्वराम् ॥ २२५ ॥

पविचाणि पावनानि साधुत्वसंपादकानि ।

ग्रध्यायः ]

श्राद्यः श्लोकार्धोऽनुवादः । उत्तरस्तु विधेयार्थः ।

शीचमशुचिसंसर्गपरिहार:। प्रमादाद्वा जातस्याशुचित्वस्य मृद्रार्थादिना यथा-शास्त्रं शुद्धिः। ग्रात्वरां विश्रब्धं भोजनाद्यनुष्ठानम् ॥ २२५ ॥

> अत्युष्णं सर्वमन्नं स्याद्भुद्धीरंस्ते च वाग्यताः ॥ न च द्विजातया ब्रुयुर्दात्रा पृष्टा हविर्गुणान् ॥ २२६ ॥

उद्यामेवा'त्युच्यं' अतिगतमुद्यामिति । प्रपतितपर्याः प्रपर्य इति यथा । 'सर्व'मन्नं गुणाश्च ।

यस्योष्णस्य भोजनमुचितं तत्रैवेदमुष्णताविधानं, न तु दध्योदनादेः, यत्तदुष्णं अप्री-तिकरं व्याधिजनकं च । तत्र 'इर्षयेद्वाह्मणानिति' विरुध्येत ।

उद्याभोजनविधानाच न सकृत्सर्वमन्नं परिवेष्टव्यम्। तथाहि बहुभोजिनां शीतं भवेदन्नम्। तस्माद्भुक्ते पुनर्दद्यात्। न च भुक्तानेभ्य उच्छिष्टत्वात् ।दानमयुक्तमिति-वाच्यम्।भोजनविधिरेवंरूप एव। स्नातृप्तेभीजियतुर्व्यापारः। न ह्यत्रौदनादि प्रतिप्राह्य-तया संबध्यते। स्नत एव न तत्र प्रतिप्रहमन्त्र स्रोहनादिषु प्रयुज्यते।

वाग्यताः वाक् यता नियमिता यैः । छान्दसः परनिपातः । वाचा वा यताः । 'साधनं कृतेति' समासः । कर्तृवचनश्च तदा 'यत' शब्दः व्यापारनिषेधो 'नियमनं', वाचश्च व्यापारः शब्दे। बार्गं, तत्प्रतिषेधः क्रियते । व्यक्ताव्यक्तशब्दोबारगं न कर्तव्यम् । इविषे गुणा न च वक्तव्याः । 'इष्टैः' सद्भिश्वानैदात्रे न विविच्चतमिति स्मरन्ति ।

"ततु वाङ्नियमादेवैतित्सिद्धम्"। सत्यम् — श्रभिनयादिनाऽपि न कर्तव्यम् । ब्रुविः प्रतिपादने वर्तते । ब्रूयुरिति न शब्देश्चारणमेव ॥ २२६ ॥

> याबदुष्मा भवत्यत्रं याबदश्चन्ति वाग्यताः ॥ पितरस्ताबदश्चन्ति यावन्नोक्ता हविगु णाः॥ २२७॥

पूर्वस्य विधेरर्थवादोऽयम् । उदमा भ्रीष्ण्यम् ॥ २२७ ॥

> यद्वे ष्टितिश्वरा अङ्क्ते यद्अङ्क्ते दक्षिणामुखः॥ सापानत्कश्च यद्भुङ्क्ते तद्वै रक्षांसि भुञ्जते ॥ २२८ ॥

वेष्टितमुष्णीषादिना । उदीच्या हि शाटकैः शिरो वेष्टयन्ति । येतु व्याचचते 'चूडाकारैरिप केशैंवेष्टितशिरा भवतीति' न ते युक्तिवादिनः । केशास्ते वेष्टयन्ते, न शिरः । न च केशा एव शिरः । शिरस्था हि ते । सूत्रादेस्तु न निषेधः । न हि तत्र वेष्टनव्यवद्वारो लोके ।

दिच्याभिमुखस्य दे।षवचनात् स्वल्पे प्रदेशे दिचियोतरिदगिभिमुखस्यापि भोजनमनु-जानाति । श्रन्यथा उदङ्ग् स्वानां विधानात् कुते। दिच्यास्याः प्राप्तिः ।

उपानहै। चर्ममयं पादत्राग्यम् । अन्ये तु चर्मपादुके उपानहाविति व्याचत्तते । रक्षांसि भुञ्जते न पितर इति निन्दा ॥ २२८॥

> चाण्डालश्च वराहरच कुकुटः रवा तथैव च ॥ रजस्वला च षण्डरच नेक्षरत्रश्चतो द्विजान् ॥ २२९ ॥

वराहः शुकरः । स च श्राम्यः ।

स्वस्र त्रिधानते नेचेरित्रति यद्यपि श्रुतम् तथापि तत्प्रदेशसित्रिधिमेव शिष्टा नातु-मन्यन्ते । तथा च 'घ्राग्रेन शूकर' इत्यादि क्रियान्तरमर्थवादेन श्रूयते । न चानीचमाग्रस्य घ्राग्रं संभवति ।

सिन्निहितानां तु स्वरूपानुवादे। प्रयम् । सूकरे। विजिन्नति । कुक्टुटः पचानुद्धने।ति । तस्मात्परिश्रिते दद्यादिति विधिः । प्रयोजनमेतद्दोषाभावेऽपरिश्रितेऽपि दद्यात् ।

वरहो नपुंसकः ॥ २२६॥

होमे प्रदाने भोज्ये च यदेभिरभिवीक्ष्यते ॥ दैवे हिविषि पित्रये वा तद्गच्छत्ययथातथम् ॥ २३० ॥

होमे अभिहोत्रादौ शान्त्यादिहोमे वा।
प्रदाने गोहिरण्यादिद्रव्यविषये। अभ्युदयार्थे।
भाजये ब्राह्मणा यत्र धर्माय भोज्यन्ते।
देवे हविष दर्शपौर्णमासादौ।
पित्रये श्राद्धे।
यदिमवीस्यते कियमार्थं कर्म।

तद्भच्छ त्यययातयम् । यद्ये क्रियते तद्विपरीतं भावयति । यद्यपि श्राद्धप्रकरणं तथापि वाक्यादन्यत्रापि होमादावयं प्रतिषेधः ॥ २३० ॥

मनुस्मृतिः।

घारोन श्रूकरे। हन्ति पक्षवातेन कुकुटः ॥ श्वा तु दृष्टिनिपातेन स्पर्शेनावरवर्णजः ॥ २३१ ॥

पचकृतेन वायुना कुक्कुटो हन्ति । व्याख्यातमेतत् । तावित देशे निवारणीयमेषां संनिधानं यावित स्थिताः पश्यन्ति ।

स्रवरवर्णजश्चाण्डालः प्रकृतत्वात् ।

अध्यायः ]

स्पर्शाद्दयश्च प्रकृतिकियापराः, न विविच्चतस्वरूपा इति व्याख्यातम् । क्ष्रित्रोऽवाद्यमेतत्—"चाण्डालस्य सामान्यतः स्पर्शत्रतिषेधादसत्यां प्राप्तौ प्रतिषेधान-

र्थक्यम् । अतः श्रूद्रोऽवरवर्णजः तस्य च द्विजातिश्राद्धस्पर्शनिषेधा नात्मीये इति ।"

विविचितेऽपि—नान्नपानादिस्पर्शदेशेषाऽयमुच्यते, कितिई यो देशः परिगृहीते। नदीपुत्तिनादिरपरिश्रितस्तस्य स्पर्शः। तस्य हि व।य्वादित्यादिना शुद्धिरुक्ता । स्रतः सत्यां प्राप्तौ युक्तः प्रतिषेधः ॥ २३१ ॥

खङ्जो वा यदि वा काणा दातुः प्रेष्याऽपि वा भवेत् ॥ हीनातिरिक्तगात्रो वा तमप्यपनयेत्पुनः ॥ २३२ ॥

प्रेडया भृतकः । प्रिपशब्दादन्योपि यदच्छया संनिहितो बान्धवादिरपनेयः । तस्मात्प्रदेशादपसारयेत्।

खंजा गतिविकतः अजङ्गमादि ।

हीनातिरिक्तगात्रः षगढः कृषिखण्डीकः श्लीपद्यादिः ॥ २३२॥

ब्राह्मणं भिक्षुकं वाऽपि भोजनार्थमुपस्थितम् ॥ ब्राह्मणैरभ्यनुज्ञातः शक्तितः प्रतिपूजयेत् ॥ २३३ ॥

ग्रतिथित्वेनागतं व्राह्मणं भिसुकं भिचार्थिनं त्राह्मणमिप भाजनप्रवृत्ते व्राह्मणे-रनुज्ञातः शक्या पूजयेत्। भाजनेन भिचादानेन वा युक्तार्थतयाऽर्घयेत्। यतः स पाकस्तदहस्तदर्थे एव ॥ २३३ ॥

सार्ववर्णिकमन्नाद्यं सन्नीयाष्ट्राच्य वारिणा ॥ समुत्स्रजेद्गुक्तधतामग्रता विकिरन् भ्रवि ॥ २३४ ॥

वर्णशब्दः प्रकारे द्रष्टव्यः। सर्वप्रकारैव्ये अनैरुपेतमन्नाद्यं सन्नीय एकी कृत्य वारिणा ग्राण्लाव्य भुक्तवतां तृप्रानां 'तृप्ताः सम' इतिवचनान्तरं ग्राग्रतः समु-त्मुजेत् विकिरेतः नैकस्मिन्नेव देशो, किं तर्षि विशीर्णम् । वितीय:

भुवि । न पात्रेषु । भूमाविप न शुद्धायां, किंतर्हि, वच्यति "दर्भेषु विकिर" इति । "सकृत्त्रिवी विकिरं कुर्यात्" इति शङ्खः ॥ २३४ ॥

असंस्कृतप्रमीतानां त्यागिनां कुछयोषिताम्॥ उच्छिष्टं भागधेयं स्यादर्भेषु विकिरहच यः॥ २३५॥

'नास्य कार्योऽग्निसंस्कार' इत्यत्रिवर्षा स्थानंस्कृ तास्तेषां समीतानाम् । पात्रस्थं उच्छिष्टं दर्भेषु विकिरश्च तेषां भागधेयम् । भाग एव भागधेयशब्देनोच्येते । न हि तेषां श्राद्धोपकारे। नास्ति ।

त्यागिनां गुर्वादीनाम्। अथवा कुलयाषितां कुलस्रीणामदृष्टदेशाणां भार्याणां स्यक्तारः। स्वतन्त्रे तु कुलयोषितामित्यस्मिन्नन्दाः कन्याः कुलयोषित इति व्याचचते। अत उच्छिष्टं तेभ्य उद्देष्टव्यम्।

न च वाच्यम् "श्रपवित्रमुच्छिष्टं कथं भागधेयेन कल्पतामिति"। वचनान्नास्त्यपवित्रता, सोमो।च्छिष्टवत् ॥ २३५ ॥

> उच्छेषणं भूमिगतमजिह्मस्याश्वरस्य च ॥ दासवर्गस्य तत्पित्रये भागधेयं प्रचलते ॥ २३६ ॥

पात्रस्थस्य पूर्वेश प्रतिपत्तिरुक्ता । भूमौ निपतितस्योच्छिष्टस्य दासवर्गार्थताऽनेन कथ्यते ।

स्रजिह्मोऽकुटिलः । स्रश्रठः धनलसः । तादृशस्य दासवर्गस्य स भागः । तस्मात्त्रभूतं दातव्यं, येन भूमौ भुव्यानस्य पततीति ॥ २३६ ॥

त्रासिपण्डिक्रियाकर्म द्विजातेः संस्थितस्य तु ॥

अदैवं भोजयेच्छ्राद्धं पिण्डमेकं च निर्वपेत् ॥ २३७ ॥ संस्थितस्य द्विजातेरासपिडक्रियाकम् प्रथमस्तस्य आसद्दिपण्डकरणाख्यं कर्म कर्तव्यम् । सद्दिपण्डदानं पूर्वाभ्यां न कर्तव्यम् । कथं तिर्दे कर्तव्यम् । पिण्डमेकं च निर्वपेदिति । चशब्द एवशब्दस्यार्थे, तस्मा एव प्रेतायैकं पिण्डं निर्वपेत् । ब्राह्मणो हि तस्मा एव भोजयितव्यः ।

स्मृत्यन्तरे श्रन्याऽपीतिकर्तव्यता वैशेषी स्मर्यते 'त्रावाहनाग्ने। करण्यरहितमिति'। श्रग्ने। करण्याब्देन चात्र 'श्रग्ने। करिष्य' इत्यनुज्ञापनं प्रतिषिध्यते, न पुनर्होमः। तथाहि गृह्ये प्रेतश्राद्धमेवाधिकृत्य होम श्राम्नायते।

यस्मिश्च काले कर्म कर्तव्यं यावन्तं च कालं तत् स्मृत्यन्तरादन्वेष्टव्यम् । 'ग्राद्यमे-कादशेऽहनि'। ''मृताहेऽपि च कर्तव्यं प्रतिमासं तु वत्सरम्। प्रतिसंवत्सरं चैव श्राद्धं वै मासिकार्थवत् ॥'' इति । तथा च काठके 'एवं सांवत्सरिकमिति'। एकादशप्रहणं चाशीचिनवृत्त्युपलचाणार्थम् । यतः 'शुचिर्भू तः पितृभ्यो दद्यादिति' श्रूयते । संबत्सरान्ते हि सपिण्डोकरणं गृह्यकाराः स्मरन्ति ।

मनुस्मृतिः।

एतच श्राद्धमेकोहिष्टं तदङ्गभूतं च निर्वपणम्।

यत्तु श्रीते—पितृभ्यो द्यादितिवचनात् पितृपितामहाय प्रिपतामहाय चेति--श्रकृते सपिण्डीकरणे नेह दानं युक्तम्। न हि स्मृत्या श्रुतिबीधितुं शक्यत इति ॥ २३७ ॥

> सहिपण्डिक्रियायां तु कृतायामस्य धर्मतः ॥ अनयैवाद्यता कार्यं पिण्डिनिर्वपणं सुतैः ॥ २३८ ॥

यदा तु सपिण्डीकरणं कृतं भवति तदा स्मनयेवावृता पार्वणश्राद्धविधिना त्रिभ्यो द्यात् । स्मावृदितिकर्तव्यता ।

सपिण्डीकरणश्राद्धं दैवपूर्वं नियोजयेत्।

पितृनेवाशयेत् तत्र पुनः प्रेतत्र निर्दिशेत् ॥

पितरश्चात्र प्राक्सपिण्डीकृताः पितृवर्गमनुप्रवेशिताः पितामहादय बच्यन्ते । ताना-शयेत् । 'तत्र पुनः' शब्दस्तेष्वेव त्राह्मणेषु प्रेत ग्रावाहियतव्यः, तत्र हि संवैंस्तैः सह संसर्गस्तस्य संसृजनाय तत्कर्म ।

यद्पि विश्वाना पठितं ''प्रेताय ब्राह्मणान् भे। जयेत् प्रेतिपित्रे प्रेतिपितामहाय च प्रेतप्रिपतामहायेति'', अत्रापि नैवं श्रूयते पृथक् भोजयेदिति ।

तत्र यथा बहुदैवत्यं इविर्वह्वोर्देवता उद्दिश्य सकृदेकं हूयते, एवं ब्राह्मणोऽपि बहुनुद्दिश्य भेष्येतेति न किञ्चिदनुपप्रम् । तथाहि सहवचनमनुगृहीतं भवति, पित्र्ये च न
युग्मा भोजिता भवन्ति । यथा 'एकैकमुभ्यत्र' वेति येषां विधिस्तन्मते एक: सर्वोद्देशेन
भोज्यते । एवमेतदृष्ट्व्यम् ।

"नन्वेवं सति पितृकृत्ये त्रोनिति सर्वेदैव सहोदेशः प्राप्नोति । एकैकस्मिन ब्राह्मणे सर्व उद्देश्येरन् तत्रापि न पृथक्षप्रहण्मस्ति"।

कथं नास्ति । गृह्ये हि पठ्यते "न त्वेवैकम्। सर्वेषां पिण्डैर्व्याख्यातम् " । किंच 'प्रेतपात्रं पितृपात्रेषु सेचयेदर्घार्थं भित्याद्द । तत्र कृतासन्नपात्राभावे प्रेतपात्रोदेकस्य कुतः पात्रादर्घदानं ? यदि तावत्संमीलितात्, तदयुक्तं, पितामहादेस्तरकल्पितं, न पितुः। न चान्यार्थं कल्पितादित्यन्यार्थता युक्ता । ग्रथं कृत्वाऽर्घदानं पश्चाःसंनयनं कुर्यात्, तदा कृत्वाऽर्घदानं तदर्थं सन्नयनस्य स्वतंत्रार्घार्थं प्रसेचयेदिति विकृष्येद् वचनम् । खक्तेनात्र प्रकारेग्र न कश्चन विरोधः ।

"भ्रथ काऽयं प्रेतो नाम । प्रिपतामहाय पिण्डः सपिण्डीकरणादृष्वे न दीयते यतस्तेष्वेवानुप्रविष्टः । तथा च स्मृतिः—

"यः सपिण्डीकृतं प्रेतं पृथक् पिण्डेन योजयेत्। विधिन्नस्तेन भवति पितृहा चोपजायते" ॥ इति ॥

पृथगेव हि तस्मै निरुप्यते । न त्वेक: सर्वेभ्य इति । मन्त्राश्च एतमेवार्थमि-वदन्ति 'ये समाना' इत्यादय: ।

अत्रोच्यते। नायं प्रेतशब्दोऽयतेः क्रियायोगेन वर्तते। रूढिरियं मृतः प्रेत 'इदानीं प्रेत' उच्यते। न हि दूरमध्वानं गतः प्रेत उच्यते। अस्ति च क्रियायोगः अविशेषेण पूर्वप्रेत इदानीं प्रेते च। तथा च श्रुतिः ''प्रयन्नेवास्माँ स्लोकार्यो समाना'' इति अचिरमरणे प्रेतप्रयोगं दर्शयति 'प्रेतायान्नं दिनत्रयमिति' सद्यःसंश्चितमधिकृत्य।

यत्तु 'पृथक्षिण्डेनेति' अस्यायमर्थः । सपिण्डीकरणादृध्वीमेकोदिष्टं न कर्तव्यम् । यदा यदा श्राद्धं तदा तदा त्रिभ्यः, मृताहिन पितृभ्यिक्षभ्य एव कर्तव्यम् । नैकस्मा एव पित्रे । तथा 'स्रनयैवावृता कार्यमितिथे' पार्वणश्राद्धेतिकर्तव्यता वाऽतिदिश्यते ।

''नतु चानयैवेति प्रकृतपरामर्शाः प्रतीयन्ते, सन्निहितवचनत्वात्सर्वनाम्नां, सन्निहितश्चैकोदिष्टविधः''।

नैवम् । यदि हि कृतेऽपि सपिण्डीकरणे एकस्यैव क्रियेत, तदा भेदिनर्देश एव नोपपद्यते । तुशब्दश्च प्रकृतायामितिकर्तव्यतायां भेदं सूच्यति, 'श्रसपिण्डिक्रियायामेष विधिः, सद्दपिण्डिक्रियायां पुनः कृतायां नायं मन्तव्य' इति । श्रतो व्यवहिताऽपि बुद्धि-स्थत्वात्पार्वणवाऽतिदिश्यते । किंच कृते सपिण्डीकरणे यदैकोदिष्टं स्थात्कर्तव्यं, तदा त्रिभ्यो दानमिति श्रमावास्यायामिति चेत् को विशेषः । तत्रापि सद्दपिण्डिक्रियामित्येव-मर्थः किं नास्ति । न च मानवशास्त्रे कालान्तरं 'मृताद्दे प्रतिसंवत्सरं' चेत्यादि प्रतीतं येन तिद्वप्यमेतद् व्याख्यायते । श्रतोऽविशेषात्सर्वत्रैकोदिष्टानि प्राप्तुवन्ति । तत्र महाभारत-वचनं विश्व्यते, तीर्थानि प्रकृत्योक्तं ''श्राद्धेन तर्पयामास स वै पूर्वं पितामहान्'' इति ।

यदिष स्मृत्यन्तरं 'प्रतिसंवत्सरं चैव श्राद्धं वै मासिकार्थवत्'—तत्रापि मासिकशब्देनामावास्यायामेव श्राद्धमुच्यते । सर्वश्राद्धानां तस्य प्रकृतित्वात् । तत्र हि धर्माः
समान्नाताः । न तु ''प्रतिमासं तु वत्सरमिति'' एतन्मासिकशब्देनाभिधातुं युक्तम् ।
न हि तस्य विशिष्टाः केचिद्धर्माः समान्नाता यैभिद्यते । एकोदिष्टं त्वाद्यमेकादशे,
चित्रयस्य त्रयोदशे इत्याद्यत्रापि विद्यते । श्रतो नैकोदिष्टं मासिकशब्देनाभिधातुं युक्तम् ।
मासक।लसम्बन्धाद्धि तन्मासिकमुच्यते। न च तस्य मासेनैत्र सम्बन्धः । कालान्तरेगापि
सम्बन्धस्य दर्शितत्वात् । 'श्रुचिर्भृतः पितृभ्यो दद्यादिति' मासादृर्ध्वमिष करणान्मासे
चाकरणान्नात्र मासिकशब्देन तस्याभिधानम् । श्रमावास्याया उत्पत्तौ पौर्णमासिकशब्दश्रवणात् 'पिण्डानां मासिकशाद्धमिति' नियतत्वात्कालान्तरसंयोगस्याभावाद्धर्मवत्वाद्य
यक्तसदियधर्मातिदेशः ।

श्रामश्राद्धमिप पार्वणाकृतिकमेव। तत्प्रकृतित्वे च त्रिभ्यो दाने प्राप्ते एकोहिष्टता विधीयते।

मनुस्मृति:।

यदिप याज्ञवल्क्यवचनं ( स्राचारे २५६ श्लो० )

''मृताहिन तु कर्तव्यं प्रतिमासं तु वत्सरम् । प्रतिसंवत्सरं चैवमाद्यमेकादशेऽहिनि''॥ तत्राप्येवमेतादशीतिकर्तव्यता उच्यते । तत्रापि ह्यमावास्यमेव प्रकृतत्वेनावगतम् । अतो न मासकालयोगेऽपि एकोदिष्टे तदीयधर्मातिदेशोऽन्यत्र युक्तः । न हि भिचुको भिचुका-द्याचते । सोऽपि यतोऽन्यस्य विकारः ।

किंच एकमेव श्राद्धम् । तस्मान्न मासिकशब्दस्य सामान्यस्यैकोदिष्टविशेषविषयतायां प्रमाणमस्ति ।

याज्ञवल्क्येऽप्येवमिति । यद्यनन्तरावमर्शः तदा सपिण्डोकरणेतिकर्तव्यतातिदेशः प्राप्नोति । तदनन्तरं ह्यं तच्छुतम् । एतत्सपिण्डोकरणमिति (याज्ञव० आचार २५४) पठित्वाऽ विक्सपिण्डोकरणादिति (याज्ञ० आ० २५५), च तते।ऽनन्तरमुक्तम् ''मृता-इनीत्यादि (याज्ञ० आ० २५६)'।

तस्मात्सन्निधानमकारणीकुत्य धर्मवत्वेनामावास्यस्यैवमिति निर्देशः।

मन्त्राश्चास्मत्पत्तमेव सुतरामवद्योतयन्ति । "संसृज्यध्वं पूर्वें: पितृभिः सहेति''— 'पूर्वें: पितृभिः सह' वर्तमाना उच्यन्ते । 'संसृज्यध्वमिति' बहुवचनं पृजायाम् । तथा च निरुक्तकारः "एता ( उ त्या ) उषस इति । एतास्ता उषस इत्येकस्या एव पृज-नाथे बहुवचनमिति' ।

ग्रथ "संसृज्यध्विमिति येषु पिण्डेषु निचित्यन्ते त उच्यन्ते । यश्च निचित्यते स बहुवचनेन पूर्ववत्पूर्वेभिः पितृभिरिति । एवं च पूर्वेभिरित्येवमेव बहुवचनं प्रायोगिकं भविष्यति । इतरथा संसृज्यध्विमितिनिचित्यमाणिण्डाभिवाने उभयत्र बहुवचनमयथार्थं कल्प्यमिति" ।

तदेतदिप न किंचित्। यत एकैकेन पिण्डेन पिण्डाशः संसृज्यते। 'चतुर्थं पिण्डमु-त्सृज्य त्रैधं कृत्वा पिण्डेषु निदध्यादिति'। भ्रता नैवात्र युगपदिधकरणवचनताऽस्ति येन बहुवचनमवकल्पेत।

"एकैकाभिधानेन कुत ग्रान्वयिकं संसृज्यध्वमिति बहुवचनं परोचवत्त्वाभिधानं न कल्प्यते । पूर्वेभिरिति निचिष्यमाणपिण्डवचनाच न एभिरिति निर्देशो युक्तः स्यात् ।"

न चार्यं मन्त्रो विधायको येन तदर्थनिर्णये प्रयतामहे । श्रमिधायकोऽयम् । श्रमिधानगुणं च विनियोगतः । विनियोगश्च संसर्गः तञ्च प्रकाशयति । संख्याऽत्र न विनियुक्ता न प्रकाशाप्ता, संभवमात्रेणान्वीयते । तस्य च मन्त्रात्पूर्वे प्रतिपत्तिः ।

येऽप्याहु:--"चतुर्थशब्द: पूर्वतर उपपद्यते । पिता हि प्रथम: तदपेच्चया प्रपिता-महः पूर्वश्चतुर्थ" इति ।

एतदिप न सम्यक् । पूर्वेषां पिण्डान्निधाय चतुर्गाः पूर्णश्चतुर्थः प्रेतिपण्ड एव भवति । पित्रुपक्रमं चेदं श्राद्धं न प्रेतोपक्रमम् । एवं ह्युच्यते ''पितृनेवाशयेत्पुनः प्रेतं न निर्दि-शोदिति" । यस्यायं प्रेताय प्रथमः पिण्डस्ततस्तित्वत्रे इत्यादिक्रमः, तस्यापि कृतोऽयित्रियमः, य एवासी चतुर्थस्तस्यैवेदं त्रैधं करणं पिण्डेषु निधानं विधीयते । एतावद्धि तद्वाक्यम ्-चतुर्थं पिण्डमुत्सृजेत्त्रेधं ऋत्वेति । तत्रानन्तर्यादुत्सृजतिना सम्बन्धंश्चतुर्थं 'पिण्ड'मित्यनयोः प्रतीयते । त्रैधं कृत्वेत्यत्र तु कस्येदं त्रैधं करणमित्यपेचायां सन्निहितः पिण्डः सम्बध्यते । तावतैव निराकांचोकृते वाक्ये चतुर्थमित्यस्य सम्बन्धे न किञ्चित्प्रमाणमस्ति ।

तत्र यस्य कस्य विभागे प्राप्ते समृत्यन्तरान्निर्णयः।

"निरुप्य चतुरः पिण्डान्पिण्डदः प्रतिनामतः। ये समाना इति द्वाभ्यामाद्यं तु विभजेत्त्रिया" इति ॥

म्राद्यत्वं दानाभिप्रायेगा, न पुनरादिपुरुषसम्बन्धात् । तथाहि प्रपितामहादिः स्यात्पितामहात्पूर्वः, पितामहोऽपि पितुः पूर्वे इत्यनवस्थानादप्रतिपत्तिः । दाने तु नियत-

क्रमते। व्यवस्थितमादित्वम्

एवं च चतुर्थमितिपदेन विशिष्टे पिण्डे क्रियात्रयेऽपि स्मृत्यन्तरवशाहानक्रमेणैवाद्यस्य विभागो युक्त: । अतो यदुक्तं काठके ''पूर्वप्रेतस्येष्टो विभागः प्रतीयते'' इति कासा-वस्येष्टता ।

यचोक्तम्—' अत एव तस्मै अदानं यत एव वाऽसावन्तर्भावितः'' तन्न किंचित्। वच-नाम दीयते—'न चतुर्थं पिण्डो गच्छतीति'। तथा 'त्रिषु पिण्डः प्रवर्तते' इति। यत्स्वयं स्वकृतः पाठ: 'पुन: प्रेतं न निर्दिशेदिति' व्याख्यातं च "ग्रन्तर्भाविते पूर्वप्रेते पुनर्दानं निषेधति"— नैवायं पाठाऽस्ति प्रतिषेधार्थीयो 'न' पष्ट्यते, समुचयार्थीयश्रकारः पष्ट्यते । सत्यपि वा तत्र पाठे 'यः सपिण्डीकृत'मित्यत्र पृथक्पिण्डप्रतिषेधस्य या गतिरुक्ता सैवात्र वेदितव्या।

यानि तु वाक्यानि-

''सपिण्डीकरणाद्ध्वे प्रतिसंवत्सरं सुत:। एको द्दिष्टं तु कुर्वीत पित्रोरन्यत्र पार्वणम्।'' इत्यादीनि-यद्येतानि वाक्यानि सन्ति तदा किममावास्याया नामघोषिणकया ! न चैतानि वाक्यानि शिष्टपरिगृहीतासु प्रसिद्धासु स्मृतिषु कासुचिदुपलभ्याते ।

तस्मात्र कि चिद्विशोषे लिङ्गमस्ति येन पूर्वप्रेतपिण्डान्निधीयत इति प्रतिपद्येमहि। तस्मात्समाचारा न त्याज्यः । अयमेव पत्तो युक्तियुक्त इति दर्शितः । तस्मान्मतभेदेना-पच्छेदतः पूर्वप्रेतनिधानपच्चोपन्यासः केषांचित् ।

"ग्रसपिण्डक्रियाकर्म द्विजातेः संस्थितस्य च । अदैवं भाजयेच्छाद्धं पिण्डमेकं च निर्वपेत्।" अत्र सपिण्डीकरणं मृते पितरि जीवति पितामहे पाचिकं ज्ञेयम्। यदा 'न

जीवन्तमतिक्रम्य ददाती'त्येवं नाश्रीयते । यदा तु स एषात्रता स्यादिति पचस्तदा पितामद-मतिक्रम्य पूर्वै: संसर्जनीय: । एवं तु पुत्रस्यापि मृतस्य पित्रा विकल्पेनैव कर्तव्यमेवमन-पत्यभार्यामरणे जीवन्मातृकस्यैष एव विधि:। 'प्रमत्तानामितरे कुर्वीरंस्ताश्च तेषामिति''।

सुतिरपत्यैरित्यर्थः । यद्यपि सुतप्रहणं तत्स्थानापन्नानामन्येषामपि प्रहणं, यदि स्वशब्देन नास्ति निषेधः ॥ २३८ ॥

> श्राद्धं भुक्त्वा य उच्छिष्टं दृषलाय पयच्छति ॥ स मुढी नरकं याति कालमूत्रमवाक्शिराः ॥ २३९ ॥

यद्यपि श्राद्धभूजो देषप्रहणं तथापि कर्तुरयमुपदेशः । तेन तथा कर्तव्यं यथा न प्रयच्छति । ऋत्विङ्नियमवत् ।

वृषलः शूदः।

ग्रध्याय: ]

ऊर्ध्वपाद: । प्रकृत एव सपिण्डीकरग्रमा विज्ञायीति अवाकशिरा श्राद्धप्रहणम् ॥ २३ ६॥

> श्राद्धभुग्रुषलीतल्पं तदहर्योऽधिगच्छति ॥ तस्याः पुरीषे तं गासं पितरस्तस्य शेरते ॥ २४० ॥

वृषली स्त्रीमात्रोपलच्चणार्थमेतदित्याहु:। निरुक्तं कुर्वन्ति वृषस्यति चलयति भर्तारमिति वृषली । सा च त्राह्मणी अन्या वा सर्वा निषिध्यते । तथा च समृत्यन्तर ''तदहर्बद्धाचारी स्यान्नियत'' इति ।

तल्पशब्देन मैथुनसंयोगी भण्यते । न शयनारे।इग्रप्रतिषेध एव । श्रहर्प्रहण्यमहोरात्रलच्यापरम् । रात्राविप निषेधः स्यात् । प्रीष इति निन्दार्थवादे। निवृत्त्यर्थः।

पितरस्तस्य श्राद्धभुजः।

अयमि पूर्ववद्वनीयः । इदं तु युक्तं यदुभये। नियम इति । नैमित्तिकोऽयं भेाकुर्धर्भः श्राद्धभाजने निमित्ते विधीयते । प्रकरगाच्च कर्मार्थोऽपि ॥ २४० ॥

> पृष्टा स्वदितमित्येवं तृप्तानाचामयेत्ततः ॥ त्राचान्तांश्रानुजानीयादभितो र‡यतामिति ॥ २४१ ॥

ध्राचमनिकमन्नपानं दत्वा प्रष्टव्याः, 'स्वदित'मित्यनेन शब्देन ।

वृतीय:

स्मृत्यन्तराचात्रं परिगृह्य प्रश्नोऽयं कर्तव्यः । भवति हि कस्यचिद्यं स्वभावो यदसंनि-हितमत्रं सत्यि तद्दभिलाषे यन्त्रणया न मृगयते संनिहितं तु गृह्णाति ।

त्रप्रानाचामयेत्।

ग्रन्ये तु 'तृप्ताः स्थ' इत्यनेन शब्देन प्रष्टव्याः । ज्ञात्वा च तृप्तान् 'स्विदतिमिति' श्रनेन शब्देन वृ'हणोयाः । वच्यति -- "पित्रे स्विदतिमत्येव वाच्यमिति '' ।

श्राचान्तांश्चानुजानीयादिभिता रम्यतामिति। 'श्रिभितः' उभयतः, इहैव स्वगृहे वा यथेष्टमास्यतामित्यर्थः ॥ २४१ ॥

स्वधाऽस्त्वित्येव तं ब्र्युर्वाह्मणास्तदनन्तरम् ॥ स्वधाकारः परा द्याशीः सर्वेषु पितृकर्मसु ॥ २४२ ॥

भुक्तवद्भिर्णं हगमनाभ्यनुज्ञातैरनन्तरं स्वधिति वाच्यम् । स्वधाकारः स्वधाकारः स्वधाशब्दोज्ञारणम् । प्रकृष्टा ग्राशीः । पितृकार्येषु सर्वेषु पक्वान्नापक्वान्नश्राद्धेषु ॥ २४२ ॥

तता भुक्तवतां तेषामञ्जशेषं निवेदयेत् ॥ यथा ब्र्युस्तथा कुर्यादनुज्ञातस्ततो द्विजैः ॥ २४३ ॥

भुक्तमत्रं तेभ्यो निवेदयितव्यम् । प्रष्टव्यास्ते 'इदमस्तीति' । यथा ब्रूयुस्तथा कुर्यादनुज्ञातः । अतोऽननुज्ञातेन नान्यत्र विनियोक्तव्यम् ॥ २४३ ॥

पित्र्ये स्वदितमित्येव वाच्यं, गाष्ठे तु सुशृतम् ॥ संपन्नमित्यभ्युद्ये, देवे रुचितमित्यपि ॥ २४४ ॥

श्चन्येनापि तःकालो चिते।पश्चितेनैवमेभिः शब्दैः मे।द्दियतव्याः। श्चन्यस्त्वाहः। श्चनुज्ञापनमेतैः शब्दैभीजनादिप्रवृत्तौ कर्तव्यम्। श्चतश्च श्राद्धकृता परितुष्ट्यैवं वक्तव्यम्—स्वद्व्वमिति न हि स्वदितम्। स्वदतु इति वा पाठः।

एतस्यार्थस्य प्रतिपादकं एतद्व्याख्यानं स्मृत्यन्तरस्माचारसापेचम् तस्मात्प्रवृत्तभो-जनाः श्राद्धकृताऽन्येन वैवं प्रीमियितव्याः ।

गे। हें गोषु तिष्ठन्तो व्वेकदेशेषु सुगृतमिति वाच्यम्। श्रस्त्रिति सर्वत्र प्रतीयते। देवे रुचितं रोचितमिति वा ॥ २४४॥

> त्रपराह्नस्तथा दर्भा वास्तुसंपादनं तिलाः ॥ सृष्टिम् ष्टिद्धि जाश्राम्याः श्राद्धकर्मसु सम्पदः ॥ २४५ ॥

श्रपराह्वे श्राद्धं कर्त्वयम्। श्राद्भकर्मसु संपदः। संपादयितव्यान्येतानि वस्तूनि। श्रविशेषाभिधानेऽप्यपराह्वेन सर्वश्राद्धेषु। एवं हि स्मृत्यन्तरम्।

''पूर्वीह्रं दैविकं कार्यमपराह्ने दु पैतृकम्।

एकोहिष्टं तु मध्याह्ने प्रातर्शृद्धिनिमित्तकम्' इति ॥

वास्तु वेश्म, तस्य संपादनं सम्मार्जनं सुधादिना भित्तीनां गोमयेन भूमेरुपलेपनं दिचणप्रवणता च। सृष्टिर्विसर्गः अकार्पण्येनात्रव्यक्षनदानम्। मृष्टिर्मार्जनम्। अन्नसंस्कारविशेषः।

मनुस्मृतिः ।

भ्रन्ये तु व्याचत्तते । **संपदेषा** विभवशक्तिः, न त्वेतैर्विना स्रकरणम् ॥ २४५ ॥

दर्भाः पवित्रं पूर्वीत्तो हविष्याणि च सर्वशः ॥ पवित्रं यच पूर्वीक्तं विज्ञेया हव्यसम्पदः ॥ २४६ ॥

दर्भाः प्रसिद्धाः ।

पविचं मन्त्राः।

हिवषे हितानि योग्यानि हिविष्याग्युत्तरश्लोके तानि वच्यन्ते।

पवित्रं पावनं शुच्याचारता ।

यञ्च पूर्वोक्तम्। वास्तुसंपादनं सृष्टिम् ष्टिर्शाह्मणाश्च श्रेष्ठाः श्रुतशीलसंपन्नाः। हव्यसंपदः। इव्यं देवते। देशेन यागादि ब्राह्मणभोजनं च। इव्यशब्दः कर्म दैविकमुपल्लचयित्।। २४६ ॥

मुन्यन्नानि पयः सोमो मांसं यच्चानुपस्कृतम् ॥ त्रक्षारत्ववणं चैव प्रकृत्या इविरुच्यते ॥ २४७ ॥

मुनिर्वोनप्रस्थः, तस्यान्नानि आरण्यानि नीवारादीनि । एतच प्रदर्शनं प्राम्या-णामिष त्रीद्द्यादीनाम् । तथाऽर्वाचीने श्लोके सर्वेष्ण्यम् । उत्तरत्र च ''इविर्येचिर-रात्रायेति'' प्रक्रम्य ''तिलैर्जीहियवैर्माषैरिति'' प्राम्याणामप्यनुक्रमणम् ।

पयः चीरम्। तद्विकारा अपि दध्यादयो गृह्यन्ते, स्मृतिस्रमाचाराभ्याम्। साम श्रोषधिविशेषः।

स्रनुपस्कृतमधिकृतमप्रतिषिद्धम् । स्नामांसाद्यनुपस्कृतम् ।

स्रक्षारलवग्रम्। अत्र संदिशते—"किं द्रन्द्वगर्भो नव्समासः, उत नव्समास एव। अचारलवग्रम्, उत लवग्रविशेषः 'चारलवग्रं' तते। द्रन्यदभ्यनुकायते।" लवग्र-

श्रध्याय:

मेवं भवितुमर्हम् । द्वन्द्वगर्भे हि वृत्तिद्वयमाश्रयणीयम् । प्रतिपदं च नवः सम्बन्ध-भेदः । तद्गुरु भवित ।

प्रकृत्या हिवरनाश्रिते विशेषे एतद्धविर्झेयम् । 'इविष्येण वर्तते', 'इविष्यात्प्रात-राशाद्भक्क' इत्यादि सामान्यचे।दनासु तद्धविष्यं झेयम् ॥ २४७ ॥

विसर्ज्य ब्राह्मणांस्तांस्तु प्रयते। विधिपूर्वकम् ॥ दक्षिणां दिश्रमाकांशन्याचेतेमान्वरान्पितृन् ॥ २४८ ॥

शासङ्गिकः पूर्वश्लोकः । इदानीं प्रकृतशेषमेवाह ।

विषज्यित् ज्ञाय यथासुखिवहारे । ज्ञाह्मणांस्तान्त्रभुक्तवतः । श्रनन्तरं दिश्वणां दिश्यमीजमाण इमान् वरानिमलिषतार्थानिपतृन्यांचेत स्विपतृन्प्रार्थयेत् । स्विपतृन् ध्यायन 'युष्मासु प्रसन्नेष्विदं नः संपद्यता'मित्येवं याचितव्यम् ॥ २४८ ॥

के पुनस्ते वरा याचितव्या इत्यत आह-

दातारे। नेाऽभिवर्द्धन्तां वेदाः सन्ततिरेव च ॥ श्रद्धा च ने। मान्यगमद्बहुदेयं च नेाऽस्तिवति ॥ २४९॥

मन्त्रवद्यं श्लोकः पठितव्यः ॥ २४६ ॥

एवं निर्वपणं कृत्वा पिण्डांस्तांस्तद्नन्तरम् ॥ गां विषमजमित्रं वा प्राश्ययेद्धसु वा क्षिपेत् ॥ २५० ॥

तदनन्तरं वरवाचनानन्तरं पिराखान्पित्रभ्यो निरुप्तान् गकादीन्प्राश्ययेत् । स्त्राप्ते पव प्राशनम् ।

प्रापयेदिति पाठान्तरम् ॥ २५० ॥

पिण्डनिर्वपणं केचित्परस्तादेव कुर्वते ॥ वयोभिः खादयन्त्यन्ये प्रक्षिपन्त्यनलेऽप्सु वा ॥ २५१ ॥

ब्राह्मस्यभोजनात् परस्तात्कृते ब्राह्मस्यभोजने केचित् इविः कुर्वन्ति । वयोभिः पश्चिभिः खाद्यन्त्यन्ये । अधिकयं पूर्वस्मात्प्रतिपत्तिः । ज्ञनले । एतत्पृर्वोक्तमेवान्दितम् । उपिक्षेये चैतत्परस्तात्पिण्डदानमिष्यते ॥ २५१ ॥

पतित्रता धर्मपत्री पितृपूजनतत्परा ॥ मध्यमं तु ततः पिण्डमद्यात्सम्यक् सुतार्थिनी ॥ २५२ ॥ धाद्यन्तयोः पिण्डयोरेषा प्रतिपत्तिः । मध्यमं तु ततस्तेषां पिण्डानां ये। मध्यमः तं धर्मपत्नी पुत्रार्थिनी ग्रद्धात् । या न कामार्थमृद्धा ।

मनुस्मृति:।

पतिरेव मया परिचरणीयो मनसाऽपि व्यभिचारी न कर्तव्य इति यस्या नियम: सा पतिव्रता पतिभक्ता।

पितृपूजने श्राद्धादिकर्मणि तत्परा श्रद्धावती । प्रयत्नेन तदाराधनादौ प्रवर्तते । सम्यगद्यादाचमनादिविधिना नियमेन च ॥ २५२ ॥

श्रायुष्मन्तं सुतं सुते यशोमेधासमन्वितम् ॥ धनवन्तं प्रजावन्तं सान्विकं धार्मिकं तथा ॥ २५३ ॥

भच्चित्वा तु तं पिण्डं **सुतं पुत्रं सूते** जनयति । मेधा प्रहणशक्तिः तया समन्त्रितं युक्तम् । 'सत्त्वं' नाम गुणः साङ्कारेषु प्रसिद्धः धैर्योत्साहादिद्योत्यस्तद्युक्तम् ॥ २५३ ॥

> प्रक्षाल्य हस्तावाचम्य ज्ञातिषायं प्रकल्पयेत् ॥ ज्ञातिभ्यः सत्कृतं दत्वा वान्धवानपि भोजयेत् ॥ २५४ ॥

पिण्डेषु प्रतिपादितेषु तै। इस्तै। प्रचालयेत् । ततः स्राचमनविधि कुर्यात् । ज्ञातीन् प्रैति गच्छति प्राप्नोतीति च्चातिमायं कुर्यात् । ज्ञातिभ्यो दद्यात् । तेभ्यः सत्कृतं दत्वा बान्धवेभ्योऽपि दद्यात् । 'ज्ञातयः' सगोत्राः, सातृश्वग्रुरपचा 'बान्धवाः' ।

अत्र चोद्यते—"यदुक्तं 'यथा ब्र्युक्तथा कुर्यादिति'। यदि तैरुक्तं 'गृहानस्मदी-यानेतदन्नं प्राप्यतामिति,' तदा वैश्वदेवहोमादोनां का गतिः''।

पाकान्तरं कर्तव्यम् । अथवाऽदृष्टार्थमेवान्नशेषनिवेदनं नित्यवदाम्नायते । शेष-मन्नमित्युक्ते इष्टेभ्य इति ब्रूयुरिति, पाचिकं चैतत्स्याद्यदि ते गृह्णोयुः ॥ २५४॥

> उच्छेषण तु तत्तिष्ठेद्यावद्विमा विसर्जिताः ॥ तता गृहविल कुर्यादिति धर्मो व्यवस्थितः ॥ २५५ ॥

भुजानानां यतिकि विद्धु ज्यधिकरणपात्रसंलानं भूमिपतितं च तन्न तस्माद्देशादवमार्षे व्यं, यावदन्नाह्मणा न निष्कान्ताः।

ततो गृहवर्णि निष्पन्ने श्राद्धकर्मण्यनन्तरं वैश्वदेवहोमान्वाहिकातिष्टयादिभोजनं कर्तव्यम् । बिलशब्दस्य प्रदर्शनार्थत्वात् ।

अन्ये तु ''भूतयज्ञ एव बिलिशब्देन प्रसिद्धतरः । ततश्चाग्नी होमो न प्राग्विरुध्यत'' इत्यादुः । ''न चैतद्वाच्यं—'पिश्ये कर्मणि प्रारब्धे कथं कर्मान्तरस्य तदन्तःकरणम्' ।

ग्रध्यायः ]

यथैव पूर्वेद्युर्निमन्त्रितेषु ब्राह्मणेषु सायंप्रातर्होमकरणं द्वाहकल्पे श्राद्धस्याविरुद्धमेवं वैश्व-देवहोमोऽप्यापसदाग्निकः । तेन भूतयज्ञात्पराञ्चः पदार्था उत्कृष्यन्ते, नार्वाञ्चः ।"

श्रत्रोच्यते । यदि प्रागग्नी वैश्वदेवहाम: क्रियते ततः श्राद्धानन्तरं बलिहरणं, तथा स्रति देवयज्ञभूतयज्ञौ व्यवधीयेताम् । ततश्च क्रमीपरे।धः । न च वैश्वदेवस्य कालबाधः कियते । पितृश्राद्धकालहानेः । तस्मात्सर्वे महायज्ञानुष्ठानं श्राद्धादै।तरकालिकम् । २५५॥

> हविर्यचित्रसात्राय यच्चानन्त्याय कल्पते ॥ पितृभ्या विधिवहत्तं तत्प्रवक्ष्याम्यशेषतः ॥ २५६ ॥

चिरराज्ञशब्दे। दीर्घकालवचनः।

यच्चानन्त्याय कल्एते दीर्घकालतृप्तयं जायते तदुभयं त्रवीमीति प्रशिधानार्थ-मुच्यते । कल्पते । प्रेत इत्यध्याहार्यम् ॥ २५६ ॥

> तिलैबीहियवैर्मावैरद्विर्मूलफलेन वा ॥ दत्तेन मासं तृष्यन्ति विधिवत्यितरो नृशाम् ॥ २५७ ॥

तिलादिमहणं नेतरधान्यपरिसंख्यानार्थमपि तूक्तानां फलविशेषप्रदर्शनार्थम्। विधिवद दत्तरिप मासं प्रोयन्ते

विधिवत्पितरे। नृणामित्याद्यनुवादपदानि वृत्तपूरणार्थानि ॥ २५७ ॥ द्वौ मासौ मत्स्यमांसेन त्रीन्मासान् हारिएोन तु ॥ औरभ्रे ए। य चतुरः शाकुनेनाथ पश्च वै ॥ २५८ ॥

उरभा मेषाः।

320

शकुनय आरण्याः कुक्टाद्याः । मत्स्याः पाठीनाद्याः ॥ २४८ ॥

> षण्मासांरछागमांसेन पार्षतेन च सप्त वै॥ अष्टावैरोयमांसेन रीरवेश नवैव तु॥ २५९॥

रुरुप्रतेगा मृगजातिविशेषवचनाः।

'रौरवेषा' 'पार्षतेन' 'ऐसेयेति' विकारे तद्धितः ॥ २५ स ॥

दशमासांस्तु तृष्यन्ति वराहमहिषामिषे:॥ श्रश्क्रमये।स्तु मांसेन मासानेकादशैव तु ॥ २६० ॥

वराहश्चारण्यसूकरः ॥ २६०॥

संवत्सरे तु गव्येन पयसा पायसेन च ॥ ् वार्घीणसस्य मांसेन तृप्तिद्वीदशवार्षिकी ॥ २६१ ॥

श्रुतानुमितयोः श्रुतसम्बन्धस्य बलीयस्त्वाद् गन्येन पयसेति' सम्बन्धः, न मसिन प्राकरियाकेन । अन्ये तु चशब्दं समुच्चयार्थीयं पठित्वा व्याख्यानयन्ति—'मासेन गब्येन पयसा पायसेन वा'।

पयोविकारः पायसं दध्यादि । पयःसंस्कृत स्रोदनः प्रसिद्धः । वार्धीणसे। जरच्छागः। एवं हि निगमेषु पष्ट्यते-

"त्रिपिबं त्विन्द्रियचोणं श्वेतं बृद्धमजापतिम् । वार्त्रीग्रसं तु तं प्राहुर्याज्ञिकाः पितृकर्मीण्"।।

पिवता यस्य त्रीणि जलं स्पृशन्ति कांगी जिह्वा च, स त्रिभः पिवतीति 'त्रिपिवः'। यत्त शङ्खोन गोमांसभचणे प्रायश्चित्तमाम्नातं तन्मधुपकष्टिकाश्राद्धेभ्योऽन्यत्र ज्ञेयम् ॥ २६१ ॥

> कालशाकं महाशल्काः खङ्गलोहामिषं मधु ॥ श्रानन्त्यायैव कल्प्यन्ते मुन्यन्नानि च सर्वशः ॥ २६२ ॥

कालशाकं विशिष्टशाकं प्रसिद्धम्। कृष्णे वास्तुकभेदे वा। महाश्रलकाः शल्यका उच्यन्ते । अन्ये तु मत्स्यान् सशल्कानाहुः । खङ्गी गण्डकः।

लीहः कृष्णश्ळागः, सर्वरक्तश्च। तथा पुराग्यम् "कृष्णश्ळागस्तथा रक्त मान-न्त्यायैव कल्पते''। लोहशब्दी वर्णलचणया तद्वर्णयुक्ते छागे वर्तते । अयः कृष्णं, ताम्रं लोहितं, उभयत्रापि लोहशब्द: प्रयुज्यते । यद्यपि चैष वर्षो मेषादिब्वपि संभवति तथापि स्मृत्यन्तरप्रसिद्ध्या छाग एव गृह्यत इति ज्याचचते ।

अन्ये तु शकुनिर्लोइपृष्ठः नामैकदेशेन, देवदत्तो दत्त इतिवत्, प्रतिपाद्यत इत्याहुः। समाचारश्चोभयत्राप्यन्वेष्यः।

मधु माचिकम्।

सर्वत्रात्र प्रीत्यतिशयोत्पत्तिर्विवित्तता, न तु यथाश्रुत एव कालः। तथाहि द्वादशवर्षाण्यकरणं स्यात् । तत्र विरुध्येत ''पित्र्यमा निधनात्कार्यमिति'' ॥ २६२ ॥

> यत्किश्चिन्मधुना मिश्रं पद्चात् त्रयोदशीम् ॥ तद्प्यक्षयमेव स्याद्वर्षासु च मघासु च ॥ २६३ ॥

यर्तिकचिदत्रं मधुना संयुक्तम्। त्रयोदश्यां वर्षासु च मघासु चाधक-मिति। तदा च तदस्यमेव। ऋतुनच्चतिथीनां च समुचयः। भाषसम्ब-

323

वचनात् वर्षासु त्रयोदश्यष्टमीदशमीष्वपि । मघासु चान्तरेगाविवचा । एवं इ स्माह ''मघासु चाधिकमिति" ( स्रापस्तम्ब २ । ८ । १६ । २० ) ॥ २६३ ॥

> अपि नः स कुले भूयाद्यो ने। दद्यात्त्रयोदशीम् ॥ पायसं मधुसर्पिभ्यां पाक्छाये कुज्जरस्य च॥ २६४॥

प्रकृतां त्रयोदशीं वर्षादिगुणयुक्तामधिकृत्येदमुच्यते । एवं पितर आशासते।

अस्माकं कुले भूयात्म ताहशे। जायतां उत्कृष्टगुणः यः प्रागुक्तायां त्रयोदश्या-मस्मभ्यं दद्यात्वायसं मधुसर्पिःसंयुक्तम् । तथा कुञ्जरस्य इस्तिनः प्राक्षाये प्राच्यां दिशि गतायां छायायां--अपराह्नेतरे काल इत्यर्थः। शेषेऽहनि हस्तिनो दीर्घा प्राचीकाया भवति।

'प्राक्च्छायां' इति वा पाठः । छायायां हि त्राह्मणा भोज्यन्ते । अप्रिमं कर्म तु यद्यल्पत्वाच्छायायां न संभवति, तदेशान्तरे तत्समीपे कर्तव्यम् । अङ्गत्वात्सति संभवे तत्सर्वाङ्गोपेतं प्रधानं इस्तिद्यायायामेव

यत्त व्याचत्तते—''प्रहोपरागो हस्तिछायोच्यते । इस्ती वै भूत्वा स्वर्भानुरासुरिराद्दिःयं तमसाविध्यदिति''—तद्युक्तम् । तत्र हि गौगो हस्तिशब्दप्रयोगः । स्मृत्यन्तरे च पृथगेव इस्तिच्छाया प्रहोपरागाद्दाम्नाता "हस्तिछाया प्रहृणं चन्द्रसूर्ययोरिति"।। २६४॥

> यद्यइदाति विधिवत्सम्यक् श्रद्धासमन्वितः ॥ तत्तत्पित् भवति परत्रानन्तमक्षयम् ॥ २६५ ॥

यद्यदिति वीप्सायां अप्रतिषिद्धं सर्वमन्नमनुजानाति । विधिवत् सम्यक्शब्दानुवादः।

श्रद्धासमन्वित इत्येतदत्र विधीयते । श्रद्धया दातव्यम् ।

तथा दत्तमनन्तमस्ययं भवति पितृणां परलोके। स्ननन्तमिति वा कालावधिनिषेधः।

स्रस्यमिति मात्रया व्ययाभावमाह । सर्वकालं भवति प्रभूतं च ॥ २६५ ॥

कृष्णपक्षे दशम्यादे। वर्जियत्वा चतुर्दशीम् ॥ श्राद्धे प्रशस्तास्तिथया यथैता न तथेतराः ॥ २६६ ॥

दशम्यादीनां वचनात्फलातिशयोत्पत्तिः। धन्यास्विप तु सत्यां श्रद्धार्या कर्तव्यम्। चतुर्दश्यां तु निषेध एव ॥ २६६ ॥

ग्रध्यायः ]

युक्ष कुर्वन् दिनर्शेषु सर्वान्कामान्समञ्जुते ॥ अयुक्षु त् पितृन्सर्वान्प्रजां प्राप्नोति पुष्कलाम् ॥ २६७ ॥

युक्ति दिनानि द्वितीयाचतुर्थ्यादीनि । ऋतं नत्तत्रम् तानि भरण्यादीनि युक्ति भ-वन्ति । प्रतिपत्तृतीयापञ्चमीसप्तमीनवन्यास्तिथयोऽयुज उच्यन्ते । द्वितीयाचतुर्थीषष्ट्य-ष्टमीदशम्यो युजः। एवमेकादश्ययुक्प्रभृतौ द्रष्टव्यं नत्तत्रेष्वपि।

सर्वान् कामान् । ते च कामा इतिहासपुराषयोर्भेदेनोपात्ताः । पुष्कलां मजाम् । धनविद्यावलपुरुषैः पुष्टा पुष्कला ॥ २६७ ॥

> यथा चैवापरः पक्षः पूर्वपक्षाद्विशिष्यते ॥ तथा श्राद्धस्य पूर्वाह्वादपराह्वो विशिष्यते ॥ २६८ ॥

पूर्वपक्षः शुक्रपत्तः स्रपरः कृष्णपत्तः। चैत्रसिताद्या मासा इति। यथा स्राद्धस्य शुक्रपचात् कृष्णपचो विशिष्यते प्रकृष्टफलदो भवति तथा पूर्वाह्नादपराह्नो विशेषवचनात् । पृत्रीह्रोप कदाचित्कर्तव्यमेवेति प्रतीयते । ननु च प्रसिद्धेन दृष्टान्तेन भवितव्यम्। न चापरपत्तस्य पूर्वपत्ताच्छाद्धं प्रति विशेष उक्तः।

केचिदाहुः कृष्णपत्ते दशम्यादावित्येतस्मात्प्रतीयते। एवं तु त्रूमः—'वचनानि त्वपूर्व-त्वात्' (मी० सू० ३ । १५ । २१) इत्यनेन न्यायेनाप्रसिद्धस्य दृष्टान्ततास्तीति । विधिरपि दृष्टान्तवचनादेव शक्योऽवगन्तुम् ॥ २६८ ॥

> प्राचीनावीतिना सम्यगपसव्यमतन्द्रिणा।। विश्यमा निधनात्कार्यं विधिवद्दर्भपाणिना ॥ २६९ ॥

यत्कि वितिपच्यं तत्र कर्मण्ययं विधिः । पदार्थाः प्राग्व्याख्याताः । स्नतिनद्रणा भ्रनलसेन श्रह्मानेनेति यावत् । स्रा निधनादामरणाद्, यावज्ञोविकोयं विधिरित्यर्थः । दर्भपाणिना । तदुक्तं दर्भाः पवित्रमिति तद्प्रियतशीर्षकं दर्भमयं पवित्रमुच्यते ॥२६-॥

> रात्रों श्राद्धं न कुर्वीत राक्षसी कीर्तिता हि सा॥ चैवाचिरोदिते ॥ २७० ॥ सन्ध्ययोरुभयोश्चेव सूर्ये

ननु चापराह्णविधानात्कुता राज्यादिषु प्राप्तिः। ग्रथ मतविशेषवचनेनान्यत्राप्य-स्तीति ज्ञापितम्। सत्यम्। पूर्वीह्वादपराह्वी विशिष्यत इति यदपेत्तं विशेषवचनं तत्रैवास्तीति सामान्यज्ञानं प्रवर्तते । तेन पूर्वोह्न एव कदाचित्तस्यान्य उत्तरकाल इति केचि-दाहुः । महर्गा चन्द्रसूर्ययोरिति चन्द्रमहादिषु राज्यादाविप प्राप्तः, तन्निषेधार्थम् । श्रतश्च सन्ध्यायां चन्द्रसूर्ययोक्तपरागेण रात्रौ चन्द्रप्रहणे प्रतिषेधाद् विधानाद्विकत्यः । अन्ये त्वाहुः-मध्याद्वकालः पूर्वीह्वापराह्वाभ्यामन्यस्तत्राप्येतेन प्रतिषेधेन कर्तव्यमिति ज्ञाप्यते । सूर्ये चैव पूर्वाह्वकालत्वात्प्रथमे।दिते सूर्ये प्रतिषेधः । राक्षसीत्यर्थवादः ।। २७० ।।

> त्र्यनेन विधिना श्राद्धं त्रिरब्दस्येह निर्वपेत् ॥ हेमन्तग्रीष्मवर्षासु पाश्चयज्ञिकमन्वहम् ॥ २७१ ॥

पूर्वोक्तेन विधिना इतिकर्तव्यताकलापेन पूर्वेद्युर्निमन्त्रणादिभिः संवत्सरस्य वि: श्राद्धं कुर्वोत। केषु मासेष्वित्यत श्राष्ट्र हेमन्त्रग्री दमवर्षा सु। मासानुमासिकमित्यस्य त्रिः संवत्सरिविधर्वेकल्पिकः। पाञ्चयाज्ञिकः पञ्चमहायज्ञमध्ये यः पठितः सोन्वहं कर्तव्यः। श्रस्य च प्राचीनावीत्यपसव्योदङ्मुखब्राह्मणभोजनिमत्येतावत्येवेतिकर्तव्यता। एवमर्थमेव पुनरुपन्यासः। एवं त्रिःसंवत्सरिविधरनाहिताग्नेरित्येवं पूर्वे व्याचचते, प्रमाणं तु त एवं विदन्ति॥ २७१॥

न पैतृयज्ञिया होमा छैाकिके अनौ विधीयते ॥ न दर्शेन विना श्राद्धमाहिताग्ने द्विजन्मनः ॥ २७२ ॥

पितृयज्ञाङ्गभूतो होमः घेतृयज्ञिकः स लाकिके स्मार्तेऽग्नी न विधीयते।
शास्त्रेण कर्तव्यतया न चेायते। तस्मात्त्रः संवत्सरस्यानाहिताग्निना कर्तव्यम्। यद्यपि
त्रिःकृतमपि भवत्येव कृतं लीकिकेग्नी, तथापि संवत्सरापेच्चया अकृतमेव तद्भवति।
प्रस्थभाजने। हि न्यूने भुक्तेऽभुक्त इति। अर्थवादतया पृर्वशेषिमदं पूर्वे व्याचचते। इदं
त्वयुक्तम्। यदि लीकिकोग्निर्विवाहादावपरिगृहीतस्तिस्मव्द्वाद्धाङ्गभूतो होमो न कर्तव्य
इत्युच्यते। होमप्रतिषेधेन च तद्व्यतिरिक्तमन्यत्कर्म कर्तव्यमित्युक्तं भवति। इत्ररथा
परिगृहीताग्नेरपि पार्वणश्राद्धाङ्गत्वेन विधानादनग्निकस्य श्राद्धानिधकार एव स्यात्।
यथान्धस्याव्यावेचणाशक्ता न दर्शपौर्णमासयोरिधकारः। अस्मिस्तु सति साम्निकस्य
होमवत् श्राद्धमनग्निकस्य तद्वर्जितमपि ज्ञापितं भवति। तथा चाग्न्यभाव इत्यस्यायमेव विषयः।

येप व्याचचते पिण्डपित्यज्ञः पित्यज्ञोभिप्रेतः तत्र यो होमः स लीकिके स्मार्तेऽग्नी नास्ति—तेपि न युक्तमाहुः । श्रस्त्वेवमनाहिताग्निर्नित्यत्वे श्रपित्वा जुहुयादित्यादि । न दर्शन विना श्राद्धं प्रहे।परागादावाहिताग्निः प्रतिषेध इत्याहुः । एतत्तु समाचार-विरुद्धम् ।

भ्रन्ये तु पठन्ति—न विना दर्श इत्यस्यानाहिताग्निना मासानुमासिकं कर्तव्यम्, नास्य त्रिःसंवत्सरविधिः । नैवायं पाठोस्तीत्यन्ये । कस्तद्यं स्यार्थः । दार्शात् श्राद्धाद- न्यदाहिताग्नेर्मघाश्राद्धादि न नियमेन भवतीति दार्शमेव तस्य नियतम् । अनाहिता-ग्नेस्तु हेमन्तादिविहितान्यपि नियतानीति ॥ २७२ ॥

मनुस्मृति:।

यदेव तर्पयत्यद्भिः पितृन्स्नात्वा द्विजोत्तमः ॥ तेनैव कृत्स्त्रमामोति पितृयज्ञक्रियाफलम् ॥ २७३ ॥

पाश्चयाज्ञिकं यच्छाद्धं ग्रहरहरित्युक्तं तस्य वैकल्पिकत्वमनेने।च्यते । उदकर्तपेशं यत्क्रियते स्नात्वा तेनैव पितृयज्ञकियाफलं प्राप्नोति । यदुक्तमेकमप्याशयदिति तस्य नास्ति नियमेन कर्तव्यता । उदकर्तपंग्रमवश्यं कर्तव्यम् ॥ २७३ ॥

> वसून्वदन्ति तु पितृन् रुद्रांश्चैव पितामहान् ॥ प्रपितामहांस्तथादित्यान् श्रुतिरेषा सनातनी ॥ २७४ ॥

पितृद्वेषादप्रवर्तमानस्य प्रवृत्त्यर्थमिदम् ।

ग्रध्यायः

त्रिस्थाना वस्वाद्या देवताः पितरोपि य एव पिण्डभाजः । अतो देवतात्वेनैते द्रष्टव्याः ।

श्रुतिरेषा श्रूयते एतद्वेदे । अतः पुरातनी नित्यत्वाद्वेदस्य ॥ २७४ ॥

विघसाशी भवेत्रित्यं नित्यं वामृतभोजनः ॥ विघसा भुक्तशेषं तु यज्ञशेषं तथामृतम् ॥ २७५ ॥

धाद्येन श्लोकपादेनातिथ्यादिभुक्तशिष्टस्यात्रस्य यद्गोजनं विहितं तदनूद्यते । माङ्ग-लिकतया मङ्गलावसथानि शास्त्राणि प्रथन्ते ।

पित्याहै वं कर्म शस्ततरम् । यज्ञ शेषम् । अनेन ज्योतिष्टोमादि हिवःशेषस्य भोजनं विषसस्य तुल्यतयो च्यते । उत्तरेणार्धश्लोकेन सौहाईमेन तस्य वेदार्थव्याख्यानम् । कस्याश्चिच्छाखायामाभ्यां शब्दाभ्यां विधानं दृष्टमते व्यामोहं निवर्तयति । विषस-मश्रातीति विषसार्थो । असृतं भोजनमस्येत्यमृतभाजनः । भुक्तशेषं भृत्यभुक्त-शिष्टमिति दृष्टव्यम् । भुक्तशेषिति पाठसामर्थ्यादिशुक्तमिति दृष्टव्यम् । श्चन्ये तु प्रकृतत्वाच्छाद्धभुक्तशेषमिति दृष्टव्यम् । तथा च स्मृत्यन्तरं भुक्षोतं पितृसेवितमिति । श्राद्धाङ्गं चैतद्दोजनं केचिदाहुः ।

ध्रन्ये तु पुरुषार्थो भोजनित्यमे।यमित्याहुः । वसून्वदन्तीत्यनेनैव श्राद्धप्रकरण-स्यापवृक्तत्वात् । यज्ञशेषं यज्ञोपयुक्तद्रव्यशेषमिति द्रष्टव्यम् ॥ २७५ ॥

> एतद्वोऽभिहितं सर्वं विधानं पाश्चयज्ञिकम् ॥ द्विजातिमुख्यद्वत्तीनां विधानं श्रूयतामिति ॥ २७६ ॥

पूर्व हि व्यवहितस्य पाञ्चयिक्तकिमिति महायज्ञविधेरुपसंहारो माङ्गलिकतयैव। उत्तरेण श्लोकार्धेन वत्त्यमाणाध्यायार्थेकदेशोपन्यासः। ती चोक्तप्रयोजनी। द्विजाति-मुख्या ब्राह्मणास्तेषां वृत्तयो जीविकाः कर्माणि द्विजातीनां वा मुख्यवृत्तय इति। उत्तरत्रैव दर्शयिष्याम इति प्रसिद्धम्।। २७६॥

इति श्रीभट्टमेधातिथिविरचिते मनुभाष्ये तृतीयोऽध्यायः ॥ ३ ॥

## श्रय चतुर्थोध्यायः ४।

चतुर्थमायुषो भागमुषित्वाऽऽद्यं गुरौ द्विजः ॥ द्वितीयमायुषो भागं कृतदारो गृहे वसेत् ॥ १॥

संचेपेणातिकान्तस्याध्यायद्वयस्यार्थं कथयत्यनुस्मरणाय । गाईस्थ्यधर्मस्यायं वृत्ति-

विधिरिति द्वितीयं श्लोकप्रयोजनम्।

ध्यनियतपरिमाण्यत्वादायुषश्चतुर्थभागव्यवस्थाविधानमाश्रमिणामनुपपन्नमतः श्लोकोऽयं विह्निताश्रमकालानुवादार्थः । यद्यपि च ''शतायुर्वे पुरुष'' इत्येतद्दपेच्चया कथंचिदुप-पद्येतापि, तथापि स्वप्रकरणे 'प्रहणान्तिकमिति' अवध्यन्तरस्य ब्रह्मचर्यविह्तित्वात्, ''गृहस्थस्तु यदा पश्येत्'' इति गाईस्थ्येऽपि कालान्तरप्रतिपत्तेरनुवाद्तैवानुमीयते ।

चतुर्यमाद्यमायुषो भागम् । जन्मापेचमाद्यतम् । गुरी उषित्वा ब्रह्मचर्यं कृत्वा तता द्वितीयं चतुर्थमायुषो भागं कृतविवाहो गृहे

वसेत्। गृहस्थाश्रममनुतिष्ठेत् ॥ १ ॥

तत्र वसन्

त्रद्रोहेणेव भूतानामल्पद्रोहेण वा पुनः॥ या दृत्तिस्तां समास्थाय विषो जीवेदनापदि॥२॥

'देहि देहीति' याच्यमानस्य यः परस्य चित्तविकारः खेदात्मको जायते स 'द्रोही'-ऽभिन्नेतः, न पुनर्हिसैव । तस्याः सर्वसामान्येनैव प्रतिषेधात् ।

स्रलपद्रोहेगोति । याच्यया विना यदि न वर्त्त्यते तदा खल्पं याचितव्यम, एषोऽ'ल्पद्रोहः' ।

या वृत्तिर्जीवने।पायः, ऋषिसेवादि । यस्यां वृत्तौ परस्य पीडा न भवति सा ग्राश्रयितव्या ।

सामान्योपदेशोऽयम् ।

समास्थाय प्राश्रित्य जीवेत्।

धापदि दशमे विधिभीविष्यति ।

द्यस्माच्चोपदेशाद्वच्यमाणाभ्य ग्रन्यापि वृत्तिर्भवतीति गम्यते । ग्रन्यथा वच्यमाण-विशेषनिष्ठत्वे स्नामान्यस्योपदेशस्यानर्थक्यमेव स्यात् । तेन् च याजनाध्यापने कुसीदम् स्रमृतादिमध्ये प्रपठितमपि लभ्यते ।

ष्प्रध्यायः

चितुर्थः

मेधातिथिभाष्यसमलङ्कता ।

म्राल्पीथसी या उञ्ज्ञवृत्तिर्गृहीता ग्रसौ हि 'ग्रल्पद्रोहः' । तथा च गौतमः (भ्र० १० सू० ५,६ ) "कृषिवाणिज्ये चास्वयं कृते । कुसीदं च"।

जीवनमात्रोऽयं विधिर्धनसञ्चयस्तु वच्यमाग्रीरेव नियतैः कर्मभिः ॥ २ ॥

यात्रामात्रप्रसिद्धचर्थं स्वैः कर्मभिरगर्हितैः॥ अक्रेशेन शरीरस्य कुर्वीत धनसञ्चयम् ॥ ३ ॥

पूर्वेणान्वाहिकजीवनविधावुपाय उक्तोऽनेन धनसञ्चये नियम उपदिश्यते । स्वै: कर्मभिः धनसञ्चयं कुर्यात् ।

तानि च कर्माण्युत्तरत्र वच्यन्ते।

सञ्चयप्रयोजनमाह। यात्रामात्रप्रसिद्धवर्थम्। न भागाय धनसञ्चयक्लेशः कर्तव्यः, किं तर्हि यात्रामात्रप्रसिद्धवर्थम् । स्रात्मकुटुम्बस्थितिः 'यात्रा', तत्परिमाणं 'यात्रामात्रं', तस्य 'प्रसिद्धिः'निष्पत्तिः, तद्दर्थस्तत्प्रयोजनम् ।

नित्यकर्मनिवृत्तिरात्मस्थितावेवान्तर्भृतानि तानि ह्यकुर्वत न आत्मस्थिति:। आह च ( म. ३ ऋो. ६२ ) "न निर्वपति पञ्चानामुच्छुसन्न स जीवति"। प्रथवा सत्यपि शास्त्रीयत्वे यत्र लोको गईते तद्वर्ज्यमेव। यथा नरस्य महाकुलीनस्य भुक्तविभवस्य निकृष्टकुलात्प्राप्तश्रोकात् समानजातीयादिप प्रतिप्रहादिना केनिचिदुपायेन जीवनम्।

स्रक्रेशेन शरीरस्य। सेवावाणिज्ये महाक्वेशे, दूराध्वगमनादिना। तादशे न कर्तव्ये।

सञ्चयो राशीकृतपरिरच्यम् ॥ ३॥

ऋतामृताभ्यां जीवेत् मृतेन प्रमृतेन वा ॥ सत्यानृताभ्यामपि वा न श्वन्नस्या कदाचन ॥ ४ ॥

तानीदानीं कर्माणि नामतस्तावदाइ। नाम्नैव केषाश्चित् स्तुतिः प्रतीयते। प्रयो-जनं च प्रशस्ताभावे निन्दितेषु प्रवृत्तिः।

तत्र 'मृतप्रमृते' भ्रत्यन्तनिन्दिते । तताऽपि सत्यानृतम् । यत आह 'तेनैव वा जीवितव्यम् ' इति । अपिशब्द अरुचिसूचनार्थः ॥ ४ ॥

नामता निर्दिश्य स्वरूपता व्याचष्टे।

ऋतम् ञ्छिशिलं इयममृतं स्यादयाचितम् ॥ मृतं तु याचितं भेक्षं, प्रमृतं कर्षणं स्मृतम् ॥ ५ ॥

उञ्छश्च शिलश्च उञ्क्रशिलम् । तद्ऋतं ज्ञेयम् । सत्यव्रततुल्यम् । चेत्राल्लू-नस्य त्रोह्यादेर्गृहं खलं वा नीयमानस्य यः पुलाकः पतितः खामिनोऽनपेचितस्तस्योच्च-

यनमुञ्छः, 'तत्ऋतम्'। न तत्रेयं बुद्धिराधेया 'परकीयमेतन्न गृह्वामीति'।

पवं च खलात्परिश्रष्टस्य लूनस्याल्नस्य वाऽनेकप्ररोहवते। प्रहणं 'शिलः' ।

अमृतं स्यादयाचितम् । अत्यन्तप्रीतिकरत्वात् ।

मृतमिव याचितं भैद्यमिति। ' 'याचित'मित्येव सिद्धे सामूहिकतद्धितान्तेन बहवो याचितव्या इत्युच्यते, नैकः कदर्थनीयः । तदुक्तम् "अल्प-द्रोहेगोति''। प्रायेग च भैचराब्दस्य 'भैच्यस्यात्मविशुद्धार्थ' मित्येवमादौ सिद्धान्नविषये प्रयोगसिद्धेः, सामान्यविषयार्थं 'याचित'शब्दोपादानम् । तेन नेदं सिद्धात्रभच्यामेव, श्रग्निमतः पराग्निपक्वेन वैश्वदेवादिविरोधात्।

न चेदं भोजनार्थमेव भिच्चणम्, कितिहि स्थित्यर्थम्। स्थितिश्च न भोजन-मात्रसाध्या गृहस्थस्य, किंतर्हि यावत्किचिद् गृहोपयोगि । अत एवोदकपरिधानाद्यपि भिचितव्यम्, गृहोपकरणं च स्थाल्यपिधानादि । ब्रह्मचारियस्तु भोजनकात्ते विधिना पाकासम्भवान्नियमतः सिद्धान्नविषयं भैद्यं प्रतीयते ।

भिचाशब्दश्चायं भिच्यमाग्रद्रव्यगतं परिमाग्रमप्याचष्टे। भिचामात्रं न दहाति याचितः । प्रसृतिमात्रं भिचेति । तेन गोहिरण्यादिभिचणं न प्रसृत्शब्देनाभ्यनुज्ञायते । प्रतिमहाद्यर्था याच्येति ।

"ननु भैचपहणमपि प्रतिप्रह एव"।

नैव प्रहणमात्रं प्रतिप्रहः। विशिष्ट एव स्वीकारं प्रतिपूर्वी गृह्णातिर्वर्तते। तेन न स्वोकारमात्रे। "प्रतिप्रहुसमर्थोऽपि" (ग्रद ४ श्लो० १८६) "प्रतिप्रहः प्रत्यवरः" इति ( अ० १० श्लो० १० ६) भ्रष्टष्टबुद्धरा दीयमानं मन्त्रपूर्व गृह्णतः 'प्रतिप्रहो' भवति । न च भैचे 'देवस्य त्वादि' मन्त्रोचारणमस्ति । न च प्रीत्यादिना दानप्रहणे। न च तत्र प्रतिप्रहृज्यवहारः।

धतः प्रतिप्रहादर्शान्तरमेवेदमृतामृतशब्दाभिधेयम् ।

ध्रतश्च नात्र याच्यमानस्य भ्रयाच्यमानस्य वा महासत्त्वतया उपकारान्तरापेचा जायते । येन वा ददतो जात्याद्यपेत्ता युक्तिमती । प्रतिप्राह्यस्यैव करुणया च प्रदीयमानं गृह्वता न प्रतिप्रहः।

"ननु च करुणया दानमदृष्टायैव"।

नेति त्रमः। न च तत्र दानधर्मः। किंतिई कठगाभ्यासात्परोपकाराद्वा। तत्र यथा हितापदेशादावनुमाद्यस्य विधिर्जात्यादि नापेचते तद्वत्करुणया दाने। 83

तथा च शिष्टा नैवंविधे दाने 'वेदतत्त्वार्थविदुषे ब्राह्मणाये'त्येतदनुरुध्यन्ते । अत एवा-ब्राह्मणा श्रपि दैन्यमापन्नाः परेण दत्तं गृह्णाना न ब्राह्मणवृत्तिं प्रतिप्रहमाश्रिता भवन्ति ।

स्थितमेतत् । प्रतिश्रहे यद्यपि याचितायाचितपूर्वकत्वं विद्यते तथापि न तेनैव मृतामृतशब्दार्थः । विषयान्तरस्य दर्शितत्वात् । याजनाध्यापनयोरप्येतद्रूपमस्ति । कश्चिद्याचित्वा याजकत्वं लभते, कश्चित्प्रार्थ्यते । एवमध्यापने योज्यम् ।

अतो यावता काचिद्वृत्तिर्याच्ययाः सा दैन्यावहत्वात् मरणमिवेति मृतशब्दे-नाभिधीयते ।

कर्षणं तु मरणादिप पापीय:। लाङ्गलाकर्षणं हि भारवाहत्वं तच खलजनपदकर्म।।।।।

सत्यानृतं तु वाणिज्यं तेन चैवापि जीव्यते ॥ सेवा श्वद्यत्तिराख्याता तस्मात्तां परिवर्जयेतु ॥ ६॥

नैवं मन्तव्यं सत्यानृतोभयरूपता शास्त्रेष वाणिष्येऽभ्यनुज्ञायत इति । किंतर्हि वस्तुस्वभाववादोऽयम् । लोभग्रहणमेवानृतम् ।

जीव्यत इतिवचनाद्वाणिज्या जीवनायैव, न धनसञ्चयाय।

सेवा श्ववृत्तिः यथा हि श्वा प्रेर्यते, कृच्छ्रेण च लभते, तथा च सेवकः। 'सेवा' प्रेज्यत्वम्। यत्रक्रत्रचित्कर्मणि प्रेज्यते, उचितेऽनुचिते वा, स सेवकः। श्रत उत्कृष्टेनायुध-कर्मादिना ये राजानमुपसर्पन्ति ते न श्ववृत्तयः।। ६।।

कुस्लधान्यको वा स्यात्कुम्भीधान्यक एव वा ॥ ज्यहेहिको वाऽपि भवेदश्वस्तनिक एव वा ॥ ७ ॥

उक्तमात्मकुटुम्बिक्षित्यै धनसञ्चयः कार्यो, न भोगाय क्लोश आश्रयापीयः। तत्तु किमन्बद्दमर्जनीयं, उतैकदैव चिरकालपर्याप्तमिति, नोक्तम् । तत्र कालविलम्बार्थ-मिद्दमारभ्यते।

कुस्ले धान्यमस्येति गमकत्वाद्व्यधिकरणा बहुत्रीहिः। पाठान्तरं 'कुशूलधान्यिक' इति । कुस्लपरिमितं धान्यं कुस्लधान्यं, तदस्यास्तीति मत्वर्थीय इक् शब्दः। धान्या-धिकरणमिष्टकादिकृतम् 'कुस्लः' 'कोष्ठ' इति चोच्यते । तेन चात्र परिमाणं लच्यते । तत्र यावन्माति तावत्संचेतन्यम् । न पुनराधारनियमोस्ति । कुस्लेन च महापरिप्रहणस्यापि बहुभृत्यवन्धुदारदासपुत्रगवाश्वादिमते।ऽपि यावता सांवत्सरी स्थितिभवति ताव-दनुक्रायते । यते। वच्यति ( अ० ११ श्लो० ७ ) ''यस्य त्रैवार्षिकं भक्तमिति''।

धान्यमहण्यमप्यविविचतम् । सुवर्णरूप्याद्यपि तावत्याः स्थितेः पर्याप्तमर्जयते। न

कुम्भी उष्ट्रिका । षण्मासिको निचय एतेन प्रतिपाद्यत इति स्मरन्ति ।

त्र्यहमैहिकमस्येति चयहैहिकः । कुटुम्बस्य नित्यकर्मार्थं च भक्तचयं करोति यः स 'त्र्यहैहिकः'।

मनुस्मृतिः।

श्वो भवं 'श्वस्तनं' भक्तं, तदस्यास्तीति पूर्ववत् मत्वर्थीयं कृत्वा नव्यसमासः कर्तव्यः। सद्यसात्कालिको भवेत्तदहरर्जितं व्ययोकर्तव्यम् ॥ ७॥

अस्य विकल्पस्य व्यवस्थामाह

ऋध्यायः ]

चतुर्णामपि चैतेषां द्विजानां गृहमेधिनाम् ॥ ज्यायान्परः परो ज्ञेया धर्मता लोकजित्तमः ॥ ८ ॥

यो यः खल्पकालसञ्चयः स स धर्मेज्यायानिधकः।

धर्माधिक्याच्च फलाधिक्यं भवति लोकजित्तमः। लोकाञ्जयत्याधिपत्येनाव-तिष्ठते, भाग्यत्या स्वोकरोति। प्रकर्षविवचायां तमः। अविशेषापादाना'ल्लोकः' स्वर्गः प्रतीयते।

तेनेयमत्र व्यवस्था। महापरिश्रहे। ये। बह्वपत्याऽसंविभक्तपुत्रः अकृतकन्यावि-वाहश्च स 'कुसूल्वान्यकः'। यस्तु परिणतवयाः अप्राप्तपुत्रः कृतकरणः स यावद्याव-च्छममेति तावत्तावदितरान्कल्पानाश्रयेत् ॥ ८॥

> षट्कर्मेंको भवत्येषां त्रिभिरन्यः प्रवर्तते ॥ द्वाभ्यामेकश्रतुर्थस्तु ब्रह्मसत्रेण जीवति ॥ ९ ॥

एषां कुसूलधान्यकादीनां गृहस्थानामेकः षट्कमां भवति । यो महापरिष्रहः प्रागुक्तस्य षष्ट्वृत्तिकमांिष भवन्ति । कानि पुनस्तानि । प्रकृतानि—उञ्छिशिलायाचि-तयाचितलाभकृषिवािषाज्यानि । श्रध्यापनयाजनप्रतिष्रहाः 'याचितायाचित'ष्रहणादन्तर्भन्विन्त । बहुकुटुम्बको नित्यकर्मसम्पत्त्यर्थे च सर्वा वृत्तोः समुच्चिताः कुर्यात्—कृषिवािषाज्ये श्रपि ।

येऽप्यध्यापनमध्ययनमित्यादीनि प्रथमाध्यायपठितानि षट्कमीणि व्याचचते तेषां प्रकरणविरोधो निष्प्रयोजनं वाऽध्ययनादीनामुपादानम्—अन्यत्रैव तेषां विहितत्वात् ।

स्रन्यो द्वितीयः क्रम्भीधान्यस्त्रिभः प्रवर्तते । प्रोऽनर्थको यावद्वर्तते तावत्प्रवर्तत इति । वर्तनं च स्थितिसम्पत्तिः । प्रकृतानां च यानि कानिचित् क्वचित्, कृषि-वाणिज्ये विद्वाय ।

प्रशस्ततरे हि पूर्वस्मात्कुम्भोधान्यकः। यता वच्यति 'सा वृत्तिः सद्विगर्हिता'। ''गोरत्तकान्वाणिजिकानिति''। यहप्युक्तं गौतमेन ( ध० १० सू० ५-६ ) ''कृषि-

333

ग्रध्यायः

वाश्विष्ये चास्वयं कृते कुसीदं चे 'त्यनापद्येव । तत्राप्यस्वयंकरश्वपत्ते देशोऽस्त्येव, लघीयांस्तु भविष्यति ।

द्वाभ्यामेकः । अत्रापि याचितलाभं वर्जियत्वा त्रयाणां यथासम्भवं द्वे गृद्धाते । प्रयाचितमपि तावद्गृद्धते यावत्त्रयहपर्याप्तम् ।

चतुर्थस्तु ब्रह्मसचेण जीवति । 'ब्रह्मसत्रं' शिलोब्छयोरन्यतरा वृत्तिः । सत्ततभवत्वात्सत्रमिव न तद्दःपरिसमापनीया वृत्तिरतः सत्रमित्युच्यते, अहरहर्नित्य-मनुष्ठानात् । ब्रह्मशब्दो ब्राह्मणपर्थीयस्तेषामिदं सत्रम् ।

ग्रस्माद्भद्धशब्दात्पूर्वोऽयं वृत्तिप्रपञ्चो ब्राह्मणविषय एव विज्ञेयः। चत्रियादीनां तु तत्र तत्र वच्यति।

"क्षणं पुनः शिलोञ्छवृत्त्या जीवनं संभवित ? यावता शरद्योष्मयोरेव चेत्रे खले वा शिलपुलाकपातसम्भवः। अथोच्यते। 'प्रैष्मेभ्यो प्रैष्माणि शारदानि शारदेभ्योऽजीयिष्यतीति' षाण्मासिकवृत्तिरेव स्यात्राश्वस्तिकः। अध'अन्यथाऽपि संभवित यावतस्तावता त्रीह्यादेः कथि चित्रपिततस्योपादानम्।' सत्यम्। न तद्भोजनाय पर्याप्तम्। 'सिच्चन्वाने। यदा पर्याप्तं प्राप्त्यति तदाऽशिष्यति पञ्चाहाद्यसम्भवात्। तथा च महाभारते, शिलोञ्छ-वृत्तिः पचान्ताशना वर्ण्यते। सोऽयमस्यामवस्थायां गृहस्थस्तापसः संवृत्तः' इति चेत्। कित्वेवमप्यश्वस्तिनकत्थं विरुध्यते। यथोपपाद्दिथितिकस्तदा स्यात्राश्वस्तिनकः। अश्वस्तिनिका ह्यापयित । यदि च न प्रत्यहं शिलोञ्छवृत्तेभीजनं निवर्तते, क्रते। श्वर्थस्तिनका भवेत्, कथं च तथाविषस्य जीवनं पुत्रदारभरणं च।''

श्रत एव केचितिवभिरन्यः प्रवर्तत इत्यत श्रारभ्यान्यशा व्याचक्तते ।

'विभि'र्याजनाध्यापनप्रतिप्रहैर्द्धाभ्यां ''प्रतिप्रहः प्रत्यवर'' इति प्रतिप्रहृव्युदासेन याजनाध्यापने प्रतिगृह्योते । ब्रह्मसञ्चमध्यापनम् । तद्धि वृत्तये पर्याप्तम् । यतु ''वर्तयंश्च शिलोञ्छाभ्यामिति'' स चतुष्टयञ्यतिरिक्तोऽन्य एव ।

प्रत्रोच्यते । यः शिलपरिमाणान्दशद्वादशान्यवान्त्रोहीन्वा बहुभ्य श्राइत्ते यावदे-काइयात्रिकं स 'शिलवृत्तिः' । यस्त्वेकैकं यात्रार्थमाहरति स 'उञ्छवृत्तिः' । स्मृत्य-नतरे चायं 'यायावर'वृत्तिरुक्तः । श्रतश्च सार्वकालिकमप्युपपद्यते । न च वैश्वदेवा-दिकियाविरोधः, न च पुत्रदाराणामभरणद्योषश्च, याचितभैज्ञादत्यन्ताल्पप्रहणात् ॥ ६ ॥

> वर्त यंश्र शिलोञ्छाभ्यामग्निहोत्रपरायणः ॥ इष्टीः पार्वायणान्तीयाः केवला निर्वपेत्सदा ॥ १०॥

पर्व चायनान्तश्च तयोर्भवाः पार्वायणान्तीयाः । स्वार्थिकमणं कृत्वा वृद्धाच्छः (पा० सू० ४।२।११४) कर्तव्यः । पर्वेष्टिर्दर्शपूर्णमासौ, अयनाते च यज्ञ आप्रयणाख्यः ।

'क्षेवल'महाणात्काम्या इष्टयो निषिध्यन्ते । वैश्वदेवहोमबिलहरणेऽपि तस्य नान्वहं भवतः । न हि तस्य सर्वदा तावद्धनं भवति । श्रतः क्षेवलमहाणान्महायज्ञनिवृत्तिः । ''नतु चाग्निहोत्रमपि तत्तस्य नैव भवति । तदपि द्रव्यासाध्यमेव'' । पत्तहोमान्होध्यति ।

"भार्याभरणं कथमिति" चेत्साऽपि तां वृत्तिमाश्रयिष्यति । यहा च भार्या त्रतमे-तद्धारयितुमशक्ता तदा भर्तुरपि नास्त्यधिकारः ।

अथ ''चान्द्रायणादिषु प्रवृत्तस्य कथं भार्याया जीवनमिति'' चेत्। अचे। धमेत-द्विद्यमानत्वात्—'अतिथ्यादिशिष्टमशिष्यत' इति ।

ननु ''वैश्वदेवहोमाभावात् विद्यमानेऽपि स्त्रोधने न भोजनं युक्तम्, उभयोर्विघसा-शित्वविधानात्। स्रतः स्त्रोधनेन वैश्वदेवं करिष्यति, धर्मकार्येऽनुज्ञानात्स्त्रोधनपद्यस्य''।

नैवम्। तस्यामवस्थायामग्निहोत्रमात्रं धर्मः, न वैश्वदेवहोमः। भवतु वा। यस्या-स्तर्हि धनं नास्ति कथं जीवतु।

तस्माद्यस्यासमर्था भार्या नासौ शिलोव्छवृत्तावधिकियते । वर्तयद्वात्मानं जीवयन् ॥ १० ॥

> न लोकरृत्तं वर्तेत रृत्तिहेताः कथंचन ॥ त्रजिह्मामशटां शुद्धां जीवेद्ब्राह्मणजीविकाम् ॥ ११ ॥

लीकवृत्तं नामीच्यते येन प्राकृतजने। इत्यस्ते वर्तते, इन्भेनासित्रयाख्यानेन च 'त्वं विष्णुस्त्वं ब्रह्मा जय जीवेति'। तथा विचित्रपरिहासकथाभिः।

वृत्तिहेती जीविकार्थतया न कर्तव्यमेततः यस्तु नर्भशीलस्तस्य न देषः।

स्रिज्ञाम्। यस्यान्यच हृदयेऽन्यच बहिः स 'जिह्ना' उच्यते । द्वेषमत्सरात्मा दर्शयस्त्रियं वदताम्।

स्रशान्। प्रमिद्देश्वकर्मानुष्ठानं, लोकार्जनेन प्रतिप्रद्वादिलाभार्थं, न शास्त्रार्थ-श्रद्धानतया क्रयोत्स 'शठः'।

धात्मधर्मत्वेऽपि जैह्म्यशाठ्ययोः, जीविकाऽप्यभेदोपचाराद्व्यपदिश्यते । अजिह्यामधाठां शुद्धामिति । शुद्धिर्श्चरयन्तरेखामिश्रीकरणं पूर्वदेषद्वयेन च । एकपद्वभ्योऽप्ययमर्थो वृत्तानुरोधाद्वोबलीवर्दवद्वहुपदैः प्रतिपाद्यते ।

''अय कथं ब्राह्मणजीविकां जीवेदिति द्वितीया? यावता जीवतिर-कर्मकः। कथं चैकस्यैव धातोरेकत्र द्वित्रयोगः? न हि भवति गमनं गच्छेदिति साध्यसाधनभावः''।

डच्यते। सामान्यविशेषभावात्साध्यसाधनभावा न विरुद्धः। यथाऽश्वपोषं पुष्ट इति। अनुष्ठानाङ्गे च वर्तनार्थे जीवतिर्वर्तते। तेन सकर्मकत्वमिति न देाषः। जीवेत् जीवनार्थमनुतिष्ठेत्॥ ११॥

> संतोषं परमास्थाय सुखार्थी संयता भवेत् ॥ संतोषमृत्रं हि सुखं दुःखमृत्रं विपर्ययः ॥ १२ ॥

ज्यदैहिकाश्वस्तनवृत्तिदार्ह्यार्थे प्रसंख्यानिमदमाह । सन्तेष श्राष्ट्रयत्वयः, न बहूनामुपजीन्यः स्यामिति याच्याक्लेश आस्थ्रेयः । सुखार्थी संयते। भवेत् । 'संयमः' यात्रिकाद्धनाद्धिके नाभिलाषः । सन्तेषो मनस्विनां सुखमूलम् । दुःखस्य मूलं विपर्ययः असन्तेषः । महद्विदुषां दैन्यं, श्रभिलिषते वस्तुन्यसम्पत्तिः । तस्मात्सन्तेषमाश्रयेत् ॥ १२ ॥

> अतोऽन्यतमया द्वत्या जीवंस्तु स्नातको द्विजः ॥ स्वर्ग्यायुष्ययशस्यानि त्रतानीमानि धारयेत् ॥ १३॥

वृत्तिविषयो विधिर्वृत्तिशब्देने।कः। तेनान्यतमयेति न तदपेचमेकजीवितम् अन्य-तमेन वृत्तिविधानात्। अतो वृत्तिसमुचयजीविनः पितृधनं प्राप्तवतश्च व्रताधिकारे। न जुप्यते। अन्यथा एकवृत्तिजीवन एव स्यात्।

व्रतानीमानि । मानसः सङ्कल्पो 'व्रत'मुच्यतं-- 'शास्त्रविहितमिदं मया कर्त-व्यमिदं वा न कर्तव्य'मित्येवम् ।

स्वर्थायुष्ययशस्यानि त्रतधारणपतानि केचिदाहुः। त्र्रतश्चैतत्पतार्थिने। व्रतेष्वधिकारः।

तद्युक्तम् । ध्रनित्यत्वमेवं सति प्रसञ्येत । तत्रोत्तरश्लोके नित्यप्रहणं बाध्येत । श्रुतै। चैषां नित्यता ज्ञापिता 'यावत् हि एनसा युक्तो भवतीति'। स्वर्गादीनां काम्य-त्वेनान्वये नाधिकृतविशेषणत्वं प्रतिपद्येरन् ॥ १३॥

वेदोदितं स्वकं कर्म नित्यं कुर्यादतिन्द्रतः॥
तद्धि कुर्वन् यथाशक्ति पामोति परमां गतिम्॥ १४॥
वेदमूलत्वात् स्मृतीना वेदोदितमिति श्रृयते।

स्वकं कर्म वन्यमाणो त्रतसमूहः । विहितत्वात् स्वकमित्युच्यते । नित्यं कुर्यात् यावजीवम् । स्रतन्द्रिते। (नलसः ।

एतद्व्रतधारणं कुर्वन्ययाशक्ति । अनेन सत्यां शक्तौ यथासन्भवमनुष्ठानुमाह । तदुक्तं "मनसा वा तत्समग्रमाचारमनुपालयन्" ।

मनुस्मृतिः।

परमां गति बहात्वप्राप्तिरूपाम् ॥ १४ ॥

नेहेतार्थान्त्रसङ्गेन न विरुद्धेन कर्मणा ॥ न करपमानेष्वर्थेषु नार्त्यामपि यतस्ततः ॥ १५ ॥

प्रसज्येत यत्र पुरुषः स हि प्रसङ्गोऽभिष्रेते। गीतवादित्रादिः। तत्र हि रागिणः सज्जन्तीव। अतो गीतवादित्रादिभिर्थान्धनानि नेहेत नार्जयेत्।

'विरुद्धं कर्म' प्रतिषिद्धं शास्त्रेण अकुलोचितं च। न च पित्राद्यागतेषु धनेषु कल्प-मानेषु स्थितिसमर्थेषु । अन्यानि नेच्छेत् ।

नार्त्या अपयापि यतस्ततः। प्रसद्ध सत्प्रतिप्रदेश प्रवर्तितव्यमेकस्यापद्येन-मप्यनुज्ञास्यति ॥ १५ ॥

> इन्द्रियार्थेषु सर्वेषु न प्रसज्येत कामतः ॥ त्र्यतिप्रसक्तिं चैतेषां मनसा सन्निवर्त्तयेत् ॥ १६ ॥

'इन्द्रियाणामर्था' विषया रूपरसादयः, तेषु न प्रसज्येत न सक्तिमत्यंता सेवां कुर्यात् । मनोद्वरा युवतयः वंशगीतं स्वादवद्रसः कर्पृरादिगन्धः रागवस्पर्शः-- एते विषयाः । तान्नात्यन्तं सेवेत ।

कामतः कामप्रधानतया । सर्वेषु अयाचितेषमं तेष्विष नित्यसेवी स्यात् । अतिमसक्तिरचैवैषाम् । निवृत्त्युपायोऽनेन कथ्यते । न हि वस्तुप्रसक्तिनिवर्तितुं शक्या—मनसा तु प्रतिपचभावनया निवर्त्य । आदौ तावद्दुरुपपादकत्वम् । उपस्थितेष्विष भुक्तपूर्वेषु चणविरस्रतास्वभावश्च विनाशित्वं शास्त्रनिषेधाच सङ्गस्य नरकापात इत्येवमादि चिन्तयेत् । यथोक्तं (अ०२ शलो० स्द) "न तथैतानि शक्यंतः" इति । १ द।

सर्वान्परित्यजेदर्थान स्वाध्यायस्य विरोधिनः॥ यथातथा यापयंस्तु सा ह्यस्य कृतकृत्यता॥१७॥

ये वेदाभ्यासिवरोधिनाऽर्थास्ते सर्वे त्यक्तव्याः,राजामात्यगृहोपस्थानाइयः।येऽप्यनया लोकयात्रया सक्तस्य कृषिकुसीदाद्यधिकलाभा भवति तेन च पोषियव्यते, तदा कुटुम्ब-विभववतश्च दासीदासं बहु भविष्यतीति ।

सा ह्यस्य स्नातकस्य कृतकृत्यता कृतार्थता यं नित्यखाध्यायी यथाकथंचि-त्कुद्रम्बकं जीवयतीति ॥ १७ ॥

> वयसः कर्मणोऽर्थस्य श्रुतस्याभिजनस्य च ॥ वेषवाग्वुद्धिसारूप्यमाचरन्विचरेदिह ॥ १८ ॥

वयस इति साहत्यापेचा वष्टी। वेषवाकबुद्धीति समाहारे द्वन्द्वः। सारूप्यमिति खार्थे ज्यन्।

तेनायमधी भवति--त्रयायुचिता वेषादयः कर्तव्याः । साह्रण्यमीचित्यम्, अन्य-स्याकृत्यादेः साहश्यासम्भवात् ।

वेष: केशाभरणादिविन्यास:। तत्र प्रथमे वयसि शिखण्डक:, यौवने कीन्तलादि-धारणं, वार्धके जटामुण्डनादि ।

वयोतुरूपा वाक्। एवं बुद्धिः त्रिवर्गानुष्ठानधारणं प्रथमं, जीर्यतः केवलं धर्मप्रधानम्। कर्मातुरूपो वेषः ग्रर्थातुरूपश्च। तेन हि भावितव्यं-कुलानुरूपेश दशनरागधिन्म-ल्लादि उद्धतमपि नौद्धत्यमावहति।

तदुक्तं "ग्रस्य लोकव्यवहारा विषय" इति । एतदुक्तं भवति । नायं विध्यर्थः, अपरैर्निश्चितार्थत्वात् । लोकव्यवद्वारमूलस्त्वयमनुवादः--'एवं वर्तमाना लोकवृत्तानु-वर्ती भवति, न लोकद्वेष्यतामेति' ॥ १८॥

> बुद्धिवृद्धिकराण्याशु धन्यानि च हितानि च ॥ नित्यं शास्त्राष्ट्रयवेक्षेत निगमांश्चैव वैदिकान् ॥ १९ ॥

बद्धिवृद्धिकराणीतिहासपुराणानि तर्कशास्त्राणि बाईस्पत्याशनसादोनि । हितानि उपकारकाणि दृष्टार्थानि वैद्यकज्यौतिषादीनि, ग्रर्थशास्त्रस्य पृथगुपदेशात् । निगमा वेदार्थज्ञानहेतवो निगमनिरुक्तव्याकरणमीमांसाः। ऋचो कृदिम्हणे त्वदृष्टार्थता स्यात् ॥ १६॥

> यथायथा हि पुरुष: शास्त्रं समधिगच्छति ॥ तथातथा विजानाति विज्ञानं चास्य रोचते ॥ २० ॥

'समधिगमां' (भिनिवेश: अभ्यास इति यावत् । विजानाति विशेषेण जानाति--प्रत्यचं चैतद्भ्यस्यमाने प्रन्थेऽपि यद्विचत इति ।

तदा विज्ञानं चास्य रेाचते । उज्ज्वलं भवतीत्यर्थः । पूर्वस्याः स्मृतेर्मूलकथन-मेतत् । रुचेरभिलाषार्थत्वाद्रच्यर्थानामिति सम्प्रदानत्वाभावः ॥ २० ॥

मनुस्मृतिः।

ऋषियज्ञं देवयज्ञं भूतयज्ञं च सर्वदा ॥ नृयइं पितृयइं च यथाशक्ति न हापयेत ॥ २१ ॥

तृतीयाध्याये विहितानां महायज्ञानामनुवादे। विशेषाभिधानार्थः। स च विशेष उत्तरत्र वच्यते (२२ श्लो०) "अनीष्टमानाः"।

श्रन्ये तु मन्यन्ते । त्रताधिकारे पुनर्वचनं नियमसिद्धार्थम् । तेनेदृशः सङ्कल्पः कर्तव्यो 'यावद्र। हस्थ्यं मया महायज्ञा न हापयितव्याः'। न त्वियमाशङ्का कर्तव्या-"द्विर्वचनं द्विविधानार्थम्" । न हात्र विधिः श्रयते । केवलं न हापये दित्युच्यते । नित्यत्वाचाहानिः प्राप्तैव । न विहितप्रत्यभिज्ञानतः कश्चित् कर्मभेदे हेतुरस्ति ।

यथाशक्ति पक्वान्नेन ग्रामेन वा मूलफलीर्वा ॥ २१ ॥

एतानेके महायज्ञान्यज्ञशास्त्रविदे। जनाः ॥ श्रनीहमानाः सततमिन्द्रियेष्वेव जुहृति॥ २२॥

एतान् महायज्ञान् एके यज्ञशास्त्रविदो गृहस्था इन्द्रियेध्वेष जुह्नति सम्पादयन्ति ।

कतमे पुनस्ते।

ग्रध्याय:

स्मनीहमानाः । ये नेच्छन्ति धनं त्यक्तगृहच्यापारा देहसान्यासिकाद्यः । शिलोञ्क्रवृत्तरे विधिमिच्छन्ति, पङ्ग्वादीनां च। तेषां हि दारकरणं वच्यति ( अ० ६ श्लो० २० ) "यद्यर्थिता तु दारै: स्यादिति"। न चैतेषां पश्चयज्ञाधिकार:। श्रद्रव्यत्वाद्भरणमात्रं ते लभन्ते, नाधिकं कर्मानुष्ठानार्थमपि।

जुहोति: करोत्यर्थनिर्वर्त्यतां लच्यति । न हि क्रियाविशेषो यागः क्रियाविशेषस्य होमस्य कर्मतां प्रतिपद्येत । न हि भवति 'पचित पाकमिति'। भवति तु 'पाकं करोति' 'यागं करोतीति'। सामान्यविषयाकांचास्तु क्रिया द्रव्यकर्माणि साधनीकुर्वन्ति 🕹 'इच्छति भोक्तुं', 'शक्रोति भोक्तुं', 'जानाति भोक्तुम्'। दृष्टश्च विशेष: सामान्यतत्तन-गार्थ:-- 'म्रयं गी: पदा द्रष्टव्य' इति ।

एवं च होमं केचिदिन्द्रियेषु तत्संयममेव व्याचचते । अपरेषां प्राणसंवादोपनिषदि यग्रद्भक्तं प्रथममागच्छेत्तद्धोमीयं सायंप्रथमाहृतिं जुहुयात्प्रागाय खाहेत्याहिना ।

धन्ये तु--य एवोत्तरऋोके उपासनाविधिरुक्तः स एवार्यं 'होमः'। तथा च तयोरेकवाक्यता प्रतीयते ।

"ननु चात्तरत्र वाचि प्राणं नेन्द्रियम्।"

335

नैष दोष: । श्राध्यात्मिकत्वोपलचणार्थमिन्द्रियम्हण्म् । बाह्यसाधनसाध्यता नास्ती-त्येतदत्र विवच्चितम् ॥ २२ ॥

वाच्येके जुहति पाणं पाणे वाचं च सर्वदा ॥ वाचि पाणे च पश्यन्ते। यज्ञनिट तिमक्षयाम् ॥ २३ ॥

यहाऽयं पुरुष उच्छ्वसिति तदैवमनेन ध्यातब्यम् 'वाचं प्राणे जुहोमीति'। भाषमाणेन च 'वाचि प्राणं जुहोमीति'। एतावतैव पश्चयज्ञा निर्वृत्ता भवन्ति।

''यदि नित्याः फलाय न वक्तव्याः''।

ग्रात्मज्ञाश्चात्राधिकियन्ते ।

विहितो ह्ययमर्थः पश्चाग्न्युपासनायां उपनिषत्सु कीषीतकीब्राह्यसे विस्तरेस । ग्रम्बर्यं फलतः, श्रपुनरावृत्तिफलत्वात् ॥ २३ ॥

ज्ञानेनैवापरे विषा यजन्ते तैर्मखैः सदा ॥ ज्ञानमूलां क्रियामेषां पश्यन्ते। ज्ञानचक्षुषा ॥ २४ ॥

तैर्मखे: प्रकृतैर्महायज्ञैर्य जन्ते, तद्विषयमधिकारं निष्पादयन्ति। अते।ऽर्थभेदाद्यजन्ते यज्ञैरिति साध्यसाधकभावोपपत्तिः। यथा'ऽग्निष्टोमयाजीति'।

"क्यं पुनर्ज्ञानेन यागनिर्वृत्तिः । देवते देशेन द्रव्यत्यागात्मको यागः । न च ज्ञानमेवंरूपम्" ।

उच्यते । यजन्त इति यागकार्यनिर्वृत्तिरत्राभिप्रेता ।

"यदि ज्ञानात्कार्यनिर्वृत्तिः किमर्थं तर्हि कर्मणामनुष्ठानम् । न ह्यविषयः कर्मानुष्ठान-सम्भवः । श्रथेयं बुद्धिः, 'य उ चैनमेवं वेहेति' ज्ञानस्यापि फलसाधनत्वेन श्रवणात् कृतं कर्मानुष्ठानेनेति,—तदसत् । श्रन्यशेषतया तस्यार्थवादत्वात् ।''

अत्रोच्यते। उक्तमस्माभिरनीहमाना आत्मज्ञा अधिक्रियन्ते। त एव ज्ञानिनोऽभिष्रेताः, न कर्मानुष्ठानवेदिनः। तेषां वेदसंन्यासिकतया गृहे अवतिष्ठमानानां महायज्ञानां भावने-यमुच्यते। द्रव्यसाध्यानां च महायज्ञानां आत्मज्ञानसंपादनमेवमुच्यते। स्वाध्यायोदक-तर्पेणयोस्तु कर्मसाध्यतामेव षष्ठे वच्यति।

धत्र कारणक्षमर्थवादमाद । ज्ञानसूलास् — ज्ञानं मूलमस्याः कियायाः । सर्वस्य कर्मानुष्ठानस्य ज्ञानं मूलम् । न ह्यविद्वान् किञ्चदनुष्ठातुं शकोति । तदुक्तं "विद्वान्यजेत इति" । पश्यन्ते ज्ञानचसुषा । ज्ञानं चज्जुरिव । यथा चज्जुषा रूपं गृह्यते एवं ज्ञानात् ज्ञायते । न तत् 'ज्ञानं' वेद एवाभिप्रेतः ॥ २४ ॥

श्रिप्रहोत्रं च जुहुयादाचन्ते चुनिज्ञोः सदा ॥ दर्ज्ञेन चार्धमासान्ते पौर्णमासेन चैव हि ॥ २५ ॥

श्रिते त्रादयः शब्दाः श्रुतै गृह्यसमृतिषु च कमीविशेषवचनतया प्रसिद्धाः । सेति-कर्तव्यताकाः तत्र विहिताः । तेषामयमनुवादे न त्वत्रापूर्वविधिः, रूपावचनात् । केवलं होमविषया कर्तव्यता श्रुता, न द्रव्यं न देवता । श्रिप्तिहोत्रादि नामधेयं च विशेषाकांचम् । श्रुतः शास्त्रान्तरावगतविशेषवचनतेव प्रतीयते ।

''यद्येवं तत एव कर्तव्यतावगमादनर्थकमिदम्।''

वेदसंन्यासिकानां प्रकृति।पासनासंवादनार्थम्। तथैव "वाच्येके जुद्धित प्राणं " ज्ञानेनैवेति (ऋो० २४) च पञ्चमद्दायज्ञाः संपाद्यन्ते—तद्वदेतद्दपीति । कश्चायमुपालम्भः 'किमर्थ पुनर्वचनमिति ।' सर्वश्रुतीनां स्मृतीनां च यदेकदेशेऽभिद्धितं तस्यैवान्यत्र पुनर्वचनस्य चे।द्यापत्तेः । उक्तश्च सामान्यतः परिद्वारः—प्रतिपत्तृभेदात्र पै।नरुक्त्यमिति । यथा प्रतिपत्तृभेदादिनिद्रयभेदो, नैकेन चज्जुषा सर्वे द्रष्टुं शक्नुवन्ति बहूनीन्द्रियाणि प्रयोजनवन्ति, एवं शाखाभेदः स्मृतिभेदश्च ।

अथोच्यते "कस्माद्रूपावचनमिति।"

एषाऽपि न दोषः। प्रतिशाखमितिकर्तव्यताया भेदः — कस्याभिधानं कियताम्। सर्वाभिधाने गौरवम्। एकतराभिधाने अन्यतरपरित्यागः।

''तद्पि चे। द्यमेव।''

**प्रध्याय:** ]

उक्तं चानुवादोऽयं न विधि:। विधी हि चोद्यमेतत् स्यात् 'ग्रन्यत्र विहितं किमर्थ पुनर्विधानमिति ।'

आदान्ते द्युनिशोः। नात्र यथासंख्यम्, किंतर्हि दिव आदौ निशायाश्चादौ, एवं दिवोऽन्ते निशायाश्चान्त इति। सायंप्रातः कालावेतेन परिगृह्ये ते। तत्रीदितहोमिनां अहरादौ अनुदितहोमिनां निशान्ते। द्युशब्दो दिवसपर्यायः।

सदा । यावज्ञोवं सायंप्रातद्वामः कर्तव्यः।

दर्शन यजेतेत्यत्राध्याद्दर्तव्यम् । न दि तत्रोत्पत्तौ जुहुयादित्यस्ति, किंतर्हि 'दर्शन यजेतेति' । तदनुवादश्चायम् । अतएवाध्याद्दारः कियते । अत एव अविशेषश्रवणेऽपि अर्धमासान्त इति कृष्णपत्तान्ते दर्शः शुक्रान्ते पौर्णमासः । तथा च श्रुतिः ''दर्शे च दर्शेन यजेत पूर्णमास्यां पूर्णमासेन यजेतेति'' ।। २५ ।।

सस्यान्ते नवसस्येष्ट्या तथर्त्वन्ते द्विजोऽध्वरैः ॥ पञ्चना त्वयनान्ते तु समाते सामिकैर्मस्वैः ॥ २६ ॥

ग्रध्याय: ]

सस्यशब्दो ब्रोह्यादिधान्यवचनः । तस्यान्तः चयः । पूर्वसस्येषु चीग्रोषु नव-सस्येष्ट्या यजेत, ब्रामयग्रोनेत्यर्थः ।

न चात्र पूर्वसस्यचय ग्राप्रयग्रानिमित्तं, नापि नवसस्यागमः, कितिष्टिं श्रक्ठताप्रयग्रस्य नवात्राशनं प्रतिषिद्धम् । येनाइ "नानिष्ट्रा नवात्रमद्यादिति" । अतो नवसस्यभचग्रमा- प्रयग्रोनेत्यर्थः । तेन यजेतेति व्याचचते ।

ध्यस्मिस्तु पत्ते पूर्वसस्याभावात् नवसस्यस्य भावादन्यते। वा, असत्यां चाशिशिचायां न नियमतया आश्रयणं प्राप्नोति । अथेदं 'सस्यातः इति नवात्पत्त्युपलचणं, तदाऽनिष्टुरा भचणं प्राप्नोति ।

तस्माद् है एते वाक्ये। 'नानिष्ट्वाऽश्रीयात्'इत्येकं, 'सस्यान्त' इति द्वितीयम्। 'सस्यान्त'प्रहणेन च सस्योत्पत्तिरेवाभिप्रेता, नियतत्वात्तस्या निमित्तस्योपपत्तिः। चयस्त्वनियतः,
धनिनां हि त्रैवार्षिकान्यपि धान्यान्यत्र प्रवर्तन्ते। ग्रत एव सृत्रकारः ''सस्यं
नाश्रीयाद्गिनहोत्रमहुत्वेति''। तथा ''यदा वर्षस्य तृप्तः स्याद्याप्रयणेन यजेतेति''।
तथेदमपरं ''शरदि नवान्नमिति'' कालविशेषविधायकम्। तत्र यस्य पूर्वसस्यच्चयो नास्ति,
स शरदमाद्रियते, इतरस्तु न। एवमुभयोरर्थवत्ता च भवति। इतरथा एवमेवावच्यत
'नवसस्योत्पत्तौ नवसस्येष्ट्या यजेतेति'। यतस्त्वाद्व ''नानिष्ट्वा नवसस्येष्ट्या नवान्नमश्रीयादिति''—तेन चत्पन्नेष्वपि नवसस्येषु विद्यमानस्य ग्रस्ति शरत्प्रतिपालनम्।
नवसस्योत्पत्तिनिमित्तत्ताच श्रसत्यामपि नवान्नाशानेच्छायां नियमत श्राप्रयणम्।

स्ति नते । 'ऋतुः संवत्सर' इति इर्शनेन चातुर्मास्यानामेतत्करणमुच्यते । ग्राध्वर-शब्देन तान्येवाभिन्नेतानि ।

अयनयोरादी अयनान्ते। ते च द्वे अयने दिचणमुत्तरं च। तत्र पशुयागः कर्तव्ये। द्विः संवत्सरस्य। सूत्रकार त्वाह ''वाण्मास्यः स्नावत्सरो वेति"।

समान्ते । समाशब्दः संवःसरपर्यायस्तस्य चान्तः समाप्तिः, शिशिरे । न च तत्रेदं सौमिकयागविधानं, किंतर्द्धिं गते तस्मिन्वसन्त आगते । तथा च श्रुतिः ''वस्रन्ते वसन्ते च्योतिषा यजेतेति" ।

एतावन्ति नित्यानि कर्माणि । तानि यथाकथं चिद्वेदसंन्यासिकेनापि संपाद्यानीति सर्वस्य तात्पर्यम् ॥ २६ ॥

नानिष्टा नवसस्येष्ट्या पश्चना चाग्निमान् द्विजः ॥ नवान्नमद्यान्मांसं वा दीर्घमायुर्जिजीविषुः ॥ २७ ॥

अग्निमानाहिताग्निरत्राभिष्रेतः, व्रताधिकारात् । तस्य द्वामस्य याजुर्वेदिकं व्रतम् । नानिष्टा पशुना मांसं समभीयानाव्ययोन नवात्रमिति । नियमानुपालने फलमाह । दीर्घमायुर्जिजीविषु: । आयुःशब्देन प्रवन्धवत्यः प्राणापानवृत्तय उच्यन्ते । द्वितीया च सत्यपि जीवतेरकर्मकत्वेऽपि इषिक्रियापेच्या । सन्नन्तोऽपि धातुरिच्छायां वर्तते । श्रत्रापि दर्शने इषेः कर्म प्रकृत्यर्थी न बाह्यम्, इच्छा वेष्यमाणं प्रति गुणभूता, प्रकृतिप्रत्यया प्रत्ययार्थं सह ब्रुवत इति सन्नंतादन्यत्रापि । अस्मन्नपि दर्शने धायुःशब्देन कालो लच्चिष्यते, दीर्घकालं जीवनमिच्छन् । तत्र 'कालताऽवाऽवगन्तव्या कर्मसंज्ञा ह्यकर्मणामिति' कर्मत्वम् ।

एष चाहिताग्नेः पशुबन्धे नियमः, आत्रयग्रेऽपि । गृह्याग्निमतोऽपि गृह्यस्मृतिषु निय-मतया आत्रयग्रं विहितम् ।

यच्चेदं 'शरिद नवात्रमिति', तत् ब्रोहिश्यामाकयोः न यवानाम् । न च सस्यमात्रेण सस्येष्टियागः, न च माषमुद्गादिना । यत इदं शास्त्रान्तरसापेचं, न स्वते विधायकमित्यु-क्तम् । शास्त्रान्तरेषु च ब्रोहिश्यामाकयवैराप्रयणेष्टिर्विहिता ।

किं त्वन्यदिष सस्यं नाशितव्यमकृतायामात्रयग्रेष्टौ। यत उक्तमविशेषेण 'सस्यं नाश्रीयादिति'। तिश्रषेथे ह्यभिप्रेते इयदेवावच्यत्'आप्रयग्रं त्रीहिश्यामाकयवानां नाश्रीया-दिप्रहोत्रमहुत्वेति'। एवं सुत्रकारेण पठितम् ''आप्रयग्रं त्रोहिश्यामाकयवानां, सस्यं नाश्रीयादिप्रहोत्रमहुत्वेति'। धर्ते।ऽयं सस्यशब्दो न प्रतिनियतविषय एवं ॥ २७॥

> नवेनानर्चिता ह्यस्य पशुहन्येन चाप्रयः ॥ प्राणानेवात्तुमिच्छन्ति नवान्नामिषगर्धिनः ॥ २८ ॥

नित्यतामेव समर्थयते अकर्षहोषदर्शनेन।

नवेन सस्येन अनर्चिता अकृतहोमा अप्रयोऽस्याहितामेः प्राणानेवातुमि-च्छन्ति भचयितुम्।

गर्धिनः गर्ध श्रमिलाषातिशयः—तदस्यास्तीति मत्वर्थीय इनिः ॥ २८ ॥

त्रासनाशनशय्याभिरद्गिर्मूलफलेन वा ॥ नास्य कश्चिद्वसेद्गे हे शक्तिते।ऽनर्चिते।ऽतिथिः ॥ २९ ॥

डक्तमिदमुत्तरार्थमन् यते।

न कश्चिदितिथिरनर्चितो गृहे वसेत्। सर्वोऽतिथिरर्चिता गृहे वासनीयः। श्चित्ततः। एको द्वौ बहवो यावन्तः शक्यन्तेऽर्चियतुं सर्वे आसनादिभिरर्चनीयाः। धर्चापूर्वकमेतदेभ्यो वसता प्रकल्पयितुम्, न तु सर्वेश सर्वमासनाशनशय्यानां स्वत्वनिष्ट-त्तिरुच्यते।

भक्तयूषमांसात्राज्याशानासंभवे पृथगुपादानात् मूलफलं दातव्यम् ॥ २६ ॥

श्रध्यायः

पाषण्डिनो विकर्मस्थान्वैडालब्रतिकाञ्छठान् ॥ हैतुकान्वकष्टत्तीश्च वाङ्मात्रेणापि नार्चयेत् ॥ ३०॥

श्रत्र वसेदिति लिङ्गात्स।यमातिष्यप्रतिषेधोऽयं पाषण्ड्यादीनामित्याहुः । तद्युक्तम् । अर्चनीयताऽत्र निवार्यते । न तु सर्वेश्य सर्वभक्ताद्यदानमेवोच्यते । दिवाऽपि भुजानानां कतिचित् च्रशावास उपपद्यत एव । अतो न लिङ्गं सायंकालस्य 'वसेदिति' । तत्र पाषिरिडने वाह्यलिङ्गिनो रक्तपट—नग्न—चरकाद्यः ।

विकर्मस्याः — ध्रत्रानापदि ये वर्णान्तरवृत्त्या जीवन्ति । यथा ब्राह्मणः चत्र-

वृत्त्या, चित्रयो वैश्यवृत्त्या इत्यादि ।

बैडालव्रतिका दानिमकाः । ये च लोकावर्जनार्थं अग्निहोत्राद्यनुतिष्ठन्ति, 'इति गृहादि लिप्सामद्द' इति, न शास्त्रचे।दितत्वेन स्वधर्मतया ।

श्रादाः। येषामन्यत् हृदयेऽन्यद्वाचि । उपकारं कस्यचित्प्रतिज्ञाय कर्तव्यतया अवधीरयन्ति, न कुर्वन्ति ।

हैतुका नास्तिकाः। 'नास्ति परलोकः, नास्ति इत्तं, नास्ति हुतं इत्येवं स्थितप्रज्ञाः। वकवृत्तयः दान्भिका एव, ईषद्भेदभिन्नाः। भेदः परस्परं दर्शयिष्यते।

वाङ्काश्रेणापि। तिष्ठतु तावदासनादिदानं, पूजापूर्वकं स्वागतम्—'ग्रास्यतामत्र' इत्येवमाद्यपि न वक्तव्याः। अन्नदानं तु श्वपचादिवद्दिष्यते। तथा च भगवान् कृष्णद्वै-पायनोऽन्नदानमेवाधिकृत्य स्मरतिस्म ''न पृच्छेज्जन्म न श्रुतमिति''। नात्र पात्रगवेषणा कर्तव्येत्यर्थः ॥ ३०॥

वेदविद्यात्रतस्त्राताञ्छ्रोत्रियान् गृहमेधिनः॥ पूजयेद्धव्यकव्येन विपरीतांश्च वर्जयेत्॥ ३१॥

'वेदश्च' 'विद्या' च 'व्रतानि' च तैः 'स्नाताः' तत्र परिस्तमार्ष्ति गताः । विविधा स्नातका गृह्यन्ते । तत्र 'वेदस्नातका' अधीतवेदाः । 'विद्यास्नातका' विद्यार्थिजज्ञासा-निवृत्ताः । 'विद्या' सित्रधानाद्वेदविषयैव गृह्यते । तस्या एव वस्तुतो विद्यात्वम् । व्रतानि ''षट्त्रिंशदाब्दिकम्'' इत्यादीनि ( अ० ३ श्लो० १ ) । सत्यामि वेदतद्दर्थिजज्ञासा-समाप्ती न तावत्येव 'स्नानं', किर्ताद्द षट्त्रिंशदब्दादिकालः पूरियतव्यः इति पच्चीऽ-प्यस्ति । अन्ये तु येऽनधीत्यैव वेदं वर्षत्रयात् स्नान्ति ते 'व्रतस्नातका' इत्याचचते ।

धनधीतवेदस्य कुतः स्नानमित्यपचोऽयम्।

"ननु च श्रोत्रियप्रहणं किमर्थं स्नातकत्वेनैव सिद्धत्वात्"। स्रतिशयार्थम् । तेन वेदाभ्यासरता गृह्यन्ते स्रोत्रियाः। गृहमेधिना गृहस्थाः। नानेन भिज्ञतापसत्रह्मचारिणामपूजनीयत्वमुच्यते—िकंतर्हि-भैच्यभोजित्वात्तेषां नातिथित्वसंभवः। त्रह्मचारिणो गुठगृहात्तापसस्य च वनात्रान्यत्र वासः। प्रत्रजितस्यापि 'भैचार्थी प्रामियादिति' न प्रामे वासः। प्रते।ऽन्येषामा-श्रमिणां गृहादन्यत्र वासात्कथंचित्सम्भवेऽपि प्रायिकमेतद्गृहमेधिन इति।

हव्येन कव्येन। दैवकर्मणि शान्त्यादै। पित्र्ये वा श्राद्धे त एव पूज्याः। विपरीताः अस्नातकाः वर्ज्याः पूर्वोक्तदे।षाभावेऽपि ॥ ३१ ॥

> शक्तिते।ऽपचमानेभ्ये। दातव्यं गृहमेथिना ॥ संविभागश्च भूतेभ्यः कर्तव्ये।ऽनुपरोधतः ॥ ३२ ॥

स्रपचमाना ब्रह्मचारिपरिव्राजका इत्याहुः । तदुक्तम् । तेभ्यो नित्यवद्दानं विहित्तमेव 'भिचां च भिचवे दद्यादिति' (३। ६४) । तस्माद्ये दरिद्रा भैचजोवनाश्च पाखण्डप्रादयः तेभ्यः शक्तितो दात्रव्यम् । याबद्भ्यः शक्यते यावच्च पच्यते । पचिक्रियाविरहनिमित्तत्वाच्च सिद्धान्नदानमेवेदम् ।

संविभागर्च । अन्येनापि धनेन इन्धनपरिधानीपधाद्युपयोगिना संविभागः कर्तव्यः कश्चिदंशो दातव्यः।

सर्वभूतेभ्यः । भूत्राब्दे।यं चेतनात्मकं जगदाचष्टे । यथा ''गायत्री वा इदं सर्व' भूतमिति''। ध्रचेतनानां चेतनवदुपकारार्थतया संविभागानुपपत्तेः चेतनावत्स्वे-वावतिष्ठते । श्रतश्च ''प्ररोहधर्मकाश्चेतनावन्तः'' इति दर्शने वृच्चादीनामि जलसे-काद्यर्थो धनसंविभागः कर्तव्यः ।

बह्वर्थोऽयं भूतशब्दः । कश्चित्प्राधान्ये वर्तते 'भृतिमयं ब्राह्मण्यस्मिन् गृहे' । कचि त्पैशाचवचनो 'भृतोपसृष्ट' इति । कचिद्विपरीतेऽर्थे वर्तते 'भृतमाहेति' । कचिद्वित-कान्तकालवचनो 'भृतो धात्वर्थे' इति । कचिद्देवताविशेषे 'भृतेभ्यो बलिरिति' । कचि-च्चेतनावन्मात्रवचनो 'न हिंस्याद् भृतानीति' । कचित्प्राप्तिवचनो 'महद्भृतश्चन्द्रमा' इति । कचिदुपमायां वर्तते 'यथा काञ्यभूत' इति । कचिदुत्पत्तिवचनो यथा 'देव-दत्तस्य पुत्रो भृत' इति । इह तु यः पदार्थस्तद्व्याख्यातम् ।

भूतेभ्य इति तादर्थे चतुर्थी।

स्रानुपरोधतः। स्रात्मकुटुम्बपीडा यथा न भवति तृत्पर्याप्तं स्थापियत्वा, स्रिक्षेने संविभागः कर्तव्यः। तदुक्तं "शृत्यानामुपरोधेनेति" (मनुस्मृ० प्र०११ श्लो०१०)॥३२॥

राजते। धनमन्विच्छेत्संसीदन्स्नातकः क्षुधा ॥ याज्यान्तेवासिनोर्वाऽपि न त्वन्यत इति स्थितिः ॥ ३३ ॥ 388

राजमहग्रमाह्यवर्गोपलचग्रार्थम् । तथा च वस्यति ( अ० १० श्लो० ११३ ) "सीदद्भिः कुप्यमिच्छद्भिर्धनं वा पृथिवीपतिः। याच्यः स्यादिति"। तेन राजशब्दः चत्रियजाती मुख्यः । तथापि शास्त्रान्तपर्यालोचनया जनपदेश्वरवचन इति गम्यते । जनपदेश्वरा हि बहुधना भवन्ति । तेनैतदुक्तं भवति—'येऽत्यन्तसम्पन्ना गोऽजाविध-नधान्यैस्तेभ्यः प्रतिप्रहोतव्यम्'। तथा सत्यद्रोहेग्रेत्येतदाहतं भवति । श्राट्या हि दहता नातीव पीड्यन्ते । स्वल्पधनेभ्यस्तु परिगृह्वते। दोषः स्यात् । मुख्यार्थवृत्तौ च राजशब्दे ब्राह्मणादिभ्यः प्रतिष्ठहः प्रतिषिध्येत । तत्र सर्वस्मृतिविरोधः स्यात् । स्मृत्यन्तरे हि पठ्यते "ब्राददीत प्रशस्तद्विजादिभ्यः शुश्र्षोश्च शूद्राइपकान्नमिति"। प्रति-षेधेऽपि "न राज्ञः प्रतिगृह्णीयादिति" राजशब्दे। जनपदेश्वरवचन एव । किंच न चत्रि-यस्य तत्र प्रतिषेधः "अराजन्यप्रसृतित" इति वचनात् । अत एव न चत्रियजातीयात्तत्र तित्रपेधस्तथा सत्यराजन्यप्रसूतित इति न वक्तव्यं स्यात् । न ह्यराजन्यप्रसूतितः चित्रया भवन्ति । तेनेयमत्र व्यवस्था-चत्रियाद्राज्ञो यथाशास्त्रवर्तिनः प्रतिग्रहः कर्तव्यः । ध्रन्यस्मात्पुनर्न ।

याज्यान्तेवासिनीः । धनापेचा षष्ठी । तसंतो वा पठितव्यः । क्रियानिमि-सत्वादेतयोः शब्दयोर्याजनाध्यापनाभ्यां जीवेदित्युक्तं भवति ।

श्रन्ये त्वाहु:-श्रन्येषामुपपातकप्राप्तिश्चैार्यादीनां चापायानां निषिद्धत्वात् ईश्वर-माराध्य जीवेत्प्रीतिदायेन खस्तिवाचनकेन वा । न चार्य सेवकः । सा वृत्तिर्निषिद्धा । एवं कृतोपकारादयाजयन्नपि याज्यादाददीत । निवृत्तेऽपि सम्बन्धे कृत्या वर्तत इति ।

संसीद जिति । पित्रादिधने सति न कर्तव्यम् । तदुक्तम् "न कल्पमानेष्वर्थेषु" । तस्यैवायमनुवादः।

न चायमापद्धर्मः । निह 'अवसाद' श्रापन्, किंतिई अर्जितधनाभावः । 'श्रापत्' त विहितोपायाभावे। धनचयश्च । सत्यपि धान्यधनबहुत्वे स्रत्रपरिचये दुर्भिचादावाति-श्यसिन्नहितान्नता चुत्पीडितस्य'त्रापत्', अनुधितस्यापि धनाभावात्'अवसाद' इत्येष एतयोविशेष: ।

न त्वन्यतः खल्पधनात्रानुपकार्यात् गृह्णीयात् ॥ ३३ ॥

न सीदेत्स्नातको विषः क्षुधा शक्तः कथंचन ॥

न जीर्णमलबद्धासा भवेच विभवे सति॥ ३४॥

यदि च कुतिश्चद्धनार्थादुव्यापारादुव्याद्दन्येत न तदैवापद्धर्मानाश्रयेत्। किंतिहि पुनरुत्पाद्येत । तदुक्तम् ''ग्रामृत्योः श्रियमन्विच्छेदिति'' (ग्र० ४ श्लो० १३७) । ग्रतश्च यदि कथिकत् कृषते। वर्षाद्यभावेन सस्यनाशी भवेत्रेयता त्यागेन सहसैव परिपण्डीप-

जीवना-याच्ञापरेण भवितव्यम् । सत्यां युक्तौ जीर्णमिलने च वाससी धनविभन्ने सति नेष्येते ॥ ३४ ॥

मनुस्मृतिः।

क्लप्तकेशनखरमश्रदीन्तः शुक्राम्बरः शुचिः॥ स्वाध्याये चैव युक्तः स्याजित्यमात्महितेषु च ॥ ३५ ॥

कल्पनम् । 'छेदनं दन्तवासस' इत्येतदपेचं चैतत्कल्पनं नियमतः । अत एव श्रचि-रित्याह । दीर्घकेशस्य हि स्नानादिषु क्वेशसाध्यत्वात् अलसः स्यात्तवाऽश्चित्वप्रसङ्गः । यदि तु केशादिप्रसृते। प्रानपरः स्यान्नैव धारणं दुष्येत्।

दान्तः दर्पवर्जितः।

अध्याय:

शुचि: अर्थेषु, शुद्धिनिमित्तैर्म द्वार्याचमनादिभिश्च।

वेदाध्ययने च नित्याभियुक्तः । उक्तोऽप्ययमर्थं ग्रादरार्थः पुनः पुनरुच्यते ।

आत्महितानि व्याधेः प्रतीकारादिना अजीर्वातिवेत्तगुरुविदाहिभोजनवर्जना-दीनि ॥ ३५ ॥

> वैणवीं धारयेद्यष्टिं सादकं च कमण्डलुम् ॥ यज्ञोपवीतं वेदं च ग्रुभे रौक्मे च कुण्डले ॥ ३६ ॥

यज्ञोपवीतकुण्डलयोधीरगां शरीरसंयोगः। यस्य च यस्मित्रङ्गे समुचितः सन्निवेशः स तत्रैव विनियोजनीयः। यथा क्रण्डलं कर्णयोहपवीतं काय इति। कर्णाभरणस्य कुण्डलाख्यत्वात् । कण्ठसक्तस्य च सूत्रस्य दिच्चणबाहुद्धारगोनोपवीतत्वात् ।

दृष्टप्रयोजनत्वाच यष्ट्रगदीनां सर्वदाऽङ्गसङ्गः ।

तथाहि यष्टिधारणं श्रान्तस्यावलंबनार्थं सम्मुखागतघातकगवादिनिवारणार्थं च । उद्भुतोदकोन शीचस्य विहितत्वात् ग्राधारापेचया कमण्डलुर्नियम्यते । स च तुल्य-कार्यत्वात् कलशादीन् निवर्तयति, न कुण्डलकटकादीन् । अत्रश्च पुरीपनिमित्तस्या-इकशोध्याश्चित्वापनीदार्थं सीदकत्वं कमण्डली:। उक्तं च "मुहूर्तमिप शक्तिविषये नाशुचि तिष्ठेदिति"। 'शक्तिविषय' इति—यदि पूर्वगृहीतमुद्दकमुपयुक्तमन्यथाप्राप्तम-शुचित्वनिमित्तं च ऋ व्मनिष्ठोवनाद्यस्पन्नं तत्रोदकालाभादश्चित्वं न दोषः। तथापि मृत्रपुरीषविस्रंसने स्नानं वच्यति ( घ०११ श्लो० २०२ ) 'विनाऽद्भिरप्सु वाप्यार्तः शारीरं संनिवेश्य तु । सचैलो बहिराप्तुत्येति"। ग्रुचिश्च स्मृत्यन्तरे प्रतिपदमा-न्नातः । एवं इ स्माह भगवान्वसिष्ठः [ ग्र० १२ र० १५-१७ ] ।

"अप्सु पार्थी च काष्टे च कथितः पावकः श्रुचिः। तसादुदकपाणिभ्यां परिमृज्य कमण्डल्लम् ॥

ग्रध्यायः

"पर्यग्निकरणं होमं मनुराष्ट्र प्रजापितः । कृत्वा चावश्यकार्याणि त्र्याचामेच्छौचिवत्तमः" ॥ बैाधायनेनाप्युक्तम् "त्रश्य कमण्डलुं धार्यम्" इत्युपक्रम्य । "तस्माच्छौचं ततः कृत्वा परिमृज्य कमण्डलुम् । पर्यग्निकरणं ह्योत्यद्वस्तुपरिमार्जनम्" ॥ तथा ।

"कमण्डलु परिहरेत्पूर्वावस्थाऽप्यशाचतः। न चैनं कुत्सयेद्विद्वात्र शङ्कोत्र च दूषयेत्॥"

आकारविशेषिनिमित्तश्चायं शब्दो न जातिमाद्रियते । अतो मृण्मयस्य सीवर्णस्य राजतस्य वा एषेव श्रुद्धिनं प्रकृतिजातिसम्बन्धिनी । मूत्रादिस्पर्शे तु प्रकृतिजाति-शुद्धिरवधेया । इस्तमार्जनं तूच्छिष्टपुरुषसंस्पर्शाद्यश्चित्वात् ।

तथा च गैातमः, "कचिच्छीचार्य संनिधाय" इत्याह । अत इहापि संनिधानमे-वाभित्रेतं, न स्वात्मना प्रहण्णम् ।

वेदे दर्भमुष्टिस्तस्य च ''प्राणोपस्पर्शनं दर्भैंः'' इत्यादि प्रयोजनम् । श्रतश्चादृष्टार्थानां सार्वकालिकशरीरसम्बन्धो, दृष्टार्थानां तु संनिधिर्नित्यं, प्रयोजन-तस्तु प्रदृणमिति ।

शुभे दर्शनीये, त्राकारतः तापच्छेदकपैश्च सुवर्णशुद्ध्या ॥ ३६ ॥

नेक्षेताद्यन्तमादित्यं नास्तं यान्तं कदाचन ॥ नापसृष्टं न वारिस्थं न मध्यं नभसा गतम् ॥ ३७ ॥

उपसृष्टो प्रहोपरक्तः । उदके प्रतिविन्विता वारिस्यः । नभः अन्तरिचं तस्य मध्यगतं पश्येत्र मध्याह्नकाले ॥ ३७॥

> न लङ्घयेद्वत्सतन्त्रीं न प्रधावेच्च वर्षति ॥ न चोदके निरीक्षेत स्वरूपमिति धारणा ॥ ३८ ॥

वत्सवन्धनार्था रञ्जुर्वत्सतन्त्री वत्सपङ्किर्वा, ता न लङ्क्ष्येश्रापकामेत् । तथा च गैातमः ( प्र० ६ सू० ५२ ) ''ने।परि वत्सतन्त्रों गच्छेत्''। स्वरूपं शरीरसंत्थानम् । स्वप्रह्यात्परस्य रूपप्रेष्णां न पर्युद्दस्यते ।

द्ति धारणा एव निश्चयः शास्त्रेषु ॥ ३८ ॥

मृदं गां दैवतं विमं घृतं मधु चतुष्पथम् ॥ मदक्षिणानि कुर्वीत मज्ञातांश्च वनस्पतीन् ॥ ३९ ॥

मनुस्मृतिः।

प्रस्थितस्याभिमुखागतान् मृदादीन् प्रत्ययं विधिः । मृदादयो येन दिचयो इस्तः तेन कर्तव्याः । उद्धृता च मृदेवं कर्तव्या । एवं हि शास्त्रान्तरं प्रस्थानाधिकारे पठ्ति 'प्रदिचियमावर्त्येति' ।

देवतं पटादिलिखितम् अर्चार्थम्। गैातमस्तु "देवतायतनानि सप्रदिचणमनुवर्तेतेति" पठति । लोकप्रसिद्ध्या चतुर्भुजमार्तण्डागारादि देवतायतनं विज्ञेयम्। 'यज्ञगृहाणि चेति' वस्यति ।

मधु घृतसाहचर्यात् सारघं, मङ्गल्यमध्यपाठाच ।

प्रज्ञाता वनस्पतयो महाप्रमाणाः प्रसिद्धा वनस्पतयो महावृत्ताः प्रमाणतः पुष्प-फलातिशयतो वा प्रसिद्धा उदुम्बरादयः । "ऊर्ग्वा उदुम्बरः" इत्यर्थवादः ।

ये तु गुणाधिकान् 'मज्ञातान्' स्राचचते ते निर्मूलप्रसिद्धिमात्रप्रमाणका उपेचणीयाः ॥ ३-६॥

> नापगच्छेत्प्रमत्तोऽपि स्त्रियमार्तवदर्शने ॥ समानशयने चैव न शयीत तया सह ॥ ४० ॥

प्रमत्तः कामशरैः पीडितोऽपि । स्नार्तवं स्नीलिङ्गशे। श्वितं मासि मासि प्रसिद्धम् । तद्यनि न गच्छेत् । एकस्यां च शय्यायां तथा सह न श्रयीत । "स्पर्शप्रतिषेधादेव तत्सिद्धमिति" चेत्, नायं प्रतिषेधः । व्रतमिदं, प्रायश्चित्त-भेदश्च ॥ ४० ॥

रजसाऽभिष्छतां नारीं नरस्य ह्युपगच्छतः ॥
प्रज्ञा तेजो वलं चक्षुरायुश्चेव महीयते ॥ ४१ ॥
रजः पूर्वोक्तमार्तवम् । स्रभिष्छुतां तेन सम्बद्धाम् । पूर्वस्यार्थवादः ॥ ४१ ॥
तां विवर्जयतस्तस्य रजसा समभिष्छताम् ॥

तां विवर्जयतस्तस्य रजसा समिभिष्छताम् ॥ मज्ञा तेजो बस्रं चक्षुरायुश्चैव प्रवर्धते ॥ ४२ ॥

वृद्धिवचनं स्तुतिरेव ।। ४२ ॥

नाश्रीयाद्वार्यया सार्ध नैनामीक्षेत चाश्रतीम् ॥ क्षुवतीं जृम्भमाणां वा न चासीनां यथासुलम् ॥ ४३ ॥ 385

"नित्यमास्यं शु चिस्रोगामिति" ( मनु० अ० ५ श्लो० १३० ) शुचित्ववचनं— "स्त्रीशुद्रोच्छिष्टमिति" च प्रतिषेषः। द्वयमि विषयविभागेन व्यवस्थितम्। तत्र शुचित्वव-चनं ''श्वियश्च रतिसंसर्गः' इति स्मृत्यन्तरदर्शनेन रतिस्रोविषयं विज्ञायते । अतः प्रतिषे-धोऽपि पारिशेष्यादरतिक्षीषु मातृभगिन्यादिषु द्रष्टव्यः। यता रतिर्नेह प्रीतिमात्रं, कितर्हि मन्मथनिमित्तो भावविशेष इति शृङ्गारपूर्वकोऽभिलाषादिरूपः। श्रचित्वं, विपरीतासु प्रतिषेधः।

रतिनिमित्तार्थतया भार्यया सह भोजने प्राप्ते वचनमिदमारभ्यते नाश्नीयाद्भा-र्यया सार्धमिति।

अथ ''संसर्गप्रहर्णेन वृषस्यता संप्रयोगिवशेषः कथ्यते। तदानीं परिचुम्बनादेव शुचित्वमिति नास्ति भार्यया सह भोजनप्राप्तिः"

तत्रेदं पुनर्वचनं व्रतज्ञापनार्थम् । ततश्च यावज्ञोविकः सङ्करपः कर्तव्यो यथा भार्यया सह भाजनं न भवति।

एतच्च सहभाजनमेकाधिकरणमेककालदेशं नव्यर्थविषयतया चोयत इति गते।च्छिष्ट-प्रतिषेधगतार्थशङ्केति । स पुनरयमीदृशः सहार्थविशेषः प्रमागान्तरतः स्मृत्यन्तरसमा-चाराइ:। शेषशब्दार्थो ह्यन्योपेचितमात्रम्। तथा ''इतरानिप सख्यादीन्...भोजयेत् सद्द भार्ययेति" ( अ० ३ श्लो० १०३ ) नात्रैकाधिकरस्ता भुजेरवगम्यते—िकंतर्हि भार्यया समानदेशता भे कुः, समानकालता वा।

ध्रन्ये त्वन्यदुच्छिष्टमिति न्याचत्तते—भुक्तोज्भितमुच्छिष्टम् । एकस्यां तु पत्न्यां एक-स्मिन् पात्रे सहभोजनम्

एवं तु व्याख्यायमाने शुद्रेण सह भोजनं प्रतिषिद्धं स्यात्, प्रसिद्धिश्व त्यक्ता भवेत् । अस्य संस्पर्शादुच्छिष्टव्यवहारः, सहभोजनेनापि तदस्ति।

केचित् समानदेशकालमेव भोजनं प्रतिषिद्धं, दृष्टार्थत्वादुपदेशस्येति । पुंसा स्वभाव-भेदात् कश्चिद्रहुभोजिन्या न तुष्येत्, अन्यः स्वल्पभीजिन्य।मपि विश्रंभयतीति अञ्चना वर्तते-मम पुरतः खल्पमश्राति इति ।

तथासदृशा एवमन्येऽपि नियमाः। नैनामीक्षेत चाग्नतीम्। पश्यते हि भुकाना विवृतास्यतया रूपविकारेण भर्ते न रोचेत । चवशुः शिरस्थेन वायुना पूर्यमाणाया नासिकायाः शब्दस्तत्रापि वक्त्वैकृत्यात् प्रीतिर्न स्यात् । जूम्भमागाऽऽस्येन विस्निवतं वायोरुच्युसनमङ्गप्रयङ्गप्रसारणं वा । तद्य्येवमेव । यथासृखं चासीना अनवप्रथि-तकेशो भूमौ निपतितगात्री वा ॥ ४३ ॥

नाञ्जयतीं स्वके ेत्रे न चाभ्यक्तामनावृताम्॥ न पश्येत्प्रसवन्तीं च तेजःकामा द्विजात्तमः ॥ ४४ ॥

परस्याञ्चयन्ती शोभत एव।

ग्रध्याय:

स्मनावृतां भ्रपावृतवसनाम्। अवगुण्ठितामेव हि विशेषेण स्पृहयन्ति। निर्वसनाङ्गीं निपुणतरं वीच्यमाणां न सर्वतः सर्वा सुसंस्थाना भवतीति निरम्बरा नेच्याया ।

तेजःकामः । तेजः वर्षोक्वलता, बत्साइप्रयोगश्च ॥ ४४ ॥

नात्रमद्यादेकवासा न नग्नः स्नानमाचरेत्॥ न मुत्रं पथि कुर्वीत न भस्मनि न गोत्रजे ॥ ४५ ॥

सत्यपि यज्ञोपवीते नित्यानुगतत्वात्तस्य ग्रनाच्छाइकत्वादुपनयनविभेदेनापदेशात् एकवासाः। अङ्गच्छाइकादि द्वितीयं वासी भीजनकाले स्यात्।

न सूत्रम् । मूत्रमहणमत्रोत्सर्गस्योपलचणार्थम् । पथि रथ्यायाम्। गोव्रजे । येन यत्र वा गावश्चरितुं व्रजन्ति ॥ ४५ ॥

> न फालकुछे न जले न चित्यां न च पर्वते॥ न जीर्णदेवायतने न वल्मीके कदाचन ॥ ४६॥

चित्यां ग्रान्यर्थ इष्टकाकूटे।

पर्वतप्रइणं अरण्योद्याने। पलचणार्थम् । तथाहि विशेष-प्रतिषेधो भविष्यति "पर्व-तमस्तक इति''। सामान्येन च प्रतिषेधे पर्वतवासिनाममेहनप्रसङ्गः। वरुमीकः कृमिकृता मृत्तिकासश्चयः ॥ ४६ ॥

> न ससत्त्वेषु गर्तेषु न गच्छन्नापि च स्थितः॥ न नदीतीरमासाद्य न च पर्वतमस्तके ॥ ४७ ॥

न गच्छन्नापि च स्थितः। गच्छतस्तिष्ठतश्च प्रतिषेधादासीनस्याभ्यनुज्ञानम्। न चासन्ने नद्यास्तीरे, नदीजले न । संसर्गशङ्का यत्र भवति तदासन्नम् । . 18 1 to supplying a

पर्वतस्य मस्तकं शङ्गम् ॥ ४७॥

वाय्वप्रिविषमादित्यमपः पश्यंस्तथेव गाः॥ न कदाचन कुर्वीत विष्मृत्रस्य विसर्जनम् ॥ ४८ ॥ चितुर्थः

सम्मुखीनत्वाद्वाय्वादीनामङ्गविप्रेचितेनापि न मृत्रयन्पश्येत् । वायोश्चारूपत्वाद्रशैनं तत्त्रेरितपर्याद्वोष्टादिश्रमणाद्वसेयम्। वायुचके त्वयं प्रतिषेधो विप्रयुक्तः। सर्वते। हि वायुर्वाति ॥ ४८ ॥

> पत्यिमं पतिसूर्यं च प्रतिसोमोदकद्विजम् ॥ मतिगु मतिवातं च पज्ञा नश्यति .मेहतः ॥ ४९ ॥

ग्रस्यार्थवादः।

"ननु चोदङ्मुखस्य मेहनविधानात्पूर्वस्यामुदयाच सूर्यस्य कुतस्तदाभिमुख्यं भवेदोन प्रतिसूर्य निषिघ्यते"।

अर्थवादोऽयम् । "नान्तरिचे न दिवीतिवत्" । अथवीदगयने उदीचीं दिशमाक्रमेत्

स्यात्सम्भवः । प्रकृतविषयो वा प्रतिषेधः ।

प्रतिसन्ध्यमिति पठन्ति। तदयुक्तम्। ''सन्ध्ययोश्च यथा दिवा'', इत्यनुज्ञानाद्वेग-धारणस्य च निषिद्धत्वात् । तस्मात्मतिवातमिति पठितव्यम् ।

पूर्वशेषोऽयम् ।

मेहतः । शत्रंतस्तसन्तो वा । मेहतः पुरुषस्य, मेहनाद्वा ॥ ४६ ॥

तिरस्कत्योच्चरेत्काष्ट्रलेष्ट्रपत्रतृणादि च ॥ नियम्य प्रयता वाचं संवीताङ्गोऽवगुण्ठितः ॥ ५०॥

तिर स्कृत्यांतर्धाय काष्टादि तदुपरि मूत्रयेत् । आवरणं वा 'तिरस्कारः' काष्टादि-मिर्भूमिं छादियत्वोचुरेत् । तृतीयान्तपाठस्तदा स्पष्टतरः । काष्टेन लोष्टैः पत्रेष तृगोन वा। ग्रभ्युच्चरेत् मूत्रं पुरीषं चेात्सृजेत्।

नियम्य वाचं प्रयतः प्रतुच्छिष्टः।

संवीताङ्गः धाच्छादितशरीरः।

स्रवगुण्ठितः । शिरः प्रावृत्य । स्नन्यत्रोक्तं "कर्णस्थनद्वासूत्रेति" ॥ ५०॥

मूत्रोच्चारसम्रत्सर्गः दिवा कुर्यादुदङ्मुखः ॥ दक्षिणाभिमुखो रात्रौ सन्ध्ययोश्च यथा दिवा ॥ ५१ ॥

मूचोच्चारसमुत्सर्गं त्यागम् ॥ ५१ ॥

छायायामन्धकारे वा रात्रावहनि वा द्विजः॥ यथासुलमुखः कुर्यात्माणबाधभयेषु च ॥ ५२ ॥

श्चाया कुड्यकपाटादिभिः सूर्यरश्मीनामावरणम् । ग्रन्धकारः मेघधूमिकास्वर्भानु-रात्रिकृतो ज्योतिरन्तरायः।

मनुस्मृतिः।

यथासुखं मुखमस्येति। यया दिशा सुखं भवति तस्यामेवोचरेत्। यत्र दिग्सागो न ज्ञायते ध्रन्धकारे तत्रायं विधि:।

माणवाधः प्राणपोडा । भयं चौरादिकृतम् ॥ ५२ ॥ केचिदिमं श्लोकमस्मित्रध्याये नाधीयते।

> नाग्निं मुखेनोपधमेन्नग्नां नेक्षेत च स्त्रियम् ॥ नामेध्यं प्रक्षिपेद्यौ न च पादौ प्रतापयेत् ॥ ५३ ॥

धवित्रादिनाऽग्निध्मीतव्यः।

नमां नेस्रेत स्त्रियम् । 'श्रन्यत्र मैशुनादिति' स्मृत्यन्तरम् ।

नामेध्यम् । मेध्यो यज्ञस्तदर्थं मेध्यम् । ग्रमेध्यं यदयज्ञियं पत्ताण्डुमूत्रपुरीषादि । तद्वाग्री सिपेत्। उत्चित्य पादी साचाइग्री न तापयेत्। भवच्छाद्य तापित्वा स्वेदाद्यर्थमग्नितापनमदोषः ॥ ५३ ॥

श्रधस्तान्नोपद्ध्याच्च न चैनम्भिलंघयेत् ॥ न चैन' पादतः कुर्यान प्राणाबाधमाचरेत् ॥ ५४ ॥

खट्वास्यः ग्रथस्ताद्विद्वानीं न कुर्यात् । उपधानं स्थानम् । 'भ्रवलङ्घनम्' उत्पत्तत्य गमनम् । पादतः भ्रत्व्ह्वतस्य पादौ येन तदुपरि स्यात्तथा न कुर्यात्। प्राणाबार प्राम्पपीडाकरमतिश्रमवेगागमनादि नाचरेत्।। ५४ ॥

> नाश्रीयात्सन्धिवेतायां न गच्छेन्नापि संविशेत् ॥ न चैव प्रलिखेद्गूमि नात्मनाऽपहरेत्स्रजम् ॥ ५५ ॥

सन्ध्याकालः सन्धिवेला ।

संवेशनं स्वापः।

स्वाध्यायं निषेत्स्यति ।

स्मृत्यन्तरे स्त्रीसम्बन्धो प्रि प्रतिषिद्धः।

''चत्वार्येव तु कर्माणि सन्ध्याकाले तु वर्जयेत्।

ष्पाद्दारं मैथुनं निद्रां तथा संपाठमेव च ॥'

न चैव प्रलिखेत्। प्रकर्षेण लेखनं विदारणं भूमेर्निषध्यते। न तु वर्तिकादिना-**इचरविन्यासः।** । १३४ । श्रीविक्त केलहाएस वार्त ह लेख्न एक्क्रीकार कुलीके

नात्मनोपहरेत्स्रजम् । प्रथितानि पुष्पाणि 'स्रक्' । तां स्वयं कण्ठे शिरसि वा प्रभृतां म्लानतया गुरुत्वेन वाऽऽत्मनो न व्यपनयेत् । ध्रर्थादन्येनापनयेदित्युक्तं भवति । सर्व एवायं सन्ध्यायां विधिरिति केचित् ॥ ५५ ॥

> नाप्सु मूत्रं पुरीषं वा ष्ठीवनं वा सम्रत्स्रजेत् ॥ अमेध्यिलप्तमन्यद्वा लेहितं वा विषाणि वा ॥ ५६ ॥

लोहितं रुधिरम् । विषाणीति बहुवचनं कृत्रिमाकृत्रिमभेदेन स्थावरजङ्गमभेदेन गरादिप्रकारभेदेन वा ॥ ५६ ॥

> नैकः शून्यगृहे स्वप्यात्र श्रेयांसं प्रबाधयेत् ॥ नादक्ययाऽभिभाषेत यज्ञं गच्छेत्र चावृतः ॥ ५७ ॥

शून्यं गृहं यत्र न कश्चित्प्रतिवसति ।

343

न श्रेयांसम्। कनीयान्वृत्तादिभिज्येष्ठम् 'इदं ते युक्तमिदमयुक्तमिति' हेतूपदेशादिना न प्रबोधयेत्।

उद्क्या रजस्तला तया सह संभाषणं न कुर्यात्।

यत्तं गच्छेन्न चावृतः। यज्ञभूमिमनिमन्त्रितान गच्छेत्। "दर्शनाय तु कामम्" इति गैतिमः ( अ० ६ सू० ५५ )। ध्रता यज्ञे भाजनादिप्रतिषेधोऽयमवृतस्य ॥ ५७ ॥

श्चग्न्यगारे गवां गोष्ठे ब्राह्मणानां च सन्निधै।।। स्वाध्याये भोजने चैव दक्षिणं पाणिमुद्धरेत्।। ५८॥

गोष्ठशब्दोऽयं निवासवचनः समासप्रतिरूपकात् शब्दान्तरम् । ब्राह्मणानामिति बहुवचनं विविच्चतम् । पाणिप्रदृश्यं बाहूपलचणार्थम् । भेजने भारमकर्तृके ॥ ५८॥

> न वारयेद्रां धयन्तीं न चाचश्लीत कस्यचित् ॥ न दिवीन्द्रायुधं दृष्टा कस्यचिद्दर्शयेद्बुधः॥ ५९॥

गामात्मीयां परकीयां वा पिवन्तीं अपः पयो वा न वारयेत् । न चान्यस्मै कथयेत् । प्राग्देाहकालादयं विधिः । देाहकाले तु प्रस्तवणं विहितम् ।

क्वीलिङ्गनिर्देशात् पुंवत्सनिवारणे न निषेध:।

चन्द्रायुधं शकधतुर्विज्ञानच्छायेति या काश्मीरेषु कथ्यते । दिवीत्यनुवादः । केचित्तु पर्वतादिस्थस्य दर्शने न देश इत्याहुस्तदर्थे दिवीति ॥ ५६॥

नाधार्मिके वसेद्ग्रामे न व्याधिबहुले भृत्रम् ॥ नैकः प्रपद्येताध्वानं न चिरं पर्वते वसेत् ॥ ६०॥

मनुस्मृतिः।

श्रधार्मिकाः पातकोपपातिकने। यत्र बाहुल्येन वसन्ति स प्रामस्तत्सम्बन्धात् स्रधार्मिक इत्युच्यते। तत्र न वसेत्। प्रामप्रहणं निवासदेशोपलचणार्थम्। तेन नगरेऽपि प्रतिषेधः।

व्याधिबहुलो (नूपे। देश: । व्याधिबहुले जाङ्गत्तदेशे न वसेत् । यत्र दैवदेषाद्वराधयः प्रवृत्तास्तं देशं त्यजेत् ।

एकः असहायो नाध्वानं प्रपद्येत ॥ ६०॥

न शुद्रराज्ये निवसेन्नाधार्मिकजनावृते ॥ न पाषण्डिगणाकान्ते नेापसृष्टेऽन्त्यजैवृ भिः ॥ ६१ ॥

जनपदैश्वर्यः 'राज्यम्'। यो जनपदः शूद्रवशवर्ती तत्र न वसेत्। मन्त्रिसेनापति-दण्डकारिकाद्याः सप्त प्रकृतयो 'राज्यम्'। यत्र सर्वाः शूद्रजातीयाः तत्र निवासनिषेधोऽयम्।

"ननु च 'नाधार्मिके वसेत्' इत्यनेनैव तित्सद्धमधार्मिकजनावृत इति'।

नैष देश: । पूर्वप्रतिषेधो यत्र ते निवसन्ति । अयं पुनरन्यत्रापि निवसन्ते। न्यत्र सन्निहिता यहि भवन्ति तथापि तत्र प्रदेशे न वसितव्यम् । तथा च 'आवृत'महरामत्र । यः प्रदेश एतैरावृतो न तत्र स्थातव्यम् ।

एवं ए षि छि जनैर्य आकान्ता देश:। यद्यप्यधार्मिकास्ते वेदबाह्यत्वात्त्रयापि तेषां धर्मबुद्धिरिति भेदेन निर्देश:।

ग्रन्त्येरुवसृष्टे सम्बद्धे। ग्रथवा उपतव्ते उपसृष्टे । यथा वाह्वीका म्लेच्छैः ।।६१॥

न भुज्जीतोद्धृतस्नेहं नातिसौहित्यमाचरेत् ॥ नातिमगे नातिसायं न सायं मातराशितः ॥ ६२ ॥

उपनीतः स्नेहो यस्य स नाशितव्यः । पिण्याकयूषमांसानि । तस्य क्रतुपर्युषि-तानां च पयोविकाराणां प्रतिप्रसवं करिष्यति (५।२४—२५) । तक्रिकेलाटाद्यपेचयैव बहुवचनम् । साचाद्विकारो हि दध्येव । तन्मात्रप्रतिप्रसवेऽभिप्रेते दिधप्रहण्यमेवाकरिष्यत् । तेनाविधानार्थः । न हि द्रप्नः पर्युषितत्वमस्ति । तस्मादुदश्वित्तकिकलाटादिकानां पयो-विकाराणां नायं प्रतिषेधः ।

नातिसी हित्यं तृप्तिं न कुर्यात्। तत्र कुत्तेर्भाग एको हात्रस्य अपरे हि द्रवस्योदकादेः अपरे। देशवसंचरणार्थ इत्येवं भोक्तत्यमिति—तत्कार्यम्।

स्प्रतिप्रगे प्राह्णे प्रथमोदित एव सूर्ये न भुक्तीत । प्रहरे श्रतीते—कृशानां पूर्वाह्णे, इतरेषां मध्याह्णे।

ग्रध्यायः

नातिसायं प्रस्तमयसमये न भुक्षोत ।

348

न सायं भुक्षीत प्रातराशितस्तृप्तः। तस्मात्साकांचमशितव्यं कालद्वयेऽपि। तदुक्तम् "सायं प्रातमीनुष्याणामशनं देवनिर्मितम्" इति। यदि तु प्रातस्तृप्तः स्यात्सायं न भुक्षीत। अथवैवं व्याख्यायते। न सायं प्रातराशितः स्यात्, उभयोरन्नकालयोर्न तृष्येत्।

तथा च याज्ञवल्क्यः (१।११४) सायमीषद्गोजनमाह ॥ ६२ ॥

न कुर्वीत दृथाचेष्टां न वार्यञ्जलिना पिवेत् ॥ नात्सङ्गे भक्षयेद्रक्ष्यात्र जातु स्यात्कृतृहली ॥ ६३ ॥

वृथाचेष्टा दृष्टादृष्टयोग्यापारयोरनुपकारः । यथा इतरदेशादिवार्तापरत्वम् । संहती पाणी स्रञ्जलिः । तेनोदकं न पिवेत् । वारिंप्रहृणात् चोरादीनामप्रतिषेधः । न उत्संगे। भक्ष्या धानाशष्कुल्यादयः—तानुत्सङ्ग ऊर्वोक्षपरि न भक्षयेत् । भच्य- प्रहृणात्फलानामपि प्रतिषेधः । सक्त्वेदनादेस्तु निक्षसेचनीयस्यानदनीयत्वादुत्सङ्गे प्राप्तियेव नास्ति ।

कुतूहलं ग्रसित प्रयोजने किमेतत्स्यादिति निश्चये ग्रत्यर्थमुत्किलिका । न जातु कदाचित् ॥ ६३॥

> न तृत्येन्नैव गायेच्च न वादित्राणि वाद्येत् ॥ नास्फोटयेन्न च क्ष्वेडेन्न च रक्तो विरोधयेत् ॥ ६४ ॥

नर्तनं गात्रविचेपविशेषः लोकप्रसिद्ध एव ।

गायनं षड्जादिस्वरतः शब्दस्य करग्राम् । लै। किकस्य चायं प्रतिषेधो न वैदिकस्य, विद्वितत्वात् ।

वादित्राणि वीणावंशमृदङ्गादीनि तेषां स्वयंकर्तृकं वादनं प्रतिषिध्यते । वादकैस्तु वाद्यमानानामप्रतिषेधः । न हि ण्यन्तादयं णिजन्त इति प्रमाणमस्ति ।

स्रास्फोटनं करमदीस्फोटनादि पाणिना भूमी बहुनिर्घातः सशब्दः ।

स्वेडेति अन्यक्तं दन्तैः शब्दकरगां—च्वेडिनिकंति प्रसिद्धाः। वलानं अन्यत् । रागी परितुष्टे न विरेष्धयेत् विरेष्धं न कुर्यात् । पीडिते न निषेधः। घवन्ताण्यिच् कर्तन्यः।। ६४ ॥

न पादौ धावयेत्कांस्ये कदाचिद्पि भाजने ॥

न भिन्नभाण्डे भुज्जीत न भावप्रतिदृषिते ॥ ६५ ॥

कांस्ये भाजने पादी न प्रचालयेत्।

भिन्नभागडे एकदेशभिन्नेऽपि । सर्वभिन्नेध्वर्थत एव प्रतिषेधः । पत्रपुटकादीनां तु भिन्नभाण्डाञ्चवहारात् छिद्रितानामपि न देषः । भावः ग्रन्तह दयाभिप्रायः । यत्र मनो न परितुष्यति । शब्ददुष्टे वा पतद्ग्रहादौ । तत्रापि नैवं भावप्रसादो भवति ॥ ६५ ॥

> उपानहों च वासश्च धृतमन्येर्न धारयेत् ॥ उपवीतमलङ्कारं स्नजं करकमेव च ॥ ६६ ॥

पित्रादिभ्योऽन्येभृतं न धारयेत्। 'निर्धिज्याशक्ताविति' गैतिमः (अ०६स०७)। करकः कमण्डलुस्तस्य पित्रादिधृतस्यापि धारणं समाचारविरुद्धम्। सम्बन्धि- रूपोऽसाविष्यते। यस्यैव सम्बन्धी तस्यैव ग्रुचिर्नान्यस्य।

ख्रलङ्कारा दन्तवलयादिः।

करकादिभिरल्पार्थें: साहचर्यात् मिण्रमुक्तादेस्तु न निषेध इति केचित् ॥ ६६ ॥

नाविनीतैर्वजेद्धर्यैर्न च क्षुद्वचाधिपीडितैः ॥ न भित्रशृङ्गाक्षिखुरैर्न वालिधिविरूपितैः ॥ ६७ ॥

स्मिता भ्रदान्ता गावे। प्रवाश्वतरादयः । भ्रुर्वा भ्रुरं वहन्ति युज्यन्ते । गन्त्र्यादेशपलचणम् ।

चप्रहणम्, ग्रनियुक्तैरिप धुरि, केवलैरदान्तैः गमनं नेष्यते । भग्नं शृङ्गं यस्य ग्रनहुद्गः, तस्यैव शृङ्गसम्भवः, नाश्वादेः ।

वालिधः पुच्छस्तेन विरूपिताः छित्रपुच्छाइयः। ताहरोन न यायात्। भ्रारोहणमेव स्मृत्यन्तरे प्रतिषिद्धम् ॥ ६७ ॥

> विनीतैस्तु व्रजेन्नित्यमाशुगैर्रुक्षणान्वितैः ॥ वर्णक्षोपसंपन्नैः प्रतोदेनाक्षिपन्भृशम् ॥ ६८॥

हत्यमाना श्रिप केचिद्विनय न संगृह्णन्त तदर्थमाह । विनीतिरिति । सुशिचितैः । स्प्राश्चारीः चित्रगामिभिः । लक्षणान्वितः प्रशस्तावर्तादियुक्तैः, न शून्यमस्तकादिभिः । वर्णक्षययुक्तैः । शोभनेन 'वर्णेन', हक्मशोणादिना, 'क्षेण'संस्थानविशेषेण । शोभनत्वं च लच्णाविद्याते ज्ञातव्यम् ।

भृशमिष्ठपन् प्रपीडयन्। पुनः पुनः प्रतोदेन श्रङ्कुशादिना श्रत्यन्तं उद्वेच्यमार्थो विघटयन्ति ॥ ६८॥

> बालातपः मेतधूमा वर्ज्यं भिन्नं तथाऽऽसनम् ॥ न च्छिन्द्यात्रस्रोमाणि दन्तैनीत्पाटयेन्नस्वान् ॥ ६९ ॥

प्रथमोदिते सवितरि मुहूर्तत्रयं बालातपन्यपदेशः । मेत्रभूमो दशमानस्य शवस्य यः । स्थासनं छिन्नं छिद्रितं भग्नम् । एतद्वर्ज्यम् । नखानि रोमाणि च न चिछन्द्यात्स्वयं व्यसनेन, अतिप्रवृद्धानि तु नापितेन कारयेत्।

दन्तेश्च नखान्नात्पाटयेत् प्रवृद्धानिप ।

अन्ये स्वेवमभिसम्बन्नन्ति—न किन्द्यान्नखरामाणि दन्तैरिति । नखांश्च दन्तेनापि न पातयेत् ।

नखभङ्गयोजनासु हि कामिन्यो नाना नखान् दारयन्ति ॥ ६ स ॥

न मृछोष्ठं च मृद्नीयात्र च्छिन्द्यात्करजैस्तृणम् ॥

् न कर्म निष्फलं कुर्यान्नायत्यामसुखोदयम् ॥ ७० ॥

विमर्दनं खण्डशः करणं लाष्ट्रस्य मृत्सम्बन्धिनः ।

केचित्तु मृदो लोष्ठस्य सुधादिसम्बन्धिनोऽपि । मृदश्च 'मर्दनं' उत्चिष्योत्त्विष्य पातनम्, इस्तेन संहननं वा ।

एतच्च मर्दनं यत्किचनकारितया प्राप्तं निषिध्यते न तु शौचाद्यर्थे प्रयोजने। निष्फल-प्रहश्यस्य पुरस्तादपकर्षात्।

तेनैव सिद्धे प्रायश्चित्तविशेषार्थः पुनरारम्भः।

करजा नखाः।

न कर्म । नतु च "न कुर्वीत वृथाचेष्टाम्" (श्लो० ६३) इत्यनेनैव निष्फलं कर्म निषिद्धम्।

अत्राहु: । 'चेष्टा' भै।तिको व्यापार: । इह तु सामान्यस्य पर्युदासः । तेन मनो-राज्यादिकल्पाः परिहरणीयाः ।

स्रायतिरागामी कालः । यस्मात्कर्मण भ्रागामिनि काले स्रमुखं दुःखमुत्पचते— यथा भ्रजीर्णभोजनं, कुटुम्बभृतिमचिन्तयित्वा महतो धनस्य व्ययश्च—तं न कुर्यात्॥७०॥ भ्रत्रार्थवादः ।

> लोष्डमर्दी तृणच्छेदी नखखादी च या नरः॥ स विनाशं व्रजत्याशु सूचकोऽशुचिरेव च॥७१॥

स्मादेव केवलाल्लोष्ठप्रध्यात् पूर्वोक्त मुल्लोष्ठमि ति षष्ठीसमासे। विज्ञायते। उभय-प्राधान्ये हि मृद्प्रहणं लोष्ठ इव अत्राकरिष्यत। तस्यैव हस्तेन सुमर्दत्वात्प्राप्तः पर्युदासः। सुधायास्तु काठिन्याद्यत्नसाध्यं मर्दनं, तन्नैवासित प्रयोजने प्राप्तम्। मृल्लोष्ठमर्दनं तु इस्तेन पुरुषायां स्वभावतः केषांचित्प्राप्नोति। तस्य पर्युदासः।

तृषाच्छेदी प्रकृतः। इन्तेर्नस्रान् स्रादति। सूचकः पिश्चनः कर्गेजपः। यः परस्य देषानसतः सतो वा परोचं व्याख्या-पयति।

मनुस्मृति:।

अशुचिक्कार्थः।

विनाशमाशु व्रजिति । न यथाऽन्यानि वैदिकान्यनियतकालानि फलानि एवमे-तत्—किंतर्हि —इहैव जन्मनि अचिराद्धनादिना वियोगो विनाश: ॥ ७१ ॥

> न विग्रह्म कथां कुर्याद्वहिमील्यं न धारयेत् ॥ गवां च यानं पृष्ठेन सर्वथैव विगर्हितम् ॥ ७२ ॥

श्रभिनिवेशेन पण्यवन्धादिना यल्लौकिकोषु शास्त्रेषु वाऽर्थेष्वितरेतरं जल्पनमहोषुकृषिका या सा विगृह्य कथा।

बहिर्माल्यम् । वाससो बहि:कण्ठस्थां स्रजंवाससा छादयेत्। तथा च समाचारः। प्रपरे बहिरित्यनावृते। देश उच्यते। तत्र नगररध्यादै। न प्रकटमाल्यो भ्राम्येदित्याहुः। प्रथवा बहिर्गन्धं 'बहिर्माल्यं'; यस्य गन्धो नातिसंवेद्यते। एवं स्मृत्यन्तरम् ''नागन्धां स्रजं धारयेदन्यत्र हिरण्मय्या' इति ।

गवां च पृष्ठे यानं पर्याणं विना साचाद्रवारोहणं प्रतिषिध्यते । सर्वयेति । पर्याणाद्यन्तरायेऽपि गन्त्रयादियुक्तेऽपृष्ठयानत्वादप्रतिषेधः ॥ ७२ ॥

श्रद्धारेण च नातीयाद्ग्रामं वा वेश्म वा द्वतम् ॥ रात्रौ च द्वसमूलानि दूरतः परिवर्जयेत्॥ ७३॥

म्रावृतस्य वाटपरिचोपादिना प्रामस्य महारप्रवेशप्रतिषेधः। म्रनावृतस्य तु द्वार-वताऽपि यथाकामम् ॥ ७३ ॥

> नाक्षेदींव्येत्कदाचित्तु स्वयं नेापानही हरेत्॥ शयनस्थो न भुज्जीत न पाणिस्थं न चासने॥ ७४॥

अन्तरेगापि ग्लहं, परिहासेन नासिदीं विदिति । कदाचिद्महणं शलाकादी-नामपि दर्शनार्थम् । तेन सर्वस्य युतस्य प्रतिषेधः ।

स्वयं — चर्ममयं पादत्राण मुपानही — ते आत्मना इस्तेन दण्डादिना वा गृहीत्वा देशान्तरं न नयेत्। आत्मीययोशचायं प्रतिषेधः, स्वयमिति प्रकृतत्वात्। तेन च गुर्वादि- सम्बन्धिन्योरनिषेधः।

श्यने खट्वादै। उपविश्य न भुद्धीत । पाशी च कवलं श्वापयित्वा । भाज-नाद्यनन्तरितेन ग्रासने ग्रन्नं स्थापयित्वा । ग्रानन्तर्योद्वोज्यस्य प्रतिनिर्देशः, न भोक्तुः ॥७४॥ िचतुर्थः

सर्व' च तिलसम्बद्धं नाद्यादस्तिमिते रवौ ॥ न च नग्नः शयीतेह न चेाच्छिष्टः कचिद्वजेत् ॥ ७५ ॥

स्रस्तिमते त्रादित्ये। प्रतिज्ञचा कर्मप्रवचनीयत्वात् द्वितीया। न चोच्छिष्टः।

"नतु च त्रह्मचर्यधर्मेष्वेतत्प्रतिषिद्धम्। पुरुषधर्मता च तस्य ज्ञापिता । न तादर्थ्यमेव"। सत्यम्। त्रतरूपताज्ञापनार्थं उपदेशोऽयम् । तेन यावज्ञोविकः संकल्पः कर्तव्यः ॥७५॥

त्रार्द्रपादस्तु भुञ्जीत नार्द्रपादस्तु संविशेत् ॥ त्रार्द्रपादस्तु भुज्जाने। दीर्घमायुरवामुयात् ॥ ७६ ॥

म्रादिकमीय विधिमिमं समाचरेत् । स्नाद्भपादे भोजनमाचरेत् । न चातृष्तेः पादै। सिञ्चन्नासीत ।

संविशेत्। शयते गात्राणि नाविचिपेत्। संवेशनं शयने गात्रसंयोजनम्। श्रस्य फलमादः। दीर्घमायुरिति। नायमायुर्कामस्य विधि:—िर्कतिर्हि— पूर्ववित्रत्यः। श्रायुरतुवादस्त्वर्थवाद एव ॥ ७६ ॥

अचक्षुर्विषयं दुर्गं न प्रपद्येत किं चित्।।

न विष्मूत्रमुदीक्षेत न बाहुभ्यां नदीं तरेत् ॥ ७७ ॥

दुर्ग दुर्गारीहं पर्वतादि तहगुल्मखतागहनं चारण्यम् । तन्न प्रपद्धित । नाक्रामेन्न गच्छेदचक्षुर्विषयं सर्पचै।रादेरन्तिहितस्य भावाशङ्कया । चज्जर्भहणमागमादेरिप प्रमाणस्य खज्जणम् ।

न विग्मूत्रम् । "उदीचणं" वर्णादिना निरूपणम् । निरूपणं च चिरकालप्रेचणेन भवतीत्यत एव तत्र कर्तव्यम् । दैवात्कचिद्दश्यमाने न देखः ।

नदीबाहुतरणं च स्वस्थस्य निधिध्यते । न वृकादिभये ॥ ७७ ॥

त्रिधितिष्ठेन्न केशांस्तु न भस्मास्थिकपालिकाः ॥ न कार्पासास्थि न तुषान्दीर्घमायुर्जिजीविषुः ॥ ७८ ॥

कपालिकाः भप्रशकतानि ।

दीर्घमायुः । व्याख्याता द्वितीया ॥ ७८ ॥

न संवसेच पतितैर्न चाण्डालेर्न पुल्कसै: ॥

न मूर्खेर्नावलिप्तैश्च नान्त्यैर्नान्त्यावसायिभिः ॥ ७९ ॥ ''नतु च 'नाधार्मिकजनावृते' 'नेापसृष्टेऽन्त्यजैः' इति चेाक्तमेवैतत् ।'' नेति ब्रूमः । तत्र निवासः प्रतिषिद्धः । इह तु संवासः । यत्र प्रामे ते वसन्ति न तत्र वस्तव्यं गृहस्थित्येति तत्रोक्तम् । संवासस्तु तैः सह संव्यवहारो हानप्रहणादिभिर्मेत्री-करणम्, तद्गृहसमीपे च वासोऽपि एकतः छायोपजीवनिमत्यादि । 'ध्रावृत'प्रहणाच तत्र बाहुल्यं गम्यते । यस्मिन् प्रामे भूयांसस्ते तस्य समीपेऽपि न वस्तव्यमिति तस्यार्थः । इह त्वबाहुल्येऽपि समीपवासादि प्रतिषिध्यत इत्येष विवेकः ।

मनुस्मृतिः।

पुल्कसा निषादाः शूद्रायां जाताः ।

म्रान्त्या मेदप्रभृतयो म्लेच्छाः।

अन्त्यावसायीति निषादिख्यां चण्डालाजाता वस्यते ( ग्र० १० ऋो० ३ ६ ) "निषादिश्वी चण्डालात्" इत्यादि ।

अविलामा मदोद्धताः धनादिना गविताः ॥ ७६ ॥

न शृद्धाय मितं दद्यात्रोच्छिष्टं न इविष्कृतम् ॥ न चास्योपदिशेद्धमे न चास्य व्रतमादिशेत् ॥ ८० ॥

शूद्रस्य दृष्टादृष्टविषये हिताहितापदेशो न कर्तव्यः। शूद्रस्य मन्त्रित्वं न कर्तव्य-मिति यावत्।

वृत्त्यर्थश्चायं निषेधः । सौहार्दादिना तु न देाषः । भवन्ति हि शूद्राः कुलमित्राणि । मैत्र्या चावश्यं हितमुपदिश्यते । अनुज्ञाता च सर्ववर्णे ब्राह्मणस्य मैत्री ''मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ।''

ये तु व्याचचते—अपृच्छतो न ब्रूयादित्युपन्यस्य युक्तंशास्त्रान्तरसिद्धत्वात्। "नापृष्टः कस्यचिद्र् यादिति" ( ध० २ श्लो० ११० )'—तद्दयुक्तम्। तत्र हि स्वाध्यायविषयं स्वरवर्षागतमन्यद्वाऽसंगतं कुर्वतो 'विनाशितं त्वये'त्यादावपृष्टेन न वक्तव्यम्। तथा चामी नाध्याप्या इत्यस्मिन्प्रसङ्ग इद्दमुक्तं 'नापृष्टो ब्रूयादिति"। अशिष्यस्यापृच्छतो विस्वरं व्यचरं वा पठतो न किचिद्वक्तव्यमिति तस्यार्थः।

नोच्छिष्टमिति । उच्छिष्टशब्दोऽयं भुजिनिमिचेऽप्राशस्त्ये वर्तते । कृतमूत्रपुरीषो-ऽप्यनाचान्त 'इच्छिष्ट' उच्यते । यथा वच्यामा "न स्पृशेत्पाणिनोच्छिष्टः" । बाहुल्ये-नोच्छिष्टप्रयोगो भुजिसम्बन्धेन । भुजानस्य ह्यन्तराऽऽस्यसंस्पर्शेन बहिरन्तः स्थितस्या-चिछ्यत्वं भवति । तथा च "न श्मश्रूणि गतान्यास्यमिति" श्मश्रुभ्योऽन्यहास्यानुप्र-विष्टमुच्छिष्टं करोतीति ज्ञापयति । ध्यतश्च भे।कुर्भुज्यमानस्य पात्राहरिधिकरणस्य चे।च्छिष्टव्यवहारः । कचित्रायं उपयुक्तेतरवचनोऽपि, 'हविश्चिछ्छं दक्तिणेति' । तत्र समाचारात्पात्रगृहीतमुच्छिष्टपुरुषसम्बद्धमीषद्भक्तमुच्छिष्टमुच्यते । यदि विश्वहमोद-नादि पात्रस्थमस्पृष्टमिप भोक्त्त्रा तदिष सम्बद्धसम्बन्धात्समाचारतः परिहियते । तत्र

'उच्छिष्टमत्रं दातव्यम्', 'नेरिच्छप्टमिति' विधिप्रतिषेधावेकविषयावृतानृतशृद्भव्यवस्थया हवि:शेषभेदेन वा विकल्प्येत । अथवा स्थालीस्थमतिध्यादिभुक्तशिष्टं पर्युषितप्रायं डिच्छिष्टं—तन्न शुद्राय दातव्यम् । तत्रोच्यते । जीर्श्यवसनसाहचर्याच्चैतदेव प्रतिपत्तं युक्तम् । उपयुक्तेतरवचनत्वाच शिषेरुपसर्गस्य तदर्थानुगुण्येन वर्तनाद्धविरुच्छिष्टं दिच-पेतिवरप्रयोगोऽप्यविरुद्धः । प्वमनयोः स्मृत्योरविरोधो भविष्यति । यद्यपि रुह्याऽऽच-मनार्हाः प्रायोऽत्र वचने दृश्यन्ते । यत्तु ''वैश्यवच्छौचकल्पश्चेति'' तद्दासशूद्भविषयम् भुक्तो जिम्मतमेव प्रतीयत इति दर्शयिष्यामः।

न हविष्कृतम्। इविषे कृतं इविरर्थं कल्पितम्। बाहुल्यात् बहुवचनः समास-स्तादर्थ्येनोपकल्पितप्रतिषेधात् । दण्डापूपिकया यत्र इविर्गन्धोऽस्ति तत्सर्वे प्रतिषिध्यते । तेन हविरर्थितया सङ्कृत्पितस्य हविषः प्रवृत्तस्य हविःशोषस्याभुक्तोज्भितस्य हविषः प्रति-षेध: सिद्धो भवेत् । तथा च कृतमिति करेाति: क्रियासामान्यवचन: प्रयुक्त: । हवि-र्श यत्कृतं सङ्कितिमिति वचनम् । तेनोच्छिष्टस्यापि यावत्प्राक्कृतेन सङ्कर्पेन इविष्कु-तन्यपदेशो न यथावत्सर्वावस्थस्य प्रतिषेधो विज्ञायते ।

श्रन्यैस्तु इविर्मिश्रं हवि इकृतिमिति व्याख्यातम् । संसृष्टप्रतिषेधाच केवलस्यापि व्रतिषेधः । विप्रसंसृष्टः तिषेधे विप्रस्येवेत्युक्तम् । "कथं पुनः संसृष्टप्रतिषेधे केवलप्रतिषेधः"। केवलप्रतिषेधेनाप्रधानः कदाचित्संसृष्टप्रतिषेधः शक्यते वक्तुम् । यत्र संसृष्टावपि पृथ-क्त्वेन प्रतिभासेते, यत्र वा चत्तुषा, प्रतिभासमाने रूपे रसादिना तत्प्रयोगी भवति, तत्रापि भवत्येव तदाश्रयो व्यवहार:। यथा सुरादिसंपृक्तासु सक्त्पिण्डोध्वन्तर्हितेऽपि सुरादिरूपे रसे तत्प्रत्ययादस्त्येव सुरापानप्रायश्चित्तम् ।

"ननु चैवमप्यद्रवरूपत्वात्पिण्डोभिरेकतापन्नायाः सुराया न पानोपपत्तिः"।

नैष देाष:। प्रायिकंग्रौचित्यानुवादेन पानमुपादीयते। अभ्यवहार एव तु निषि-ध्यते। यथा च भन्त्याभन्त्यप्रकरणमेतत्। भन्तणं चाभ्यवहारमात्रम्। तस्य विशेषाः पानखादनचर्वणादयः। गन्धस्य पुनरनाश्रयस्याप्युपलब्धेर्न तते। द्रव्यसद्भावावगमः। दुरस्थेऽपि कर्परादी गन्ध उपलभ्यते । सूच्मद्रव्यावयवावगमकल्पनायां द्रव्यस्य परि-माणावयवः स्यात्। यत्र तु संसृष्टयोरेकीभावा, न चान्यस्तत्प्रत्ययो, न तत्र केवलाश्रयौ विधिप्रतिषेधै। प्रवर्तितुमर्हतः। यथा चीरं पातव्यमिति सम्मिश्रितयोः चीरे।दक्तयोः पीतयोर्न चीरं भवति ने।दकं, द्रव्यान्तरत्वात् । ग्रन्यद्धि तत्र रूपमन्यश्च रससंस्थानादि तत्प्रत्ययहेतुरस्तोति द्रव्यान्तरं तत्।

''यद्येवं मद्योदके सह पीते यदि भवेतां, तदा मद्यपानप्रायश्चित्तं न प्राप्नोति। द्रव्यान्तर्त्वात् "।

नैष दोष:। अभिभवति रसान्तराणि मद्यं तिक्तरसवत् । ततो रसप्रत्यभिज्ञाना-द्भवत्येव तत्प्रायश्चित्तम्। यत्र तु बहूदकं स्वल्पं मद्यादि, तत्र संसर्गप्रायश्चित्तमि निपुगामेकादशे निरूपिष्यामः।

मनुस्मृति:।

तस्मात्केवलाश्रयः प्रतिषेध श्रास्कन्देदपि संसर्गम् । यथा माषा न भोक्तव्या इति मिश्रा ग्रपि न भुज्यन्ते।

संसर्गाश्रयस्तु केन हेतुनाऽसंसृष्टे वर्देत । गङ्गायमुनयोः सङ्गमाजलमानयेत्युक्ते न केवलाया गङ्गाया ध्रानयति, न यमुनायाः । समाचार एवेति चेत्समाचार एवोदाहर्तव्यः ।

न चास्योपदिशेद्धर्मम्। ''ननु च ' न शूद्राये'त्यविशेषेण दृष्टादृष्टविषयमतिदानप्रतिषेधाद्धमेपिदेशनिषे-धोऽपि सिद्ध एव"।

सत्यम्। पुनर्वचनं शोषार्थम्। ततः प्रायश्चित्तोपदेशोऽनुज्ञातो भवति। ''शरगागतं परित्यज्य''इत्यत्र ( अ० ११ ऋो० १६८ ) चैतद्दर्शयिष्यामः ।

श्रन्ये तु पार्वेग्रश्राद्धपाकयज्ञादिष्वितिकर्तव्यतां न शिच्चयेत् याजकत्वादि रूपेग्रेत्याहु:। ब्रत्र चोदयन्ति । ''यदि धर्मीपदेश: शूद्रस्य निषिध्यते कुतस्तर्हि धर्मवित्त्वम् । ग्रविदुषश्च नानुष्टानसम्भवस्ततः शूद्रानुष्टातृक्षधर्मशास्त्रानर्थक्यम्"।

अचोद्यमेतत् । अतिकान्तनिषेधस्य लिप्सया ब्राह्मणस्य चेापदेष्टृत्वसम्भवात् । न हि ब्रह्महत्या सर्वस्वदानचादनाप्रतिप्रहं प्रयुंक्ते। सम्भवति लिप्सा प्रयोक्त्री। "ननु चास्ति वचनं 'प्रब्रूयादितरेभ्यश्चेति'।'' वृत्त्युपायप्राप्तौ । अत एवं प्रकृतं ''सर्वेषां ब्राह्मत्रो विद्याद्वृत्त्युपायान्यथाविधि । प्रब्रूयादितरेभ्यश्चेति" ( ऋ० १० ऋो० २ ) ।

यस्त्वाश्रितशुद्रस्तस्यावश्यमुपदेशः कर्तव्यः। अविदुषा विधिप्रतिषेधातिक्रमा-त्संवासो निषद्धः "न मूर्खैर्नावलिप्तै श्चेति" (ऋो० ७६)।

यत्तु व्याचत्तते—''धर्मशास्त्रोपदेशस्तदर्थव्याख्यानं वाइनेन निषिध्यते शास्त्रद्वयेन— 'न चाऽस्योपदिशोदिति'। एकेन शास्त्राध्ययनमपरेगार्थव्याख्यानम्। धमन्थकस्तृपदेशो न केनचित्रिषिद्धः"।

तेषामेवंबदता 'तस्य शास्त्रविचार' इति सिद्धत्वात्पुनरुक्तम् ।

इह वदन्ति—"व्याकरणादै। धर्माववे।धार्थशास्त्रे धर्मशब्दः। तद्धि न धर्म-शास्त्रमतीन्द्रियार्थमितिप्रतिषेधानुपदेशात् । भवति तु धर्मशास्त्राववेधार्थम् । शकोति हि वैयाकरणः पदार्थानुसरणेन गहनं वाक्यार्थमुन्नेतुम् । धर्मशास्त्रवाच 'तस्य शास्त्र' इत्य-नेनागतत्वात्पृथगुच्यते"।

म्रध्यायः

युक्तमेतत्, यदि कश्चित्र ब्र्यात्प्रधानेऽनिधकृतस्य कुतोऽङ्गेषु प्राप्तिरिति । वेदः स्मृतिशास्त्रे च प्रधानम् । न च तत्र श्रूद्रस्याधिकारः ।

न चास्य व्रतमादिशेत्। व्रतशब्देन कृद्धाण्युच्यन्ते। 'एतैर्व्रते'रितिप्रयोग-दर्शनात्। तान्यभ्युदयकामस्य नेपिदिशेत्। प्रायश्चित्तार्थतया त्विष्यत एवेपिदेशः। स्नातकव्रतानां प्राप्तिरेव नास्ति, अस्नातकत्वात्। एवं सावित्रादीनामप्यध्ययनाभावादध्ययनं चेपनयनाभावादुपनयनं च तद्विधौ जातित्रयश्रवणात्॥ ८०॥

> या ह्यस्य धर्ममाचष्टे यश्चैवादिशति त्रतम् ॥ साऽसंद्रतं नाम तमः सह तेनैव मज्जति ॥ ८१ ॥

पूर्वस्य प्रतिषेधस्य निन्दार्थवादः ।

तेनैव सहेति। उभयोदेषिमाह, श्रृण्वतः श्रावयतश्च । सज्जत्यवगाहते तत्प्राप्नोतीति यावत् ॥ ८१ ॥

न संहताभ्यां पाणिभ्यां कण्ड्येदात्मनः शिरः ॥ न स्पृशेचैतदुच्छिष्टो न च स्नायाद्विना ततः ॥ ८२ ॥

संहताभ्यां संश्विष्टाभ्यामितरेतरसंसृष्टाभ्यां युगपद्द्वाभ्यां प्रतिषेधः । पाणिभ्यामिति बाहू संहती निषेधति ।

स्रात्मन इति न परस्य। स्रतश्चान्येन संहताभ्यां कण्डूयता न दोषः। शिरोप्रहणात्पृष्ठादावदेषः।

न स्पृश्चेच्चेव शिरः । इस्तेनात्मने। इन्येन वाड्वयवेनेति केचित् । तन्न, पाश्चिभ्यामिति प्रकृतत्वात् ।

न च स्नायाच्छिरसा विना । नित्यनैमित्तकयोः स्नानयोरयं विधिः।

" ननु स्वित्रस्य लैकिके स्नाने कुत एतत् ''। स्नानविधिनैकवाक्यत्वात् ।

"विहितस्नानापेचा प्रत्यासत्त्या युक्तिमती। लोके तु विधेरभावादप्राप्तिः"।
स्नातिश्चायं सर्वोङ्गसम्बन्धिन सलिलगोमूत्रादि प्रचालने वर्तते, शिरोवर्जिते च।
तत्र चण्डालादिस्पर्शने शिरोवर्जितमपि यदच्छाप्रसक्तं निवार्यते—न च स्नायाद्विना
सतः। प्रस्ति च लौकिकमशिरस्कमपि स्नानम्। येन शिरःस्नानं "शिरः स्नातस्तु
तैलोनेति "॥ ८२॥

केशग्रहान्प्रहारांश्च शिरस्येतान्विवर्जयेत् ॥ शिरःस्नातश्च तैलेन नाङ्गं किंचिदपि स्पृशेत् ॥ ८३ ॥ भारमनः परस्य वेत्यविशेषेण केचिदिच्छन्ति । अन्ये त्वात्मन इति प्रकृतमभिसं-बप्नन्ति ।

क्रोधनिमित्तश्चायं प्रतिषेधः । सुरतसम्भागे तु कामिन्याः केशवहः, स न निषिध्यते । "शिरः 'क्षातं' चालितमनेनेति राजदन्तादेराकृतिगण्यत्वात् परनिपातः । शिरः-स्नात इति बाहुलकेन समासः ।

नाङ्गमात्मीयम् ॥ ८३॥

ध्रध्यायः

न राज्ञः प्रतिगृह्णीयादराजन्यप्रस्तितः ॥ सुनाचक्रध्वजवतां वेशेनैव च जीवताम् ॥ ८४ ॥

उक्तं "राजते। धनमन्विच्छेदिति " (अ० ४ ऋो० ३३)। राजशब्दश्चायं चित्रयजातावच्चित्रयेऽपि जनपदेश्वरे दृष्टप्रयोगो 'ब्राह्मणानां राज्यमिति । तत्र प्रतिप्रद्विधौ तिन्नषेथे च जनपदेश्वरवचनो गृह्यते। येनाद्द स्वराजन्यसमूतित दृति।
जनपदेश्वर्ये दि सर्ववर्णसम्भवि लिप्सया। स्रते। विशेष्यते। राजन्याःचित्रयाधस्य
प्रसृतिरुत्पत्तिनांस्ति तस्माद्राङ्गो जनपदेश्वरान्न गृह्योयात्। चित्रयादिप लुब्बादुच्छास्यवर्तिना, वच्यमाणेन प्रतिषेथेन।

सूना पशुमारणं संज्ञपनपूर्वकेण मांसक्रयेण यो जीवति स सूनावान्। खटिक इति लोके प्रसिद्धः।

धवजो मद्यपण्यः तत्क्रयविकयजीवी ।

वेश: पण्यवृत्ति:स्तया यो जीवति-स्त्री वा पुमान्त्रा ॥८४ ॥

दशसूनासमं चक्रं दशचक्रसमे। ध्वजः ॥ दशध्वजसमो वेशो दशवेशसमे। तृपः ॥ ८५ ॥ उत्तरस्योत्तरस्य देषगुरुत्वज्ञापनार्थमेतत् । द्यापद्यपायो वच्यते ॥ ⊏५ ॥

दशस्नासहस्राणि यो वाहयति सौनिकः॥
तेन तुल्यः स्मृतो राजा घोरस्तस्य प्रतिग्रहः॥ ८६॥
सूनया चरति सौनिकः।
वाहयति स्वार्थसाधने व्यापारयति ।
चारः भीषणोऽयं, नरकादिहेतुत्वात्॥ ८६॥
यो राजः प्रतिग्रह्णाति लब्धस्योच्छ।स्वर्गतिनः॥

या राज्ञः प्रतिगृह्णाति छुन्यस्याच्छास्त्रवर्तिनः ॥ स पर्यायेण यातीमान्नरकानेकविंशतिम् ॥ ८७ ॥

द्मध्याय:

्र अवयुत्यवादेन राजप्रतिप्रहे निन्दा । लुड्ध आदानशीलः सामन्तकादिभ्यः ।

उच्छास्त्रवर्ती। 'श्रुतशीले च विज्ञाये'त्यादि शास्त्रमतिकम्य व्यवहरति श्रसद्ण्डपरस्रोहरणादिना।

पर्यायेण एकत्र फलमनुभूयान्यत्र गच्छति ।

नरकशब्दे। निरतिशयदुःखवचनः । केवल दुःखश्रवणार्थापच्या वाऽऽदेशविशेष-वचनः । एकविंशतिसंख्याऽर्थवादः ॥ ८७ ॥

तामिस्रमन्थतामिस्रं महारोरवरीरवी ॥
नरकं कालसूत्रं च महानरकमेव च ॥ ८८ ॥
संजीवनं महावीचिं तपनं संप्रतापनम् ॥
संहातं च सकाकोलं कुड्मलं पूर्तिमृत्तिकम् ॥ ८९ ॥
लोहशंकुमृजीषं च पन्थानं शाल्मलीं नदीम् ॥
श्रिसिपत्रवनं चैव लोहदारकमेव च ॥ ९० ॥

श्लोकत्रयं स्पष्टार्थम् ॥ ६० ॥

एतिहदन्तो विद्वांसा ब्राह्मणा ब्रह्मवादिनः ॥ न राज्ञः प्रतिगृह्णन्ति पेत्य श्रेयाऽभिकांक्षिणः ॥ ९१ ॥

पूर्वस्य प्रतिमहनिषेधविधेरुपसंहार एषः।

राज्ञः प्रतिप्रहो विविधदुःखनरकादिहेतुरिति जानन्तो विद्वांसी ब्राह्मणा न राज्ञः प्रतिगृह्णोयुः।

मत्य भवान्तरे, श्रेयः कल्याग्रम्, ये कांचन्ति कामयन्ते । प्रेत्येति तु ल्यवन्त-प्रतिरूपकं शब्दान्तरम् ।

ब्रह्म वेदस्तं वदन्ति पठन्ति।

विद्वद्यहणं ब्रह्मवादिप्रहणं च दुःखातिशयदर्शनार्थम् । तेषां चातीव प्रतिब्रहा-होषः । वस्यति ''तह्माहपि विद्वान्बिभीयादिति '' ॥ ६१ ॥

> ब्राह्मे मुहूर्ते बुध्येत धर्मार्थी चानुचिन्तयेत् ॥ कायक्रेशांश्च तन्मुलान्वेदतत्त्वार्थमेव च ॥ ९२ ॥

त्रियामा रात्रिस्तस्याः पश्चिमो ब्राह्मो मुहूर्तस्तच निद्रां त्यजेत् ।

विबुद्ध तिस्मन्काले धर्मार्थावनुचिन्तयेत्। यस्मिश्च धर्म ग्रासेव्यमाने याद्यशः शरीरक्षेशो भवति तमिष चिन्तयेत्। स्वल्पश्चेद्धर्मी महान्तं कायक्षेशं जन-यति, यो धर्मान्तरिवरोधी, तं परिहरेत्।

अर्थोऽपि सेवादिः अतिक्वेशकरः, सोऽपि वर्ज्यः । सर्वत प्वात्मानं गोपायेदिति । अनिश्चित्य न किचित्कुर्यात् । न च मनोराज्यादिविकल्पान कुर्यात् । स्वभावे ह्ययं पुरुषाणामस्रति बाह्ये व्यापारे मनसी विकल्पाः परद्रव्याभिलाषादिरूपाः समुद्भवन्ति । तिन्नवृत्त्यर्थमिदं पुरुषार्थम् ।

तस्यां बेलायां साध्यसाधनभावेन चिन्त्यों वेदस्य तत्त्वार्थः । रहस्यमात्मक्षांनं चिन्त्योद्देदान्तविधिनाऽभ्यस्येत् । अथवा कर्मकाण्डेऽपि यो वेदस्तस्यार्थस्तं निरूपयेत् । अथवा कर्मकाण्डेऽपि यो वेदस्तस्यार्थस्तं निरूपयेत् । 'अयं विधिः''अयमर्थ' 'इदं कर्मेंबंरूपम्''इयमत्र देवता''इदं द्रव्यम्' अयमत्राधिकारी' 'इयमितिकर्तव्यता'—इत्यादि स्वबुद्ध्या निश्चनुयात् । व्याख्यातॄणां मतभेदाद्धेतू क्रिरूपये-दस्य सम्यग्ज्ञानमस्य —आन्तिरिति ॥ ६२ ॥

उत्थायावश्यकं कृत्वा कृतशौचः समाहितः ॥ पूर्वा सन्ध्यां जपंस्तिष्ठेत्स्वकाले चापरां चिरम्॥ ९३॥

अनन्तरं प्रभातायां रात्रौ शयनं जह्यात् ।

स्मावश्यकं मूत्रविट्यागः । प्रायेण तस्यां वेलायां पुरुषास्तं कुर्वन्ति । तत्र स्माव-श्यकस्त्याग उच्यते—मुखदन्तधावनादिश्च तं कृत्वा कृतशीचः । 'एका लिङ्गे'त्यादि-विधिनाऽऽचान्तः ।

समाहिता विकल्पान्तरितरस्कारेण सन्ध्यां तिष्ठेत्। जपनसावित्रीं भगवित सवितरि मने। दृष्यात् 'चिरम्'। अर्कदर्शनाविधः काल उक्तः 'सन्ध्यासमयः'। तत्ते। प्र्याधकं कालं जपेदायुःकाम इत्येवमर्थमयं प्रागुक्तः सान्ध्यो विधिरन्त हिंतः।

स्मपरां च सन्ध्यां स्वे काले अस्तमयसमयादारभ्य तारकोदयादूर्ध्वमिषि ॥ ६३ ॥

ऋषया दीर्घसन्ध्यत्वादीर्घमायुरवामुयुः ॥ प्रज्ञां यशश्च कीर्तिं च ब्रह्मवर्चसमेव च ॥ ९४ ॥

यदर्थोऽयं पुनर्विधिस्तद्दर्शयति । आयुरादिफलकामा दीर्घकालसन्ध्याजपं कुर्यात् । सत्यपि नित्यत्वे दैर्ध्याद्गुणात्फलमिदम् । अनिप्तकस्य प्रोपितस्यैतत्सम्भवति । अन्यस्य त्विप्रदेशत्रकालोपरोधो दीर्धसन्ध्याविधिसम्पादनात् । 'दीर्धसन्ध्या' गुणत उच्यते। सन्ध्यासद्वचिते जपादिविधा सन्ध्याशब्दो वर्तते ।

दोर्घा सन्ध्येषामिति बहुब्रोहिः।

ऋषिप्रहणमधेवादः ॥ स्४॥

श्रावण्यां प्रौष्ठपद्यां वाऽप्युपाकृत्य यथाविधि ॥ युक्तरुखन्दांस्यधीयीत मासान्विपोऽर्धपश्चमान्॥ ९५ ॥ चितुर्थः

श्रवणयुक्ता पैर्णिमासी श्रावणी । एवं प्रौष्ठपदी । तत्रोपाकृत्योपाकर्माख्यं कर्म कृत्वा । यथाविध्यधीयीत । "प्राक्कूलान्" इत्यादिप्रागुक्तो विधिः स्मर्थते । युक्तस्तत्परः । छन्दांसि वेदान् । छन्दःशब्दोऽयं वेदवचनो न गायत्र्यादिवचनः । तेन ब्राह्मणादोनप्यधीयानस्यैष परमविधिः । उमयत्रापि चायं युक्त एव, प्रत्ययाविशेषात् ।

श्रयं विकल्पे व्यवस्थितः । "छन्दोगाः प्रौष्ठपद्यामुपाकुर्वन्ति, बह्र्चा ग्राध्वर्यवाः श्रावण्याम्" ॥ स्प्र ॥

पुष्ये तु च्छन्दसां कुर्याद्वहिरुत्सर्जनं द्विजः ॥ माघशुक्लस्य वा प्राप्ते पूर्वाह्वे प्रथमेऽहनि ॥ ९६ ॥

श्चर्यपश्चमेषु मासेषु गतेषु यः पुष्या नचत्रं तत्रोत्सर्जनं कर्तव्यम् । उत्सर्गोक्तं कर्म गृह्यकारैराम्नातम् ।

बहिरित्यनावृते देशे।

ग्रनयोहपाकमीत्सर्गयोगु ह्यात्स्वरूपं ज्ञातव्यम् ॥ स्६ ॥

यथाशास्त्रं तु कृत्वैवमुत्सग छन्दसां बहिः ॥ विरमेत्पक्षिणीं रात्रिं तदेवैकमहनि शम् ॥ ९७ ॥

उत्सर्ग कृत्वा द्वे ग्रहनी रात्रिमियन्तं नाधीयीत। तदहर्निश्चम्। द्वितीयं चाहरेव न रात्रिरित्येतावन्तं कालं विरमेत्राधीयीत। उभयते।हःपचा रात्रिः पक्षिणी।

यद्वा यस्मित्रइन्युत्सर्गः कृतस्तद्दः सैव च रात्रिः ग्रनःयाये । द्वितीयस्मित्रइन्य-ध्येतन्यम् । ग्राद्ये तु पत्ते द्वितीयमहरनध्यायो रात्रौ त्वध्ययनमुच्यते ॥ ५७ ॥

> त्रत ऊर्ध्व तु छन्दांसि शुक्लेषु नियतः पठेत् ॥ वेदाङ्गानि च सर्वाणि कृष्णपक्षेषु संपठेत् ॥ ९८ ॥

भ्रते। इस्मादुत्सर्गकर्मणः कृतादूर्ध्व परतः शुक्लपक्षेषु छन्दांसि मन्त्रत्राह्यस-समुदायात्मकान्वेदान्पठेत् ।

अङ्गानि च शिचायज्ञसुत्रव्याकरणादीनि कृष्णपचेषु संपठेत् ॥ ६८॥

नाविस्पष्टमधीयीत न शृद्रजनसन्निधौ ॥ न निशान्ते परिश्रान्तो ब्रह्माधीत्य पुनः स्वपेत् ॥ ९९ ॥

यत्र वर्षस्वराभिव्यक्तिः स्फुटा न भवति तदिवस्पष्टम् । तच द्रुताया वृत्तौ प्रायेष भवति । निशान्ते पश्चिमरात्रिभागे । सुप्तोत्थिता यदाऽधीयीत पुनः श्राम्येत्तदा न शयीत । "न निशान्ते परिश्रान्ते। ब्रह्माधीत्य शयोत तु" एवं युक्तः पाठः ॥ स्ट ॥

मनुस्मृतिः ।

यथादितेन विधिना नित्यं छन्दस्कृतं पठेत् ॥ ब्रह्मच्छन्दस्कृतं चैव द्विजो युक्तो ह्यनापदि ॥ १०० ॥

छन्दांसि गायत्रयादोन्यभिप्रेतानि तैः कृतं युक्तं ब्रह्म ऋक्साम। अनेकार्थत्वात्करोते-रयमत्रार्थो व्याख्यायते। यथा गोमयान्कुर्विति संद्वारे, एष्टं कुर्वित्युन्मईने, एवमत्र युजेरर्थे वर्तते। ब्रह्म च छन्दश्च ब्रह्मच्छन्दसी ताभ्यां कृतं युक्तं ब्रह्मछन्दस्कृतस्। 'ब्रह्म' ब्राह्मण्यम्, यजुर्वेदे ब्रह्म यजूषि गायत्र्यादियुक्तांश्च मन्त्रान्। एकस्मिन्नेवावस्थानके पठन्ति। न यथा बाद्वृच्ये छान्देग्ये च विभागेनैकस्मिन्त्रन्थे मन्त्रा अन्यत्र ब्राह्मण्यम्। एवं प्रकारभेदाद्वेदानामेवं युक्तमिति पूर्वे व्याख्यातवन्तः।

यथोदितेन । पूर्वी विधिरनापद्युपसंहियते । आपदि अध्यापकस्यासंनिधानम्-बहुदेवताविभागमपेत्तमाणस्य तत्रागुण्ययतः विस्मृतं स्यात् । तस्मादापद्ययं विभागो नादरणीयः ॥ १००॥

> इमानित्यमनध्यायानधीयाना विवर्जयेत् ॥ अध्यापनं च कुर्वाणः शिष्याणां विधिपूर्वकम् ॥ १०१ ॥

द्वमान्वद्यमाणाननध्यायानधीयाने। विवर्जयेत्। अध्यापनं च कुर्वाणः। अध्यापनप्रहणमनधीयते। प्रहणार्थमभ्यासार्थं च।

नित्यम् नेत्सर्गादेव प्रभृति । किंतहा ध्रिपञ्चमेष्विप मासेषूपाकर्मणः प्रभृति । शिष्याणाम् । अनुवादः ॥ १०१॥

> कर्णश्रवेऽनिले रात्रौ दिवा पांसुसमूहने ॥ एता वर्षास्वनध्यायावध्यायज्ञाः प्रचक्षते ॥ १०२ ॥

स्र निली वायुः । वेगेन वाति वाया वाय्वन्तरसंघर्षाद्ध्विनः श्रूयते यत्र स 'कर्ण-श्रवो' वायुः । कर्णाभ्यां श्रूयते यः स कर्णाश्रवः । साधनंकृतेति समासः । श्रवस्था- निशेषोपलचणार्थं कर्णप्रहणम् । श्रूयते कर्णाभ्यामेव । तेन यदैवं वायुशब्दः श्रूयते तदा नाध्येतव्यम् ।

पांसुन्समूहति पांसून्समाहरति **पांसुसमूहनः**। पांसुर्घूलिः । उपलच्यां चैतत्, तथाभूतस्य वायोर्वा । यतस्ततश्च वृष्टे देवे यदि वायुरीहशो वाति तावत्कालोऽनध्यायः । ग्राध्यायज्ञा ग्रध्यापनविधिकाः ॥ १०२ ॥

प्रध्याय:

विद्युत्स्तनितवर्षेषु महोल्कानां च संप्रवे ॥ त्र्याकालिकमनध्यायमेतेषु मनुरत्रवीत् ॥ १०३ ॥

विद्युत्ति । स्तिनितं गर्जितम् । द्वन्द्विनिर्देशाद्युगपदेतेषु समुक्तिचतेष्वनध्यायः। महोल्का दिवः पततां ज्योतिषां प्रभा उक्तास्तासां संप्रवः अत्रामुत्र च पतनम् ।

स्राकालिकशब्दो निमित्तकालादारभ्यान्येद्युर्यावत्स एव कालः स उच्यते। मनुष्रहृणं श्लोकपूरणार्थम्। विकल्पार्थमन्ये॥ १०३॥

> एतांस्त्वभ्युदितान्विद्याद्यदा पादुष्कृताग्निषु ॥ तदा विद्यादनध्यायमृत्तौ चाभ्रदर्शने ॥ १०४ ॥

नायमनध्याये। यस्यांकस्यांचन वेलायामुपजातेष्वेतेषु किंतर्हि प्रादुष्कृताग्रिषु । सन्ध्याकाल इत्यर्थः । तदा ह्यग्नयो जुहूषया नियमतः प्रादुष्क्रियन्ते । 'प्रादुः' शब्दः प्राकाश्ये ।

सन्ती । ऋतुर्वर्शस्ताभ्योऽन्यः शरदादिः । तत्र वाऽभ्रदर्शने । प्रादुष्कृताग्नि-ष्वित्यपेच्यते ॥ १०४ ॥

> निर्घाते भूमिचलने ज्यातिषां चापसर्जने ॥ एतानाकालिकान्विद्यादनध्यायातृताविष ॥ १०५ ॥

निर्घात स्थान्तरित्त उत्पातध्वनिः ।
जियो तिषां चन्द्रादित्यगुरुप्रभृतीनां उपसर्जनं परित्रेषणमितरेतरपीडनं च ।
चरताविष । स्थिप्रहणं वर्षासु किल नीत्पाता गण्यन्त इस्रिभिष्रायेण ॥ १०५ ॥

पादुष्कृतेष्विग्निषु तु विद्युत्स्तिनिर्तानेःस्वते ॥ सज्योतिः स्यादनध्यायः शेषे रात्रौ यथा दिवा ॥ १०६ ॥

त्रिसंनिपाते पूर्वेषाकालिकमुक्तम् । अनेन द्वयोः सन्निपातेऽपि सज्योतिहरूयते । स्तिनतं च तित्रःस्वनश्चासौ स्तिनतिनःस्वनः । विद्युच स्तिनतिनःस्वनश्च विद्युत्स्त-नितिनःस्वनभ् । समाहारद्वनद्वः । तिस्मन्सन्ध्यायामुपजाते द्वये सज्योतिरनध्यायः । सूर्यो 'ज्योतिः' दिवा । नक्तमग्नि 'ज्योतिः' । प्रातःसन्ध्यायामुत्पन्ने दिवैवानध्यायो, रात्रौ तु नास्ति । एवं पश्चिमसन्ध्यायां रात्रावनध्यायो, न प्रातरध्ययनदेषः ।

विद्युत्स्तिनतवर्षायां त्रयायां प्रकृतानां विद्युत्स्तिनतयोविभज्य निर्देशो भवति। वर्षा शेषः, तस्मिस्तृतीये दृश्यमाने पूर्वोक्त श्राकालिकोऽनध्यायः। तदपेचयोक्तं यथा दिवा तथा राजावपि। 'ज्योतिः' प्रसिद्धतरं ज्योतिष्टोमादि । शेषमिति पाठः । शेषं ह्यमानमहरनध्याय-हेतुर्भवतीति ।

''अथ कस्मान्तैवमुक्तं शेषं त्वाकालिकं स्मृतमिति''। विचित्रा श्लोकानां कृतिर्भनोः ॥ १०६ ॥

> नित्यानध्याय एव स्याद्श्रामेषु नगरेषु च ॥ धर्मनैपुण्यकामानां पूतिगन्धे च सर्वशः ॥ १०७ ॥

निपुणं धर्म ये कामयन्ते ते यामनगरयोर्नाधोयीरन् । धर्मशब्दश्च स्वर्गादौ धर्म-फले वर्तते । यदि वाऽधर्मेणाननुवेधा 'धर्मस्य नैपुण्यं', तेन सुपरिपूर्णो विध्यर्थोऽनुष्ठिते। भवति । अतश्चाशक्तस्यानुज्ञानं भवति ।

पूर्तिगन्धः कुत्सितगन्धस्तिसम्त्रासिकापर्थं गच्छत्यनध्यायः । सर्वशः सर्वस्मिन् । शवगन्धेऽपि ॥ १०७ ॥

अन्तर्गतश्चे ग्रामे दृषलस्य च सन्निधौ ॥ अनध्यायो रुद्यमाने समवाये जनस्य च ॥ १०८ ॥

ग्रन्तर्गतः शवो यस्मिन्धाममध्ये स्थिता, यावन्न निह त: ।

वृषलस्य । नात्र शूद्रो वृषलस्तस्य प्रागेव निषिद्धत्वात् 'न शूद्रजनसंनिधाविति', किं तर्हि, तत्प्रायिकोणाधर्मे णाधार्मिकत्वं लच्यते । तेन यः पापाचारस्तत्संनिधानाच तेन निषेधः ।

हृद्यमाने हदनशब्दे सति । भावमात्रे हृद्यमानशब्दः ।

समवायः जनस्य । यत्र बहवो जनाः कार्यार्थमेकत्र संघटिता भवन्ति तादृशे हेशे नाध्येयम् । अथवा 'जनस्य समवाये रुग्यमाने' रुद्दतीत्पर्थः। बहुषु रुदत्सु प्रतिषेधः । छान्दसं कर्तर्यात्मनेपदम् ॥ १०८ ॥

उदके मध्यरात्रे च विण्मूत्रस्य विसर्जने ॥ उच्छिष्टः श्राद्धभुक्चैव मनसाऽपि न चिन्तयेत् ॥ १०९ ॥

चतुर्मुहूर्तोऽर्धरात्रः । सैव महानिशा । प्रथमादर्धरात्राद्द्वौ मुहूर्तावृत्तराद्द्वौ । उदके नदीतडागादिस्थः । अन्तर्जले जपस्त्वनध्यायरूपस्वादघमर्षेणादिने निषिध्यते । 'उदये इत्यन्ये पठन्ति । प्रथमोदयकाले सूर्यस्थानध्यायः ।

उच्छिष्ट अन्यत एव। भाचमनाई।प्रायत्यमात्रवचन इत्यन्ये। तेन क्रतनिष्ठोवनादिरिप गृह्यते।

ि चतुर्थः

मनसाऽपि । नान्यत्रानध्याये मनसा चिन्तनमभ्यनुज्ञायते । किं तर्हि देशगौरवार्थमेतेषां निमित्तानाम् ॥ १०-६ ॥

प्रतिगृह्य द्विजो विद्वानेकोदिष्टनिकेतनम् ॥ इयहं न कीर्तयेद्ब्रह्म राज्ञो राहोश्च स्रुतके ॥ ११० ॥

एक उद्दिश्यते यस्मिस्तत् 'एकोद्दिष्टं' नवश्राद्धम् । तत्र 'निकेतनं' निमन्त्रणं प्रतिगृह्य । अङ्गीकृत्य ज्यहमनध्याय ज्यामन्त्रणात्प्रभृति ।

पवं 'राजा' चन्द्रमास्तस्य सृतकं, राहुं प्रत्यमृतस्रवस्य । 'च'शब्दात्सृर्यस्य च। स्रथवा जनपदेश्वरस्य 'राज्ञः सृतकं' पुत्रजन्मोत्सवः । राहोः सृतकं चन्द्रसूर्ययोक्तप-रागः, प्रहस्मिति प्रसिद्धम् ॥ ११० ॥

यावदेकानुदिष्टस्य गन्धा लेपश्च तिष्ठति ॥ विष्रस्य विदुषो देहे तावद्ब्रह्म न कीर्तयेत् ॥ १११ ॥

एकमनुदिश्य आमश्राद्धं, तस्य यावच्छाद्धकृती गन्धलेपी तिष्ठतस्तावदनध्यायः।
पूर्वस्माद्विधी विध्यन्तरम्। द्वितीयस्मित्रहृनि कृतस्त्रानीऽपनीततद्गन्धोऽध्ययनार्हः।
उपलच्चां चैतद्दसतोरपि गन्धलेपयोर्याबद्धुक्तमन्नं न जीर्यं तावन्नाधीयोत।
विदुष इति तस्यैव श्राद्धभोजनाधिकारमनुवदति ॥ १११॥

श्यानः प्रौढपादश्च कृत्वा चैवावसिविधकाम् ॥
नाधीयीतामिषं जग्ध्वा स्तकात्राद्यमेव च ॥ ११२ ॥
प्रसारितपादः पादारोपितपादे वा खट्वासनादै। वा संहतपादः ।
प्रवसिवधका वस्नादिना जान्वेर्गाध्यस्य च बन्धः ।
प्रामिषं मांसम् ।
'स्तक'प्रहणं शावाशीचादेरपि प्रदर्शनार्थम् ॥ ११२ ॥

नीहारे वाणशब्दे च सन्ध्ययारेव चोभयाः ॥ त्रमावास्याचतुर्दश्योः पाणामास्यष्टकासु च ॥ ११३ ॥

नीहारी दिङ्मोहो धूमिकेत्यनर्थान्तरम् । बाप्यरजीवृता इव येन दिशः क्रियन्ते । बाणाण्यदः शरनिर्धोषः ।

दन्त्योष्ठ्यमन्ये पठन्ति व्याचचते च वीषा 'बाष' इति । महात्रते हि प्रयोगो दश्यते । शततन्त्रोको भवति वीषा वितन्त्रीति च ।

चतुर्दश्याम्-उभयोरपि पचयोः।

स्रष्टकार्च सर्वा ध्रष्टम्यः—स्मृत्यन्तरस्रमाचाराभ्याम् । स्रन्ये त्वष्टमीष्वित्येवं पठन्ति ॥ ११३ ॥

> त्रमावास्या गुरुं इन्ति शिष्यं इन्ति चतुर्दशी ॥ ब्रह्माष्टकापाणि मास्या तस्मात्ताः परिवर्जयेत् ॥ ११४ ॥

मनुस्मृतिः।

पूर्वस्यार्थवादे। नित्यार्थः । तेन यत्र नित्यत्वज्ञापकं न किचित्स विकल्पतेऽनध्यायः । वच्यति च " द्वावेव वर्जयेत् नित्यमिति ( ४ । १२७ ) "।

ताः परिवर्जयेत् अध्ययनिकयातः ॥ ११४ ॥

पांसुवर्षे दिशां दाहे गामायुविरुते तथा ॥ इवखरोष्ट्रे च रुवति पङ्क्तौ च न पठेद्द्विजः ॥ ११५ ॥

गोमायुः श्रृगातः । तस्य विरुतं शब्दकरणम् । श्रुखरेष्ट्राणां पङ्कत्यवस्थितानां शब्दं कुर्वतामनध्यायः । एकैकस्य समानजातीय-पङ्कौ ।। ११५ ।।

> नाधीयीत श्मशानान्ते ग्रामान्ते गात्रजेऽपि वा ॥ वसित्वा मैथुनं वासः श्राद्धिकं प्रतिगृह्य च ॥ ११६ ॥

स्प्रन्तः शब्दः सामीप्यवचनः । श्मशानसमीपे श्रामसमीपे च । गोत्रजे । गावो यत्र चरितुं ब्रजन्ति । गोष्ठो वा 'गोव्रजः' ।

स्त्रीसंप्रयोगकाले यत्प्रावृतं वासस्तदेव प्रावृत्य नाधीयोत । मेथुनशब्दः साहच-र्यात्तत्कालप्रवृत्ते वाससि वर्तते ।

**ग्राद्भिकं** श्राद्धनिमित्तं शुष्कान्नाद्यमपि गृहीत्वा नाधीयोत ॥ ११६ ॥

पाणि वा यदि वाऽपाणि यत्किंचिच्छ्राद्धिकं भवेत् ॥ तदालभ्याप्यनध्यायः पाण्यास्ये। हि द्विजः समृतः ॥ ११७ ॥

श्राद्धनिमित्तं दीयमानं भक्तादि श्राद्धिकमिति प्रसिद्धं,तित्रवृत्त्यर्थमिदमुच्यते । न किन्नलं त्रीहितण्डुलादिप्रतिप्रद्द एव श्राद्धेऽनध्यायहेतुः । यावदन्यदिप प्राणि वा गवादि तथाऽप्राणि वासे।युगादि । तद्यालभ्य प्रतिप्रहकाले इस्तेन स्पृष्ट्वा नाधीयीत । यतस्तदेव तस्य भोजनम् ।

पाणिरेवास्यमस्येति पाण्यास्य:। श्राद्धे भेाजनं तिश्रमित्तं च द्रव्यमहर्णं तुल्यमिति इर्शयति ॥ ११७ ॥ िचतुर्धः

चौरैरुपप्छते ग्रामे सम्भ्रमे चाग्निकारिते ॥ स्राकात्तिकमनध्यायं विद्यात्सर्वाद्भतेषु च ॥११८॥

उपण्तुत उपद्रुतः । यत्र बहवश्चौरा त्रामे घातार्थं पतन्ति तत्र नाध्येयम् ।
संभ्रमे यत्राग्निना 'संभ्रमोा' भयं जन्यते गेहदाहादिप्रवृत्तेनादग्धेऽपि गेहादौ ।
श्राकालिकाऽनध्यायः । प्रवृत्तिकालादारभ्य यावदन्येद्यः स एव कालः ।
श्रन्येषु चाद्भुतेषूत्वातेषु दिन्यभै।भान्तरिच्चेषु शिलाप्नवादिषु दिवादर्शनादिषु ॥ ११८ ॥

उपाकर्मणि चोत्सर्गे त्रिरात्रं क्षेपणं स्मृतम् ॥ त्रष्टकासु त्वहोरात्रमृत्वन्तासु च रात्रिषु ॥ ११९ ॥

उत्सर्गे पिचण्यहोरात्रं च पूर्वमुक्तम्, श्रनेन त्रिरात्रेण विकल्प्यते । उपाकर्मण्यपूर्वो विधिः ।

स्रष्टका अर्ध्वमाप्रहायण्यास्तमिस्रपचेऽष्टम्यस्तिस्रश्चतस्रो वा । यद्यपि सर्वास्वष्ट-मीष्वद्दोरात्रमुक्तं तथापि नित्यार्थोऽयमारम्भो युक्त एव । विकल्पश्च सर्वत्रास्मिनप्रकरणे कृतार्थत्वापेचः ।

**चः त्वन्तासु** अहोरात्रमित्यनुषज्यते । षड्तवः । तेषां यत्र पृवीं निवर्तते धपरश्च प्रवर्तते तत्रानध्यायः ।

रात्रिप्रहण्यस्पलचणार्थम् ॥ ११६॥

नाधीयीताश्वमारूढे। न द्वक्षं न च हस्तिनम् ॥ न नावं न खरं नेाष्ट्रं नेरिएास्थो न यानगः ॥ १२० ॥

ईरिगां वहिर्मामं जलतृणवर्जिते। देश ऊषरापरपर्याय:। यानं गन्त्रीशकटशिविकादि। तेन गच्छते। निषेध:॥ १२०॥

> न विवादे न कलहे न सेनायां न सङ्गरे ॥ न भुक्तमात्रे नाजीर्गे न विमत्वा न शुक्तके ॥ १२१ ॥

विवादः क्रोशपूर्वको व्याकोशः । कलहो दण्डादिनेतरेतरताडनम् । सेना इस्त्यश्वरथपदातिः । सङ्गरः सङ्गामः । असङ्गरेऽपि सेनास्थस्य निषेधः । भुक्तमार्वं "यावदार्द्रपाणिरिति" स्मृत्यन्तरम् । अजीर्णं पूर्वेद्युर्भक्तमपरेद्युरपरिणतमुच्यते । वमनं प्रसिद्धम् । शुक्तके उद्गारेऽस्रत्यप्यजीर्णे तदहरपरेद्युर्वा ॥ १२१ ॥

अतिथिं चाननु ज्ञाप्य मारुते वाति वा भृत्रम् ॥ रुथिरे च स्नृते गात्राच्छस्रेण च परिश्तते ॥ १२२ ॥

अतिथियहणं शिष्टोपलचणार्थम् । अनित्यागमनः शिष्टश्चातिथिस्तस्मिन्गृह आगते-ऽसावध्येषितव्यः 'अधीमह' इति-तेनानुज्ञाते।ऽधीयीत । तथा च स्मृत्यन्तरं 'शिष्टे च गृष्टमागत'' इति ।

मारुते वाया वाति वेगेन।

ग्रध्याय:

''नतु 'कर्षाश्रव' इत्याद्युक्तमेव''।

सत्यम् । ततोऽधिकतरे ततो वर्षाभ्योऽन्यत्र वाति प्रतिषेधः । अथवा 'वाति' परिशुध्यति, वानः शोषणार्थत्वात् । मारुतप्रहणं च धातुमात्रोपलचणार्थम् । अध्ययनश्रमेण
धातुषु चीयमाणेष्वप्यनध्यायः । मारुते वर्धमाने विधायिन्यध्येतरीति भिन्नसम्बन्धे व्यधिकरणसप्तम्या ।

रुधिरे जलौकादिना परिस्नुतेऽथवा श्रम्त्रेश च परिस्नते शरीरे। रुधिरे च स्नुते गात्रादितिवाक्येनैकवाक्यता ॥ १२२ ॥

सामध्वनादृग्यजुषी नाधीयीत कदाचन ॥ वेदस्थाधीत्य वाऽप्यन्तमारण्यकमधीत्य च ॥ १२३ ॥

स्चा यजू वि सामध्वना श्रूयमाणे नाधीयीत । ऋग्वेदयजुर्वेदबाह्मणयोरप्रति-वेध: । पश्चविंशे च श्रयमाणऋग्यजुषयोरप्ययं प्रतिवेधः ।

वेदस्यान्तो यत्र वेदः समाप्तिमुपैति, मन्त्रान्तो ब्राह्मणान्तश्च। स्वारणयका नाम वेदैकदेशः। तमधीत्यान्यो प्रन्थो नाध्येतव्यः॥ १२३॥

> ऋग्वेदा देवदैवत्या यजुर्वेदस्तु मानुषः ॥ सामवेदः स्मृतः पित्र्यस्तस्मात्तस्याज्ञचिर्ध्वनिः ॥ १२४ ॥

सामगीतध्वनावृग्यजुषस्यानध्याय उक्तः । तत्रायमधेवादः । देवा देवता अस्य इति देवदेवत्या देवतास्तुतिपर इत्यर्थः । ऋचः प्रायेण स्तुतिप्रधानाः । अत उक्तं देवदेवत्य इति ।

मनुष्यायां कर्मप्रधानत्वाद्यजुर्वेदे च कर्मयां बाहुल्योपदेशाहेतेन साम्येन यजुर्वेदे। मानुष इत्युच्यते । मानुषशब्देः मनुष्यजातिवचनः । अभेदाध्यासाद्यजुर्वेदे मानुष इत्युक्तम् ।

पिच्यः पितृभ्यो हितः । पितरे वा देवता अस्येति यथाकर्यंचित्पितृशब्दसम्बन्धेन अपूर्वते ।

ग्रध्याय: ]

मनुस्मृतिः।

304

त्रयो लोकास्तेषां त्रय एवाधिष्ठातारः । दिवो देवता, भूमेर्मनुष्या, अन्तरिक्तस्य पितरः । एवं त्रयो वेदाः । द्वयोर्देवमनुष्यसम्बन्धोक्तत्वात्पारिशेष्यात्पित्रयः सामवेदः ।

तस्य। ग्रुचिध्विनः। नात्र तदीयस्य ध्वनेरश्रुचित्वं परमार्थता विज्ञेयम्। किं तर्हि , यथाऽश्रुचिस्रिधाने नाध्येतव्यं एवं तत्सित्रधान इति सामान्यमग्रुचित्वालम्बनम् ।

अयं चाध्ययनविधा प्रकरणात्साम्नि गीयमाने ऋग्यजुःप्रतिषेधः, न यज्ञप्रयोगे॥ १२४॥

> एतद्विदन्तो विद्वांसस्त्रयीनिष्कर्षमन्वहम् ॥ क्रमतः पूर्वमभ्यस्य पश्चाद्वेदमधीयते ॥ १२५ ॥

एतत्त्रिलोक्याधिष्ठातृसम्बन्धित्वं 'ऋग्वेदो देवदैवत्य' इत्यादि विदन्तो विद्वांसः प्राज्ञास्त्रय्या निष्कर्षे सारभूतं पूर्वमभ्यस्य प्रणवन्याहृतिसावित्राख्यमुक्तेन क्रमेण पश्चाः-द्वेदमधीयते पठन्ति। तेन त्रयो लोकास्तिस्रो देवता एतत्त्रिकाध्ययनेन परिगृहीता भवन्ति।

उक्तोऽप्ययमर्थो द्वितीयेऽध्याये पुनरुच्यते । यथाऽनध्यायेषु न पठ्यते तथा त्रयी निष्कर्षे प्रागनधीते ॥ १२५ ॥

> पशुमण्डूकमार्जारश्वसर्पनकुलाखुभिः ॥ अन्तरागमने विद्यादनध्यायमहर्निशम् ॥ १२६ ॥

- स्नन्तरागमनेऽध्याष्यापकयोर्मध्येनाधीयानानां वा । स्रहर्निशमहोरात्रम् ।

गैतिमे तु "त्र्यहमुपवासो विप्रवासश्चोक्तः" । श्मशानाध्ययने च एतद्देव । अत्र विकल्पो विज्ञेयः ॥ १२६ ॥

नित्यप्रहणात्पूर्वत्रानध्यायानां विकल्पः । तत्रापि येषां नित्यत्वमात्रं तत्प्रदर्शितमेव, यत्र नित्यप्रहणमर्थवादे। वा यथा ''अमावास्या गुरुं हन्तीति'' ।

भूमेश वाशुद्धिरिक्षभगतिङ्गादिकामेध्यादिसंसर्गः। स्नात्मनस्तु पञ्चमे वच्यते।

यद्यप्ययनिविधित्रकरण एतावनध्याया तथापि नैत्यके भवतः । न ह्यश्चिरिध-क्रियते । तथा च ब्राह्मणं ''तस्य वा एतस्य यज्ञस्य द्वावनध्याया यदात्माऽऽश्चिचियेदेश'' इति । ब्रह्मयज्ञश्च नित्या जपः ॥ १२७॥ त्रमावास्यामष्टमीं च पै।र्णमासीं चतुर्दशीम् ॥ ब्रह्मचारी भवेत्रित्यमप्यृता स्नातको द्विजः ॥ १२८ ॥

ब्रह्मचारी भवेत् ब्रह्मचारिधमीं मैथुननिवृत्तिरतिदिश्यते, न पुनिर्भेचाचरणादिः। स्राप्यताविति सम्बन्धात्तदेव प्रथमं हृदयमागच्छति ।

ट श्रन्ये तु मधुमांसिनवृत्तिमपीच्छन्त्येतेष्वहःसु । तत्र स्मृत्यन्तरमुदाहार्यम् । ''पष्ठ्यष्टमीममावास्यामुभयत्र चतुर्दशीम् । वर्जयेत्पौर्णमासीं च तैले मांसे भगे चुरे ॥''

अन्ये त्वाहु:-''ब्रह्मचारीति'विशिष्टाश्रमिणो नामधेयमेतत्। अत आश्रमान्तरवर्तिनि गृहस्थादै। प्रयुज्यमानो वेदशहणार्थधर्मलचणयाऽतिदेशार्थो भवति । ब्रह्मचारी भवेत् । परशब्दे। हि परत्र प्रयुज्यमानो वत्यर्थं गमयति । सर्वेषु ब्रह्मचारिधर्मेषु प्राप्तेष्वमीन्ध-नभैच्यचरणादयः 'श्रा समावर्तनात्कुर्यादिति'वचनात्, 'गृहस्थः शेषभुगिति' च प्रत्यचे विनिवर्तन्ते । केवलं मधुमांसमैथुनप्रतिषेधमात्रमतिदिश्यतः' इति ।

प्रसिद्धस्तु ब्रह्मचारिशब्दो मैथुननिवृत्तावेवेति यत्किचिदेतत् ॥ १२८॥

न स्नानमाचरेद्भक्त्वा नातुरो न महानिशि ॥ न वासाभिः सहाजस्रं नाविज्ञाते जलाशये ॥ १२९ ॥

नित्यस्य स्नानस्य भुक्तवतः प्राप्त्यभावान्नायं प्रतिषेधः । स्मृत्यन्तरे हि "स्नानं महायज्ञाः शेषभोजनम्"इत्यर्थकमः श्रुतः । न चण्डालस्पर्शनादिनिमित्तकस्यापि, "नाशुचि च्यामपि तिष्ठदिति"विरोधात् । अत इच्छालच्यास्य धर्माद्यपने। इहेते। स्यं प्रतिषेधः ।

न्नातुरो व्याधिगृहीतः । तस्य सर्वप्रकारस्नानप्रतिषेधोऽश्चित्वेऽपि । "सर्वत एवा-त्मानं गोपायेदिति" । "का तर्हि तस्य शुद्धिः"मार्जनं मन्त्रवत्प्रोच्चणं वस्नत्याग एवमादि कर्तव्यम् ।

महानिशा चतुर्भुहूर्त डभयते। दर्धरात्रितः

ये तु—"महती निशायस्मिन्काले हेमन्तादाविति" व्याचचते-तेषां माघफाल्गुनयोः प्रातःस्नानविधिविरोधादपव्याख्यानम् । नापि हैमन्तिकीषु रात्रिषु निषेध इति प्रमा्ग-मिल्ल द्वितीयस्य निशाशब्दस्याभावात् ।

वासे भिरिति सामर्थ्यलचा शीतादै। वाससां बहुत्वे संति प्रतिषेधः । एकेन विहितमेव "न नग्नः स्नायादिति" (४।४५)। द्वाभ्यामनियमः। बहुना प्रतिषेधः।

जलाशया जलाधारः स्विजातः गाधागाधतया प्राहादिभयेन च । स्रजस्तं सर्वदेत्यर्थः ॥ १२६॥ देवतानां गुरो राज्ञः स्नातकाचार्ययोस्तथा ॥ नाक्रामेत्कामतरुखायां बभु गोा दीक्षितस्य च ॥ १३० ॥

प्रतिकृतयोऽत्र देवतास्तासां छायासम्भवात् । गुरुः पिता । ग्राचार्य उपनेता । भेदोपादानमातिदेशिकगीरविनवृत्त्यर्थम् । तेन मातुलादिषु नायं विधिरिति । केचित् "स-माचारिवरोधान्नेतयुक्तं गोबलीवर्दवद्गेदो विज्ञेय" इति वदन्ति । बभुः किपलो वर्णः । तद्गुषायुक्तं द्रव्यम् । बभ्वत्र गौः किपला, सोमलता वा । उभयोर्बभ्रुशब्देन वेदे प्रयोगदर्शनात् ।

कामत इसबुद्धिपूर्वमदेषः ॥ १३०॥

मध्यंदिनेऽर्धरात्रे च श्राढं भुक्त्वा च सामिषम् ॥ सन्ध्ययोष्टभयोदचैव न सेवेत चतुष्पथम् ॥ १३१ ॥

मध्याहेऽर्धराचे महानिशायां समांसं च श्राद्धं भुक्त्वा न सेवेत । चिरं न तत्रा-सीत । यदि कथंचिद्यामादि गच्छते। नान्तरेण चतुष्पथं मार्गान्तरमस्ति, तदा तावन्मा-त्रसम्बन्धो न निषिध्यते ।

केचित्तु चकारमेवं योजयन्ति—'श्राद्धं भुक्त्वा सामिषं चान्यदिप भोजनम्'। श्रास्मिश्च सम्बन्धे समाचारोऽन्वेष्यः। नान्यथा व्यवहितः सम्बन्धो सभ्यते ॥ १३१॥

उद्वर्तनमपस्नानं विष्मूत्रे रक्तमेव च ॥ इल्लेष्मनिष्ठच तवान्तानि नाधितिष्ठेतु कामतः ॥ १३२ ॥

उद्दर्तनमभ्यङ्गमलापकर्षगां पिष्टादि । स्रापस्नानमुपयुक्तमुदकम् । निष्ठ्यूतम-श्लोष्मरूपमपि भुक्तवा त्यक्तं ताम्बृलवीटिकादि ।

ग्रधिष्ठानं तदुपरिस्थानम्।

कामतः । प्रज्ञानपूर्वमदेषः ॥ १३२ ॥

वैरिएं नापसेवेत सहायं चैव वैरिएः ॥ अधार्मिकं तस्करं च परस्यैव चे याषितम् ॥ १३३ ॥

वेरी शत्रुस्तस्य सदैव उपायनप्रेषणान्येकत्र स्थानासने गृहमनादिकथाप्रवृत्तिरित्ये-वमादि न कार्यम्।

श्रधार्मिकः पातकी, यश्च कुमुत्या वर्तते ।

तस्करश्वीरः।

ध्यसादेव च भेदोपादानादधार्मिको न सर्वः, किंतर्हि यथा व्याख्यातम्।

परस्य येाचितं रित्रयम् । योषिद्गह्यात्र पत्न्येव कित्रहा वरुद्धाऽपि, वैरकरण-त्वादुभयोर्द ष्टदोषिनिमित्तैश्च प्रतिषेधः, साहचर्यात् । उत्तरत्र च 'दार'प्रहणमदृष्टदोषा-तिशायदर्शनार्थम् । न पुनरेवं वक्तव्यं ''योषितिमिति सामान्यनिर्देशे दारशब्दार्थवादाद्वि-शोषावगितः ।'' नायमस्यार्थवादः । भिन्नमेवैतद्वाक्यम् ॥ १३३॥

मनुस्मृतिः ।

न हीदशमनायुष्यं लोके किंचन विद्यते ॥ यादशं पुरुषस्येह परदारोपसेवनम् ॥ १३४

अजीर्णकारकभोजनादि सुवर्णापहरणादि न होद्वशमनायुष्यमायुष्यक्यकरं याद्वशं परदारगमनम् । अद्युष्टेन दृष्टेन च देषः ॥ १३४ ॥

> क्षत्रियं चैव सर्पं च ब्राह्मणं च बहुश्रुतम्।। नावमन्येत वै भूष्णुः कुशानिप कदाचन ॥ १३५ ॥

स्रवमान स्रनादरे गौरवाभावस्तिरस्कारश्च। क्रशानिप तदात्वे प्रीति कर्तुमसमर्थानिप ॥ १३५॥

> एतत्त्रयं हि पुरुषं निर्दहेदवमानितम् ॥ तस्मादेतत्त्रयं नित्यं नावमन्येत बुद्धिमान् ॥ १३६॥

निद्हेत् अवमन्तारं पुरुषम्।

चयमवमानितम् । चत्रियः सर्पो दृष्ट्या शक्त्या, ब्राह्मणो जपहोमैः ध्रदृष्टेन च देषिण ।

तस्मादेतत् चयं नित्यमित्युपसंद्वारः । विधाय देषदर्शनं पुनरूपसंद्वारे यत्नेन परिद्वारार्थः । यत्नातिशयाच्च प्रायश्चित्ते गौरवमप्यनुमीयते ॥ १३६ ॥

नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभिः ॥ त्रामृत्योः श्रियमन्विच्छेन्नैनां मन्येत दुर्लभाम् ॥ १३७ ॥

स्ममृद्धिर्धनाद्यसंपत्तिः, कृष्यादिना धनार्जनावसरे। तत्र नात्माऽवमन्तव्यो 'दुर्भगोऽहमकृतपुण्यो, नात्मित्रवसरे धनं मया लब्धं, कुतोऽन्यहा प्राप्स्यामीतिः ।

स्मा मृत्याः श्रियमन्वि च्छेत् । श्राप्तसादु च्ल्लासाद्धनार्जनकामा न सक्तव्यः । न चैनां श्रियं दुर्लभां मन्येत । 'श्रवश्यं मम सम्पद्यते मद्व्यवसाय' इति गृहदै।:स्थित्याद्यपरिगण्यय तहर्जने प्रवर्षितव्यम् । श्रस्ति कस्यचित्सुभाषितम्— "हीनाः पुरुवकारेग गग्धयन्ति प्रहस्थितिम्। सत्त्वोद्यमसमर्थानां नासाध्यं व्यवसायिनाम्॥"

३७८

श्रानेन चैतहर्शयति। 'श्रहं दुर्गतः क्लेशप्राप्यधन श्राधानादै। नाधिकिये। तते। श्रिन-होत्रहोमक्लेशादुत्तीर्षोऽस्मीति' यस्य बुद्धिः स न सम्यङ्गन्यत इति। श्रितस्त-दर्शे प्रयतेत ॥ १३७ ॥

> सत्यं ब्र्यात्त्रियं ब्र्यान्न ब्र्यात्सत्यमियम् ॥ प्रियं च नानृतं ब्र्यादेष धर्मः सनातनः ॥ १३८ ॥

श्चर्यप्रयुक्तवचनं सत्ये नियम्यते । यथादृष्टं श्रुतं च सत्यस् ।

मियं ब्रूयात् । द्वितीयोऽयं विधिः । श्रीदार्यादिगुणानुकथनं परस्यादृष्टेनापि केनचिदवसरेण । तथा पुत्रजन्मादि 'ब्राह्मण पुत्रस्ते जात' इत्यस्तत्यपि स्वप्रयोजने यदि सत्यं तद्वक्तव्यम् । यदि तस्य तन्न विदितम् ।

'सत्यं' प्रियमित्रयं वाऽस्ति । प्रियं दर्शितं—'ब्राह्मण पुत्र' इत्यादि । अप्रियं यथा 'ब्राह्मण कन्या ते गर्भिणी'-तदसत्यं न ब्रूयात् सत्यमपि कन्यागर्भग्रहणमप्रियत्वादप्रकाश्यम् । सत्यां गती तृष्णीमासितव्यम् । नतु गर्भिण्यामगर्भिणीति वक्तव्यं प्रियत्वादत आह प्रियं च नानृतं ब्रूयादिति । एवं च यस्य प्रथमः साचात्कारस्तेन तत्र तृष्णी-मासितुं लभ्यते ।

एष सनातना धर्मः। सनातनो नित्यो वेदस्तेन विहितत्वाद्धर्मोऽपि सनातनः॥ १३८॥

> भद्रंभद्रमिति ब्र्याद्भद्रमित्येव वा वदेत् ॥ श्रष्कवैरं विवादं च न कुर्यात्केनचित्सह ॥ १३९ ॥

ग्रत्र प्रथमस्य भद्रशब्दस्य नब्लोपं व्याचत्तते। यदभद्रं तद्भद्रमिति ब्रूयात्। इतिकरणः प्रदर्शनार्थः। 'कल्याणं' 'मङ्गलं' 'सिद्धं' 'श्रेय' इत्यादयः सिद्धाः शब्दाः प्रयोक्तव्याः।

पूर्वपदस्यापि प्रदर्शनार्थत्वे उन्धे 'चत्तुष्मान्'मूर्खे 'प्राज्ञ' इत्यादिवचनं सभ्यते । अथवा भद्रमित्येष एव शब्द एवमादिषु वक्तव्यः ।

शुष्किचैरं ग्रसत्यर्थादिश्रयोजने ग्राहोपुरुषिकं वाक्यं न कर्तव्यम्। एवं राजाधिकरणे विवादं शुष्कमेवेत्यादि सम्पद्यते। केनचिदसमर्थेनापि॥ १३ ६॥ नातिकल्यं नातिसायं नातिमध्यंदिने स्थिते ॥ नाज्ञातेन समं गच्छेन्नैको न दृष्णैः सह ॥ १४० ॥ स्रितिकल्यशब्दश्चाहर्मुखे वर्तते । उषःकाले न गन्तव्यम् । स्रितिसायं पश्चिमसन्ध्यासमये स्रज्ञातेन पुरुषेण सह न गच्छेत् ।

मनुस्मृतिः ।

धसहायश्च वृषतः शुद्धैश्च सह ॥ १४० ॥ हीनाङ्गानतिरिक्ताङ्गान्विद्याहीनान्वयोतिगान् ॥ रूपद्रविणहीनांश्च जातिहीनांश्च नाक्षिपेत् ॥ १४१ ॥

हीनाङ्गाः काषकुष्ठिकुञ्जादयः। स्नितिरक्तमधिकं स्रङ्गे येषां स्लीपद्यादयः। विद्याहीना मूर्याः। वयातिगा स्रयन्तवृद्धाः। रूपहीना दुःसंस्थानाश्चिपट-कंकरादयः। द्रविणहीनाः द्रिरद्राः। द्रविणं धनं तेन हीना वर्जिताः। जात्या हीना निकृष्टजातयः कुण्डगोलकाद्याः। तान्नाक्षिपेत्। 'श्राचेपः' कुत्सा। एतेषां एतैः शब्दैराहानमेव कुत्सा। १४१॥

न स्पृशेत्पाणिनोच्छिष्टो विष्रो गोब्राह्मणानलान् ॥ न चापि पश्येदशुचिः स्वस्थो ज्योतिर्गणान्दिवि ॥ १४२ ॥

उच्छिष्टो भुक्तवाननाचान्तः कृतमूत्रपुरीषश्च । अशुचिमात्रमिहोच्छिष्टशब्देनो-च्यते । तथा चोच्छिष्टस्य गवादिस्पर्शः प्रतिषिध्यते । अशुचिशब्देन प्रायश्चित्तं वद्दयति । पाणिश्रहणमतन्त्रम् । अन्येनाप्यङ्गेन स्पर्शो नेष्यते । वस्त्राद्यन्तरिते न निषेधः ।

दिवि ज्योतिर्गणं न पश्येत् । स्वस्थोऽनातुरः । दिवीतिवचनाद्भूमौ ज्योति-षोऽग्नेरप्रतिषेधः ॥ १४२ ॥

> स्पृष्ट्वैतानश्चिर्नित्यमद्भिः पाणानुपस्पृशेत् ॥ गात्राणि चैव सर्वाणि नाभिं पाणितलेन तु ॥ १४३ ॥

ग्रविशेषवचनेऽपि प्रामाश्चन्तुरादय एव मूर्धन्या उच्यन्ते। प्रामशब्दश्चन्तुरादि-

गाचाणि ग्रंसजानुपादादीनि । पाणितलेनापा गृहोत्वा स्पृशेत् ॥ १४३ ॥

> त्रनातुरः स्वानि खानि न स्पृशेदनिमित्ततः ॥ रोमाणि च रहस्यानि सर्वाण्येव विवर्जयेत् ॥ १४४ ॥

ग्रध्याय:

चितुर्थः

स्रनिमित्ततः कण्ड्यनादिनिमित्तं विना । स्वानि खानि चचुरादीनि छिद्राशि न स्प्रशेत ।

रहस्यानि कचोपस्थगतानि विवर्जयेत् प्रकृतेन स्पर्शेन । श्लोकपूरणार्थमाख्या-तान्तरोपादानम् ।

ध्रन्ये त्वाहुः ध्राख्यातान्तरनिर्देशाद्दर्शनं प्रतिषिध्यते ॥ १४४ ॥

मङ्गलाचारयुक्तः स्यात्रयतात्मा जितेन्द्रियः ॥ जपेच जुह्याचैव नित्यमग्निमतन्द्रितः ॥ १४५ ॥

श्रमिलिषतायुर्धनादिसिद्धिर्मङ्गलम् । तदर्थमाचारो मङ्गलाचारो गोरोचनाति-लक्षश्रमफलादिस्पर्शस्तेन युक्तो नित्यं तत्सेवापरः स्थात् ।

''ननु चाचारस्य प्रामाण्यमुक्तमेव''।

सत्यम् । श्रदृष्टस्यार्थस्यानेनोच्यते । दृष्टबुद्ध्या हि कियमाग्यस्य व्यभिचारदर्शनेन किरिचदनादरपरः स्यात् । तदर्थं पुनरुच्यते । यथा प्रस्थानकाले सिन्निहिते पुनः कथनं दृध्यादे वन्दनं, ग्रुक्टनिवसनदर्शनं, दिच्चितः किपिञ्जलवासितं, फिलिते वृच्चे दिच्चिग्यत एव वायसस्य,—एवमादि मङ्गलार्थमादरणीयं; विपरीतं वर्जनीयम् ।

जितेन्द्रिया विषयेष्वलालसः । पुरुषार्थतयैतदसकृदुक्तमपि विनिपातनिवृत्त्यर्थ-मुच्यते ।

ख्रानेरन्यत्रापि होमसम्भवाज्जुहुवाद्गिनिम् साह । ख्रतन्द्रित इत्युक्तानुवादः ॥ १४५ ॥

> मङ्गलाचारयुक्तानां नित्यं च प्रयतात्मनाम् ॥ जपतां जुहतां चैव विनिपातो न विद्यते ॥ १४६ ॥

विनिपातः प्राक्तताश्चभिन्तिको दैवेषप्रवो व्याधिर्धननाश इष्टवियोगादिः। स एवमाचाराणां माङ्गस्यकान्त्रिवर्तते।

श्रानेनापि नित्यतैवोक्ता भवति, सत्यपि फलार्थत्वे । न हि कश्चिद्दैवोपद्रवानिवृत्ति-मर्थयते । श्रातो 'नित्य'ष्रहृण्णमनुवादः । श्रायापि कश्चिद्दनर्थी स्यात्तथापि नित्य एवायं विधिः । एवं चोभयार्थता तस्य नित्याधिकारवृत्तिर्विनिपातनिवृत्तिश्च ॥ १४६ ॥

> वेदमेव जपेत्रित्यं यथाकात्तमतिन्द्रतः ॥ तं ह्यस्याहुः परं धर्ममुपधर्मोऽन्य उच्यते ॥ १४७॥

जपेच जुहुयाचैवेत्युक्तम् । तत्र तावज्जपस्य साधनमाह वेदमेव जपेदिति । अविश्वार्थवादः ।

मनुस्मृति:।

यथाकालं यस्मिन्यस्मिन्काले । वीष्सायामव्ययोभावः । यदैव होहिको चेष्टा नातिपद्यते तदैव जपेत् । अन्यान्यभिहोत्रादिकर्माणि नियतकालानि । जपस्य तु शुचि - , त्वमेव कालः ।

ष्प्रयं मुख्यो धर्मः । उपधर्मः । धर्मस्य समीपे उपधर्मः । समीपप्रधानस्तत्पुरुषो नाव्ययीभावः । ''उपमानानि सामान्यवचनैरिति'' (व्या० सू० २ । १ । ५५ ) यथा । धर्मान्तरनिन्दा वेदजपस्तुत्यर्था, न तित्रषेधार्था ॥ १४७ ॥

वेदाभ्यासेन सततं शौचेन तपसैव च ॥ अद्रोहेण च भूतानां जातिं स्मरति पौर्विकीम् ॥ १४८ ॥

स्रद्रोहे। दिंसा। भूतानि स्थावरजङ्गमानि। जातिस्मरफलान्येतानि कर्माणि चत्वारि यावज्ञीवमनुष्ठीयमानानि भवन्ति। जातिर्जन्मान्तरम्। पूर्वभवा पे। विकी ॥ १४८ ॥

> पौर्विकीं संस्मरन् जातिं ब्रह्मैवाभ्यस्यते द्विजः ॥ ब्रह्माभ्यासेन चाजस्नमनन्तं सुखमश्तुते ॥ १४९ ॥

ननु चेष्टफलकामः सर्वं समीहते। न च जन्मान्तरानुस्मरणमेकान्तमुखं येन फलत्वेन वेदाभ्यासादिचतुष्टयस्य वर्ण्यते। तत बाह पौविकीं जाति स्मरन् ब्रह्म वेद ग्रभ्यस्यते तत्र श्रद्धावान् भवति। 'ईदृशो ब्रह्माभ्यासो येन जन्मान्तरं स्मर्थते' इति। स्मरन्पुनस्तदभ्यासे वर्तते। तस्माचानेकजन्माभ्यस्तादनन्तरं ब्रह्मप्राप्तिलचणं सुखम्। ग्रजस्मपुनरावृत्तिं ग्रप्रनुते प्राप्नोति। 'ग्रनन्त'शब्देन सुखविशेष चपलच्यते, अस्माधना परितृप्तिरात्मनः। तस्याजस्रपदेन शाश्चतं प्रतिपाद्यते। तादृशं सुखं प्राप्यते, न चैतत्वीयते।

समानार्थावप्यपुनकक्ती। यथा 'वृत्तकं वहतः पुरीषमिति'। वृत्तकमुहकं पुरीषं च । तत्रैको रूढोऽपरः क्रियाशब्दः । 'पुरीषं' पूर्यसमर्थ 'वृत्तक'मुदकम् ॥ १४-६ ॥

सावित्रान् शान्तिहोमांश्र कुर्यात्पर्वसु नित्यशः ॥ पितृंश्चैवाष्टकास्वर्चेन्नित्यमन्वष्टकासु च ॥ १५० ॥ पूर्वोक्तानां होमानां स्वरूपमुच्यते ।

सावित्राः सवित्देवताकाः।

पवस च पौर्णमास्यमावास्ययोः कर्तव्याः।

शान्त्यर्था होमा अनिष्टनिवृत्तिप्रयोजनाः।

द्रव्यं चात्राज्यमेवानुपात्तद्रव्यविशेषेषु सर्वहोमेषु श्रूयते ''सर्वस्मै वा एत्यज्ञाय गृह्यते यत् प्रुवायामाज्यमितिः'। पर्वस्विति च सप्तमी द्वितीयार्थे द्रष्टव्या। अधिकरणमग्निही-मस्य, न कर्म कचित्। होतव्यानि पष्ट्यन्ते—'लाजाज्यमांससन्तुद्धिपयोधानाः पिष्टमित्यादिः।

एते च होमा अपूर्वा: । यावती च समाचारादितिकर्तव्यता सा प्राम्हर्शिता । स्रष्टका ऊर्ध्वमाप्रहायण्यास्तमिस्रपत्ताणां तिस्रोऽष्टम्यः । केषांचित् "इमन्तिशिशिर-योश्चतुर्णामपरपचाणामिति" वचनम् । तत्र पितुनर्चयेच्छाद्धेन । पितृशब्दः पूर्वप्रमीत-पित्रादिवचनः । ज्यन्वष्टकास्ता एव नवस्यः ॥ १५०॥

> द्रादावसथान्मुत्रं द्रात्पादावसेचनम् ॥ उच्छिष्टान्ननिषेकं च दूरादेव समाचरेत् ॥ १५१ ॥

पादाववसिच्येते येनोदकादिना तत्पादावसेचनं तद्दूरात्सिपेत्। अथवा पाद-प्रचालनमेव दूरात्कुर्यात्।

निषेक: परिषेक: । तैलादिकृतस्नानादकमपि शक्यते निषेकशब्देनाभिधातुम्। उपयुक्तशेषस्य त्याज्यस्यायं दूरते। निचेष उच्यते। तद्धि निषेकशब्देन प्रसिद्धतरम्॥१५१॥

> मैत्रं प्रसाधनं स्नानं दन्तधावनमञ्जनम् ॥ पूर्वाह्य एव कुर्वीत देवतानां च पूजनम् ॥ १५२ ॥

अर्थवादेषु पश्चङ्गसंस्तवे मैचः पायुरिति श्रूयते । तदिशाप्यभेदोपचारान्मित्रः पायु-स्तत्र भवं शौचं मैत्रम्।

प्रसाधनं केशरचनामुपलेपनादि ।

मथवा विशेषगाविशेष्ये पदे 'मैत्रं प्रसाधनम्'। मक्तराकृताऽपि प्रातः पायुवचालनं कर्तव्यम् । यथा हि सुप्तस्य लालास्रावादेरवश्यं भावित्वान्मुखधावनं विहितम् , एवमेतदिप विनैव वा निमित्तेन मुखस्य जघन्ययोरङ्गयोः प्रचालनमवश्यं कर्तव्यम्।

भन्ये त्वाहमित्रकार्य 'मैत्रं:' तत्सर्वकार्येभ्योऽन्तरङ्गेभ्योऽपि पूर्व कर्तव्यम्। तत्राप्यग्रचे: चणमप्यवस्थाभावात्स्वकार्यापेचया पूर्वत्वं द्रष्टव्यम् । तदा च पूर्वाह्वशब्दः कार्यान्तरेभ्यः पूर्वतामात्रोपलच्यार्थः, न पुनरपराह्वप्रतिषेधार्थः।

ग्रध्याय: ]

मनुस्मृतिः। श्रथवा मित्र श्रादिसस्तदुपस्थानं मैत्रम् ॥ १५२ ॥

> दैवतान्यभिगच्छेतु धार्मिकांश्च द्विजोत्तमान ॥ ईइवरं चैव रक्षार्थ<sup>े</sup> गुरूनेव च पर्वसु ॥ १५३ ॥ त्रभिवादयेद्वृद्धांश्च दद्याचैवास ं स्वकम् ॥ कृताञ्जलिख्पासीत गच्छतः पृष्ठते।ऽन्वियात् ॥ १५४ ॥ श्रुतिस्मृत्युदितं सम्यङ्निवद्धं स्वेषु कर्मसु ॥ धर्ममूलं निषेवेत सदाचारमतन्द्रितः ॥ १५५ ॥ श्राचाराछभते ह्यायुराचारादीप्सिताः प्रजाः ॥ त्राचाराद्धनमझय्यमाचारो इन्त्यलक्षणम् ॥ १५६ ॥

न चायमेष विद्वत्तादिगुणसम्पन्नः साध्यते । प्रजाया ह्यं ते गुणाः प्रार्थ्यन्ते । तदुक्तम् ''तया गवा किं कियते यान धेतुर्न गर्भियी। कोऽर्थः पुत्रेय जातेन यो न विद्वान धार्मिकः।''

स्रक्षटयमपि प्रभूतं यदसद्व्यसनैरपि अत्रयम्। स्रलक्षणं स्कन्धोपरि तिलकादि दारिद्रगादिदीर्भाग्यस्चकम् । तदःयाचारे। हन्ति । तेन ह्यधर्म आचारपरत्वेन नश्यति ॥ १५६ ॥

> दुराचारो हि पुरुषो लोके भवति निन्दितः ॥ दु:खभागी च सततं व्याधितोऽल्पायुरेव च ॥ १५७ ॥ सर्वलक्षणहीनाऽपि यः सदाचारवान्तरः ॥ श्रद्धानाऽनसूयश्र शतं वर्षाणि जीवति ॥ १५८ ॥ यद्यत्परवशं कर्म तत्तद्यत्नेन वर्जयेत् ॥ यद्यदात्मवशं तु स्यात्तत्तत्तेवेत यत्नतः ॥ १५९ ॥

यत्परप्रार्थनया स्वपरहितादि क्रियते तत्परवर्श वर्ज्यते, न तु यद्वृत्तिसाध्यमा-र्त्विज्यादि । तद्धि स्ववशमेव । तद्विषयकमेव भृत्यादि स्वीक्रियते । न चानेन परवशमपि दोचितस्य निषिध्यते । स्मृत्या अति बाधितुमन्याय्यत्वात् । उक्ते च विषये सावकाशत्वी-त्स्मृतेः ।

यस्वात्मना वश्यं, खल्पया धनमात्रया परापकारः खल्पाऽपि, खयं तत्कर्म कुर्यात् । नित्यकर्मासम्पत्ती कुदुम्बोपयोगिनि धनेऽसति कर्तव्यैव याच्या, उपायान्तराभावे । किन्तु 'विशेषते। यच्ये' 'विशेषतो दास्य' इति सत्यां कस्याध्विद्धनमात्रायां सन्ते। षपरेण भवित्रव्यमित्येवमस्य तात्पर्यम् ॥ १५६ ॥

सर्व' परवशं दुःखं सर्वमात्मवशं सुखम् ॥ एतद्विद्यात्समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः ॥ १६० ॥

याच्यां निन्दति।

358

यत्परवर्श तत्सर्वं दुःखम् । तिष्ठतु तावत्परस्य गृहद्वार्युपस्थानमनुवृत्तिरत्र चामुत्र च भ्रमणम् । यत्तु

"सङ्करप एव याच्यायां हृदयं न प्रसह्यते । नूनं मायामसन्दिग्धां सृष्टिर्नासी खयम्भुवः॥" समासेन संचेपेशीतद्दुःखस्य लक्ष्मग्रं या याच्या । सुखं चैतद्याऽस्पृहा ॥ १६०॥

> यत्कर्म कुर्वताऽस्य स्यात्परिताषोऽन्तरात्मनः ॥ तत्प्रयत्नेन कुर्वीत विपरीतं तु वर्जयेत् ॥ १६१ ॥

स्रात्मतुष्टेः प्रागुक्तायाः पुनर्वचनं स्मरणार्थम् । विषयश्च तस्या दर्शन एव । यत्र कर्मणि क्रियमाणे किंकथिका न भवतिः, तत्कर्तव्यम् । यत्र तु हृदयं न तुष्यति, तद्वर्जनीयम् ॥ १६१ ॥

> आचार्यः च मवक्तारं पितरं मातरं गुरुम् ॥ न हिंस्याद् ब्राह्मणान् गाश्च सर्वोश्चैव तपस्विनः ॥ १६२ ॥

स्राचार्य उपनेता । प्रवक्ता धध्यापको व्याख्याता । गुरुस्ताभ्यामन्यः पितृब्यमातुलादिः । सर्वाप्रचेव तपस्विनः ।

प्रायश्चित्तप्रवृत्तान्पात्विकनोऽपीति सर्वप्रहण्म्।

श्रविशेषेण सर्वभूतानां तत्र तत्र हिंसा निषिद्धा । पुनर्वचनमाचार्यादीनामाततायि-नामिप निषेधार्थमिति केचित् । यस्तु ''गुरुं वा बाखवृद्धौ वा'' (८,३५०) इत्यादिरर्थ-वादे।ऽस्यैव प्रतिप्रसव: ।

उपाध्यायस्त्वाह । नायं प्रतिषेधः । पर्युदासोऽयम् । सङ्कल्पविधानार्थो "नोद्यन्तमादि-त्यमीचेत" इतिवत् । अतः प्रयत्नेऽतिकान्ते भवत्ययं सङ्कल्पप्रतिषेध इति ।

ध्यवा दुरुक्तभाषणं 'हिंसा'। ''वाग्भिस्तैस्तैर्जधान ताम'' इति प्रयोगदर्शनात्। ध्यवा प्रतिकूलाचरणे इन्तिः प्रयुक्तः॥ १६२॥

> नास्तिक्यं वेदनिन्दां च देवतानां च कुत्सनम् ॥ द्वेषं स्तम्भं च मानं च क्रोधं तैक्ष्ण्यं च वर्जयेत् ॥ १६३ ॥

वेदप्रमाणकानामर्थानां मिथ्यात्वाध्यवसायो 'नास्तिक्यम्' । शब्देन प्रतिपादनं निन्दा ।'पुनकक्तो वेदोऽन्योऽन्यव्याहता नात्र सत्यमस्तीति'भावदेषिण, न पूर्वपचभङ्गा।

श्चान्यादयो 'देवता'स्तासां 'कुत्सनं' निन्दैव । यथा 'दग्धदैवेन हताः स्म' इति दैवे भवन्ति वक्तारः ।

द्वेषो मात्सर्यादिहेतुकाऽप्रीतिः।

स्तम्भोऽहङ्कारादनम्रता ।

ग्रध्याय: ]

माने रहङ्कार श्रात्माभिमानः 'पण्डिते रहमाट्यो रहमिति'। श्रमर्षः क्रोधस्ते-स्त्यं पारुष्यम् । द्वेषपूर्वकः क्रोधः ॥ १६३ ॥

> परस्य दण्डं ने।चच्छेत्कुद्धो नैनं निपातयेत् ॥ अन्यत्र पुत्राच्छिष्याद्वा शिष्टचर्थं ताडयेत्तु तो ॥ १६४ ॥

येन दम्यते स 'दण्डः' करखगुडशिफारज्जुविदलादि । तं परस्य कुद्धः सन्नोद्य-च्छेन्नोत्चिपेत् । प्रहारार्थं तिर्थगपि न निपातयेत् । निपातनं वेगेन तदङ्गसंयोगः ।

पुत्रशिष्यावनुताडयेच्छिफावेणुदलचपेटाभिर्यथाऽष्टमे वृद्ध्यति, न दण्डेन । तै। च न क्रोधेन, कि तर्हि 'शिष्ट्यर्थ'मनुशासनार्थं, बाल्याद्यदि चापलमाचरतः । तथा ''पृष्ठतस्तु शरीरस्य'' ( २-६-६ ) इतीषत्ताङ्यौ ।

शिष्यमहर्णं दासीदासस्यापि प्रदर्शनार्थम् । समानकार्यत्वात् ॥ १६४ ॥

ब्राह्मणायावगुर्येव द्विजातिर्वधकाम्यया ॥ शतं वर्षाणि तामिस्रे नरके परिवर्तते ॥ १६५ ॥

अविशेषेण सर्वविषये ताडने निषिद्धे ब्राह्मणे तत् क्रियाया दोषातिशयदर्शनार्थे पञ्चश्लोकी।

श्रवगूर्य्य उद्यम्यैव दण्डादि वधकाम्यया ताडनेच्छया। विनैव निपातेन। श्रतं वर्षाणि नरके पच्यते परिवर्तते तत्फलमुपभुङ्को। १६४॥

> ताडियत्वा तृरोनापि संरम्भान्मतिपूर्वकम् ॥ एकविंशतिमाजातीः पापयोनिषु जायते ॥ १६६ ॥

संरभः क्रोधावेशः, न तु नर्भणा । बुद्धिपूर्वम् । एकविंशितमाजातीः । जातिर्जन्म । ध्राकारोऽनर्धकः, प्रलम्बत इतिवत् । पापानां योनय इति तिर्थग्जन्तवो दुःखबहुलाः । तिष्ठतु तावद्ण्डादिः पीडाकरपदार्थः । तृणेनापि ताडने दीर्घकालो नरकातुभवः ॥ १६६ ॥

> त्रयुध्यमानस्यात्पाच त्राह्मणस्यास्मङ्गतः ॥ दुःखं सुमहदामोति पेत्यापाइतया नरः ॥ १६७ ॥

प्रध्याय: ]

स्रमुखोहितम् । तदङ्गतोऽङ्गाचत्रोत्पादयति ब्राह्मणस्य खङ्गप्रहारादिनाऽयुद्धय-मानस्य, न तु द्रोणाचार्यवत्त्वात्रेण धर्मेण युयुत्सोः । सुमहद्दुःखं नरकादि पेत्य मृतो जनमान्तरे।

स्रमाज्ञतयेत्यनुवादः । प्राज्ञो हि शास्त्रार्थज्ञानात्र कथमप्येवं कुर्यात् ॥ १६७ ॥

शोणितं यावतः पांसुन्त्संगृह्णाति महीतलात् ॥ तावताऽब्दानमुत्रान्यैः शोणितात्पादकोऽद्यते ॥ १६८ ॥

ईवरप्रहारे पूर्वफलम् । अधिके तु पांसवा रजांसि धूल्यवयवास्तान्यावतो यत्परि-मायान्गृह्णाति संइन्ति ब्राह्मयाङ्गच्युतं भूमिपतितं लोहितम् । तावतोऽब्दांस्तावन्ति वर्षाण्यमुत्र परलोकेऽद्यते श्वश्वगालैर्यः श्रो णितस्यात्पादकः प्रहर्ता ॥ १६८ ॥

> न कदाचिदद्विजे तस्माद्विद्वानवगुरेदपि ॥ न ताडयेत्तापेनापि न गात्रात्स्रावयेदसक् ॥ १६९ ॥

पूर्वस्य क्रियात्रयप्रतिषेधविधेरुद्यमननिपातनविषयस्यापसंहारः। - न कदाचिदापद्यतीत्रर्थः ॥ १६६॥

> अधार्मिको नरी यो हि यस्य चाप्यतृतं धनम् ॥ हिंसारतिश्च या नित्यं नेहासाँ सुखमेधते ॥ १७० ॥

सामान्यतः सर्वेहिंसाप्रतिषेधशेषोऽयम् ।

श्रधर्मः शास्त्रप्रतिषिद्धोऽगम्यागमनादिस्तं चरत्यधार्मिकः ।

यस्य चानृतमेव धनम् । साच्ये व्यवहारनिर्णयादै। चासत्यमुक्तवा उत्कीचधनं साधयति ।

यश्च हिंसारे तिर्हिसायां ग्रमिरता, वैरानुवन्धादर्थहेतार्वा परान्हिनस्ति । नासी मुखमेधते न सुखं प्राप्नोति। इहास्मिल्लोके ॥ १७० ॥

> न सीद्त्रपि धर्मेण मनाऽधर्मे निवेशयेत्॥ अधार्मिकाणां पापानामाशु पश्यन्विपर्ययम् ॥ १७१ ॥

धर्मः शास्त्रमर्यादा । तेन वर्तमानः सीदन्नप्यवसादमपि प्राप्तुवनाधर्मे मना निवेशयेत्। यत स्रधार्मिका यद्यपि चौर्योत्कोचदम्भादिभिर्धनसमृद्धा दृश्यन्ते, तथापि तेषामाशु विपय्यया दृश्यते धननाशादि । अता न धर्माद्विचलेत् ॥ १७१ ॥ सुहद्भत्वा दृष्टमर्थं दर्शितवान् । इदानीं शास्त्रार्थमाह ।

नाधर्मश्चिरिता लोके सद्यः फलति गारिव ॥ शनैरावर्त्यमानस्तु कर्तुं र्मृतानि क्रन्तति ॥ १७२ ॥ श्रनियतकालत्वाद्वैदिकानां श्रभाश्रभफलानां कर्मणामेवसुच्यते । नाधर्मश्वरिताऽनुष्टितः सद्यः फलति फलं ददाति ।

वेदे हि केवलं कर्मणां विहितप्रतिषिद्धानां सुखदु:खफलत्वं श्रुतम् । कालविशोषस्त नावगमितः। वाक्यव्यापारे हि कर्तव्यतावगमपरत्वेऽपि कर्मफलसम्बन्धवेधमात्रे पर्यव-स्यति, न कालविशोषमाच्चिपति फलवतां कर्मणाम्। नित्यानां तु फलतः कर्तव्यताप्रति-षिद्धपरिहारेऽपि नैव नरकादिदु:खनिवृत्तिकामस्याधिकारः, किन्तु शास्त्रप्रतिषेधसाम-र्थात् । स तु प्रतिषेधा दु:खफलत्वं प्रतिषिद्धानुष्टानस्य बोधयति । निपुणत एतदुच्य-मानमतियन्थविस्तरमाचिपतीत्युपरम्यते ।

मनुस्मृति:।

गारिव साधर्म्यवैधर्म्याभ्यामयं दृष्टान्तः। यथा गाः पृथिवी व्युप्तबीजा न तदैवानेक-सस्यशालिनी भवति—िकं तर्हि परिपाकमपेचते —तादृशं वैदिकं कर्मेति साधर्म्यम्। वैधर्म्येगापि, यथा गी: पशुर्वाहदोहाभ्यां सद्यः फलति । नैवं धर्माधर्मी ।

ग्रधर्मप्रहणं धर्मस्यापि फलदानं प्रति कालानियमप्रदर्शनार्थम् ।

स्रावर्त्यमानः कालेनेापचीयमानः। कर्तुः प्रतिषिद्धानुष्ठातुः सूलानि कृन्तिति छिनत्ति । मूलकर्तनेन सर्वेगा सर्वविनाश उपलच्यते । यथा मूलच्छेदाद्वृचादि-स्थावरायामपुनर्भवस्तद्वदधर्मकारियाम् ॥ १७२ ॥

> यदि नात्मनि प्रत्रेषु न चेत्पुत्रेषु नप्तुषु ॥ न त्वेव तु कृतो धर्मः कर्तु र्भवति निष्फलः ॥ १७३ ॥

"इदमयुक्तं यदन्यकृतस्य कर्मग्रोऽन्यगामिता फलस्योच्यते। कर्तुः फलदानि वैदि-कानि कर्माणि । न वैश्वानरन्यायोऽस्ति, अवणाभावात् । न हि पुत्राद्यर्थताऽत्र अता"। सत्यम् । पुत्रे पीड्यमाने पीडितस्य पितुरधिकतरं दुःखं भवति । अतः कर्तुरेव दु:खस् । पुत्रस्यापि स्वकृतात्पीर्वदेष्टिकात्कर्मणस्तत्फलमित्यविरुद्धम् ।

एवं नप्तुष्विपि द्रष्टव्यम् । नप्तारः पौत्राः । कृती धर्म इति संहितायास्तुल्यत्वाद्धर्माधर्मी द्वावय्युपात्तौ ॥ १७३ ॥

> अधर्मेणैधते तावत्ततो भद्राणि पश्यति ॥ ततः सपत्नान् जयति समूलस्तु विनश्यति ॥ १७४ ॥

ख्रधर्मेण प्रभुद्रोद्दादि नैधते वृद्धि लभते । तावत्तरिमन्नेव काले । तता धनं प्रामं वा प्राप्य । ततो भद्राणि बहुभृत्यगवाश्वादि सम्पत्तिलचणानि पश्यत्यनुभवति । ततः

ग्रध्यायः

सपत्नानरीन्दरिद्राञ्जयति परिभवति । तर्हि धर्मे स्थितान्कुतश्चन कुसृतिहीना लभन्ते । अतस्तेषां दारिद्राशब्द ऐश्वर्ये परिभवः ।

समूलं च कियन्तं कालमेषं भूत्वा सपुत्रज्ञातिधनबान्धवा उच्छिद्यन्ते । तस्माद्धमी न हातव्यः ॥ १७४ ॥

> सत्यधर्मार्यद्वतेषु शौचे चैवारमेत्सदा ॥ शिष्यांश्च शिष्याद्धर्मेण वाग्वाहृदरसंयतः ॥ १७५ ॥

सत्यं यथादृष्टार्थवादिता ।

धर्मः श्रतिविषया विधिप्रतिषेधा ।

सत्यस्य तादू व्येऽपि भेदेन निर्देशोऽतिशयार्थः । अनृतं पुरुषाणां स्वभावभृतम् । अतो यत्नेन पुनः पुतः प्रतिषिध्यते ।

**आर्थ्यवृत्तं** सदाचारः । श्रार्थाः शिष्टास्तेषां वृत्तमाचरितम् ।

तत्र ग्रारमेत् । 'रतिः' परितोषः । एतेष्वर्धेषु परितोषोऽनेन विधीयते । ग्रन्यानप्ये-वमाचारान्दृष्ट्वा मनःप्रसादं कुर्यात् ।

शिष्याश्चैव भार्यापुत्रदासच्छात्रा धर्मेणानुशासनीयाः। "पृष्ठतः तु शरीर-स्येत्यादि" (८.२-६) धर्माः।

वाग्बाहूदरसंयतः । सत्यसति च प्रयोजने अबहुभाषिता 'वाक्संयमः' । 'बाह्वोः संयमो' बाहुबलाश्रयग्रेन कस्यचिद्दिप अपीडनम् । 'उद्दरस्य संयमो' द्नौदिरिकता अबहु-भोजित्वम् । श्रीदरिकता बहुभोजित्वं भोज्यविशेषे गर्धया परगृहे बाहुल्येन भोजनम् ।

उक्तोऽप्यर्थः पुनरुच्यते बहुकुत्वे।ऽपि पथ्यं विद्तव्यमिति सर्वत्र पै।नरुक्त्य-पिहारः ॥ १७५ ॥

परित्यनेदर्थकामौ यो स्यातां धर्मवर्जितौ ॥ धर्म चाप्यसुखोदकं लोकसंकृष्टमेव च ॥ १७६ ॥

उक्तिवर्गः पुरुषार्थः । कश्चित्तुत्यतां मन्यमानः—"प्रथंकामपरिहारेण यथा धर्मः सेव्यते तद्विरोधी ज्योतिष्टोमादिः—स ह्यर्थविरोधी दिज्ञणादिदानेन, कामविरोधी दीज्ञितस्य ब्रह्मचर्यविधानात्—एवमर्थकामाविष धर्मपरिहारेण सेवेत । तत्र "न हिंस्याद्भृतानीति" यत्र कामो हिंसाया वैरानुबन्धाद्यः कश्चिद्वक्तुमिष्यते तत्र स विषय-प्रतिषेधाय, यत्र तु कस्यचिद्धिंसयाऽर्थकामाविष्यते तत्र नास्ति हिंसादोष इति"—प्रवर्तते तद्भान्तिनवृत्त्यर्थमिद्युच्यते । परित्यजेतपरिहरेत्तादृशार्थकामौ यत्र धर्मविरोधः ।

एवं सर्वतो धर्मस्य वलीयस्त्वमुक्त्वा किस्मिश्चिद्विषये तस्यापि परिहर्तव्यतामाह । धर्म चाण्यमुखादकम् । उदके उत्तरकालः सोऽसुखा यस्य । यथा सर्वस्वदानं वा ददाति धार्मिकायं महापुण्य इति । यथा नदीतीरेष्वेकान्तेष्विप प्राक्तत्रज्ञा बहवः पश्यन्ति तत्र स्नानं भवतीत्यर्थस्नानं धर्मार्जनसमचापेचा तु साधुवादाय । यथा च तीर्थ-काकभ्या दानं भवति दानं धर्मी दातृत्वप्रसिद्धगुत्पादनार्थत्वात्तेभ्या भिद्यते । अथवा यद्ग्धा तया लोकः संक्रोशति । यथा गोरवध्यस्य वधः, मांसस्य भचणं च तद्विगिर्हततरं पश्चन्तरेभ्या लोके । दृष्टमूलश्चायमहिस्पर्शवत्प्रतिषेधः । विहिताऽयमर्थ इत्यवैद्यतया प्राक्तत्रज्ञा अज्ञानाना अधार्मिकत्वं यष्टुः प्रख्यापयेयुस्तेषां च बहुत्वतः प्रसिद्धग शिष्टा अप्यवं प्रसिद्धमूलमनवगच्छन्तः परिवर्जयेयुः । तदुक्तं "धार्मिके सित राजनीति" ।

मनुस्मृतिः ।

एतदुक्तं पूर्वैर्व्याख्यातिमत्यनुगतम् । न हि प्रत्यचश्रुतिविद्यितस्य समृत्या बाधो न्याय्यः । इदं तु युक्ततरमुदाहरणम् । नियोगधर्मः समृत्या विहितो लोकसंकृष्टत्वात्र क्रियते । तथा यः कश्चिदनाथतरुणीं खियं कारुण्याद्विभर्तिं, तत्र यदि लोकसंक्रोश आशङ्क्यते— 'खीत्वेनैवास्मा एषा राचते', स लोकसंकृष्टधर्मः ॥ १७६ ॥

न पाणिपाद्चपल्ला न नेत्रचपल्लाऽनृजुः ॥ न स्याद्वाक्चपलक्ष्चैव न परद्रोहकर्मधीः ॥ १७७ ॥

पाणिपादाभ्यां चपलः। 'तृतीयेति' (पा० सू० २ । १ । ३० ) योगविभागा-त्समासः। चापलं च इस्तेनानुपयुज्यमानस्यापि वस्तुनो प्रह्यापसारणे।

परस्रीप्रेत्तणित्रसंदर्शनादि नेत्रचापलम्। परद्रोहार्थं कर्मबुद्धिश्च न कर्तव्या ॥ १७७ ॥

> येनास्य पितरे। याता येन याताः पितामहाः ॥ तेन यायात्सतां मार्गः तेन गच्छन्न रिष्यति ॥ १७८ ॥

यो धर्मः पित्रादिभिरनुष्ठितो, यैश्च सह प्रीतिर्भाविता, यैः सह कन्याविवाहादिः कृतः, यैव च शाखा अधीता, स एव पन्या ग्राश्रयणीयः । तथा कुर्वन्न रिष्यति न बाध्यते लोके न निन्दाते ।

ध्रन्ये त्वविदुषः पुरुषधर्मेष्विहंसादिषु प्रत्युपायोऽयं, राजपटह इव म्लेच्छादीनाम् । द्यप्रिहोत्रादयस्तु स्वप्रत्ययापेचा एव ।

अत्र चोदयन्ति । ''यदि निर्मूलः पित्रादिभिरनुष्ठिते। प्रशं कथं तस्य धर्मत्वम् ? अथास्ति मूलं, तत् पुत्रस्यापि भविष्यति । कि पित्रादिमहर्णन'' ? तदेतत्परिहृतमिवदुषां मूलमजानानामुपदेशोऽयमिति ।

भ्रन्ये तु ''यत्र निपुणतोऽपि निरूप्यमाणे संदेहो न निवर्तते, उभयथा वाक्यार्थ प्रतिपत्तिः, तत्र पित्राद्याचरितः पन्था ग्राश्रयर्णाय'' इत्याहुः ।

एतइपि चिन्त्यम् । न हि नित्यसंदिग्धं नाम प्रमाणमस्ति । ध्रवश्यं ह्ये कार्थनिष्ठेन वाक्येन भवितव्यम् ।

विकल्पितेषु वा पदार्थेषु पित्राद्याचरितं कर्मानुचरायीयम्। यते। यते। प्रत्य ध्याचरितवन्तः। सतां मार्गमिति। यदि पितृपितामहादिभिः कैश्चित्कथंचिद्दधर्मे ध्याचरितपूर्वः स न ग्राश्रयायीय इति सतां मार्गमित्याइ।। १७८॥

ऋत्विक्पुरे।हिताचार्येर्मातुलातिथिसंश्रितैः ॥ वालदृद्धातुरै वेद्यज्ञातिसम्बन्धिवान्धवैः ॥ १७९ ॥ मातापितृभ्यां जामीभिश्रीत्रा पुत्रेण भार्यया ॥ दुहित्रा दासवर्गेण विवादं न समाचरेत् ॥ १८० ॥

न समाचरेदित्येकैकेन सम्बध्यते।

संश्रिता आश्रयागता उपजीविनः।

वैद्या विद्वांसी, भिषजी वा।

ज्ञातयः पितृपचाः।

सम्बन्धिना वैवाह्याः।

बान्धवा मातृपचा मातृष्वस्रीयप्रभृतयः ॥ १७६॥

जामया भगिन्यः सुवासिन्यश्च।

विवादी विरोधः प्रतिकूलाचरणं वाक्कलहरच।

एतैर्न क्रयात् ॥ १८० ॥

एतैर्विवादान्सन्त्यज्य सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ एतैर्जितैश्र जयति सर्वा छोकानिमान्गृही ॥ १८१ ॥

एतेर्विवादैः कियमार्थीर्यः पापयोगो भवति, श्रकर्तुस्तेन न सम्बन्धः। सर्वपापैः प्रमु-

एतेश्व जितेरेपेचितैः सर्वाल्लोकाञ्चयति स्वीकरे।तीत्यर्थवादः ।। १८१ ॥

त्राचार्यो ब्रह्मलेकेशः पाजापत्ये पिता प्रभुः ॥ त्रातिथिस्त्विन्द्रलेकिशो देवलेकस्य चर्त्विजः ॥ १८२ ॥ स्राचार्यो ब्रह्मलोकस्येशः प्रभुक्तस्मिन्परितुष्टे ब्रह्मलोकः प्राप्यते । अतो गुणता ब्रह्मलोकेश इत्युच्यते ।

मनुस्मृतिः।

माजापत्ये लोके पिता मभुः ॥ १८२ ॥

ग्रध्यायः ]

जामयोऽप्सरसां लोके वैश्वदेवस्य वान्धवाः ॥ सम्बन्धिना ह्यपां लोके पृथिच्या मातृमातुली ॥ १८३ ॥ त्राकाशेशास्तु विज्ञेया वालगृद्धकृशातुराः ॥ भ्राता ज्येष्टः समः पित्रा भार्या पुत्रः स्वका तनुः ॥ १८४ ॥

भार्या पुत्रः स्वकीया तनुरात्मीयमेव शरीरम् ॥ १८४ ॥

छाया स्वा दासवर्गश्च दुहिता कृपणं परम् ॥ तस्मादेतैरधिक्षिप्तः सहेतासज्वरः सदा ॥ १८५ ॥

यो भृत्यवर्गः स भ्रात्मीयाच्छाया । यथा छाया नित्यानुगता न क्रोधविषय, एवं भृत्यवर्गोऽपि ।

दुहिता कृपग्रमनुकम्प्या दयनीया।

एतै: पूर्वोक्तरिधि सिप्तः परुषवचनैराकृष्टः कोपितः सहैत चमेत ।

स्म उचरोऽविद्यमानज्वरः । ज्वराभावेन च चित्तस्यासंचोभो लच्यते । ज्वरितस्य हि चित्तसंचोभो भवति तद्वत्कृद्धस्य ।

ग्रथवा पाठान्तरं 'ग्रसंज्वरः'। संतापः संज्वरः (ग्रमरकोश १।१।६०)। स नवा प्रतिषिध्यते ॥ १८५॥

> प्रतिग्रहसमर्थोऽपि प्रसङ्गं तत्र वर्जयेत् ॥ प्रतिग्रहेण ह्यस्याशु ब्राह्मं तेजः प्रशाम्यति ॥ १८६ ॥

परस्माददृष्टप्रयुक्ताद्यद्यभ्यते स प्रतिग्रहः। तत्र समर्थः शक्तोऽपि प्रसङ्गं पुनः
प्रदृत्ति वर्जयेत् । श्रुताध्ययनशीलसंपत्तिर्द्रव्यविधिज्ञता च 'सामर्थ्यम्'। तस्मादिवद्वात्र विभीयादित्यत्रोक्तमप्येतदुत्तरार्थः पुनरनृद्यते ॥ १८६ ॥ तद्दर्शयति ।

न द्रव्याणामविज्ञाय विधिं धर्म्य पतिग्रहे ॥ प्राज्ञः प्रतिग्रहं कुर्यादवसीदन्नपि क्षुधा ॥ १८७ ॥

स्रविज्ञाय कामोपभोगाद्यर्थं न प्रतिष्रहः कर्तव्यः । एतदुक्तं भवति । आत्मनः कुदुम्बस्थित्यै नित्यकर्मसम्पत्त्यै च प्रतिष्रहः कर्तव्यो नान्यथा ।

स्रवसीदन्निप सुधा । अप्रतिगृह्णन्यद्यप्यवसादं गच्छति । 'अवसादः' शरीर-स्यानभिवृद्धिः । िचतुर्थः

भ्रथवा 'द्रव्याणां विधि धर्म्य' प्रतिप्रह् ' इत्येवं सम्बन्धः क्रियते । कोऽसी धर्म्यो विधिः।

धर्म्य' प्रयोजनं विज्ञाय प्रतिग्रहमन्त्रद्रव्याणां च देवताः—''ग्रग्नये हिरण्यं रुद्राय गाम्'' इत्यादिः ॥ १८७॥

हिरण्यं भूमिमश्वं गामन्नं वासस्तिलान्घृतम् ॥ प्रतिगृह्णन्नविद्वांस्तु भस्मीभवति दास्वत् ॥ १८८ ॥

श्रविदुषं द्रव्यविशेषं प्रति प्रतिमहे देषातिशयमाह । भस्मीभवित दारुवत् । यथा दार्विनना दग्धं भस्मीभवित तथा ये। ब्राह्मणो विद्यासम्पन्नो न भवित स एतानि हिरण्यादीनि द्रव्याणि प्रतिगृह्णनभस्मीभवित ॥ १८८॥

> हिरण्यमायुरन्नं च भूगो श्वाप्यापतस्तनुम् ॥ अश्वस्वश्वसुस्त्वचं वासे। घृतं तेजस्तिलाः प्रजाः ॥ १८९ ॥

भूगैश्च तनुं शरीरम् स्रोषती दहतः । हिरण्यमायुर्विभक्तिपरियामः श्रेषतीतिकर्तव्यः । एवं स्मश्चश्चसुरित्यादिषु क्रियापदानुषङ्गः कर्तव्यः ॥ १८७॥

> त्रप्रतपास्त्वनधीयानः प्रतिग्रहरुचिद्विजः॥ त्रम्भस्यरमध्रवेनेव सह तेनैव मञ्जति॥१९०॥

यस्य तपो नास्त्यनधीयाने। न चाधीते। अध्ययनेन प्रकृता विद्वत्ता लच्यते। समुदिते चैते विद्यातपसी प्रतिप्रहाधिकारनिमित्तम्। उभयगुणश्रष्टः प्रतिप्रहे चाभिलाषी म तेन सह मज्जत्यधोगच्छति।

केन सह ?

अन्यस्यानिर्देशादातुश्च अनिधानात्तेन दात्रा अहेति गम्यते । प्रतिप्रहीतारं प्रविमानात्तेन दात्रा अहेति गम्यते । प्रतिप्रहीतारं प्रविमानात्मात्तारणायात्रयते । यस्त्वीदृशोऽपात्रभृतः स दातारमात्मानमुभावप्यधो नयति । यथाऽम्भस्यश्मप्रवः अश्मम्यः प्रवः अश्मप्तवः । पारं तरित येन स प्तवो नावादिः । तत्र यथाऽश्मन्यारूढो नदीत्रणार्थमम्भसि मन्जत्यश्मप्तवेन सह गम्यते । दाता हि ब्राह्मणाय ददानश्च तादृशो ब्राह्मण उभाविप नरकं गच्छतः ।। १-८० ॥

तस्माद्विद्वान्विभयाद्यस्मात्तस्मात्त्रतिग्रहात् ॥ स्वल्पकेनाप्यविद्वान्हि पङ्के गौरिव सीद्ति ॥ १९१ ॥ श्रते। नरकभयादिवद्वान्मूर्खः प्रतिप्रहात् विभियात् त्रस्येत न प्रतिगृह्णीयादिति यावत् । तिष्ठतु तावद्धिरण्यादीनि द्रव्याणि, स्वरूपकेनाणि त्रपुसीसादिना श्रसारेण स्वरूपया मात्रया प्रतिगृहीतेनाविद्वान्पङ्को कर्दमे गौरिव सीदिति ॥ १-६१ ॥

मनुस्मृतिः।

न वार्यपि प्रयच्छेत्तु वैडालव्रतिके द्विजे ॥ न वकव्रतिके पापे नावेदविदि धर्मवित् ॥ १९२ ॥

प्रतिप्रहीतुर्धर्भ उक्त:। इदानीं दातुरुच्यते।

स्मिशब्दात्सर्व देयं निवार्यते । यत्र वारि न कस्मैचिद्वार्यते तद्दिप नैभ्यो दातव्यं कुतोऽन्यद्द्व्यं दीयते । अतिशयोक्त्या द्रव्यान्तरदाननिषेधोऽयम् । वारिणस्तु सर्वार्थत्वादनिषेधः ।

''नतु च 'वैडालत्रतिकान्वाङ्मात्रेगापि नार्चयेत्' इत्युक्तमेव''।

सत्यम् । तत्रार्चा निषिद्धां, इह तु दानम् । तच धनस्य नान्यस्य । एवं द्विःप्रतिषेधोऽर्थवान्भवति । तथा चोत्तरत्र वच्यति "विधिनाऽप्यर्जितं धनमिति" (श्लो० १६३) । अतः पाषण्ड्यादिभ्यः सावज्ञमन्नदानं न निषिध्यते ।

अत्र कश्चिदाह । ''यद्यवेदिवदीति श्रुतं तथाऽप्यनधीयान इत्यपि द्रष्टव्यम् । तथाहि क्रेवलवेदाध्यायिभ्यो दानमुक्तम् । न च दाम्भिकभ्यः साम्यं युक्तम्' ।

स इदं प्रष्टव्यः । क्व पुनर्वेदाध्यायिमात्राय विद्यारहिताय दानमुक्तम् । "श्रोत्रियायैव देयानीति'' चेत् ।

न त्वर्रत्तमायेत्यप्राप्तिकत्वादत्र विद्यया विना । वाक्यान्तराणि च "विदुषे दिच्यो"-त्यादीन्येकप्रकरणागतानि सन्त्येव । अतस्तत्पर्यात्तोचनयोभयविशेषणाचेष्टया देयमिति गम्यते । अतः श्रुतार्थपरित्यागे न किंचित्कारणं पश्यामः ।

यत् तु साम्यमयुक्तमिति । वचनगम्येऽर्थे का नामायुक्तता । बिडालव्रतेन चरति वेडालव्रतिकः । बकानां व्रतं तदस्यास्तीति बकव्रतिकः । ग्रिथकरणविवचायां 'वेडालव्रतिके' । सम्प्रदानविवचायां चतुर्थी युक्ता ॥१८२॥

त्रिष्वप्येतेषु दत्तं हि विधिनाऽप्यर्जितं धनम् ॥ दातुर्भवत्यनर्थाय परत्रादातुरेव च ॥ १९३ ॥

धनप्रहणादन्नदानं न निषिध्यत इत्युक्तं भवति ।

विधिनाऽप्यर्जितं सत्प्रतिप्रहक्तयादिना शास्त्राभ्यतुक्रातेन प्रकारेण । दातुरादातुश्च ताहशं दानं परचोभयोरनर्थाय ॥ १६३ ॥

ग्रध्यायः ]

यथा प्रवेनौपलेन निमञ्जत्युदके तरन् ॥ तथा निमञ्जतोऽधस्तादज्ञौ दातृपतीच्छकौ ॥ १९४ ॥

स्रोपल धारमनः । जलसंतरणाय नावादिः प्रवस्तेन यस्तरित तरितुं प्रवर्तते सोऽधस्ताज्जलस्य मञ्जत्यन्तर्धीयते । एवमज्ञौ दातृप्रतीच्छकौ । प्रतीच्छकः प्रतीच्छा करेातीति ग्रिचं कृत्वा ण्वुल्कर्तव्यः । प्रतीप्सक इति पाठान्तरम् । तत्र सन्न-न्तादाप्रोतेण्कुल् । अर्थस्तूभयोरेक एव ॥ १-६४ ॥

धर्मध्वजी सदाछब्धश्वधाद्यिको लेकदम्भकः ॥ वैडालव्रतिको होयो हिस्सः सर्वाभिसन्धकः ॥ १९५ ॥

उपचारेगोती शब्दौ प्रयुज्येते । अनेकस्मिश्चोपचारहेतौ स एव सम्भवति यनि-मित्तं प्रयोगः तद्दवधारग्रप्रतिषेधविषयप्रक्लप्त्यर्थम् ।

धर्मी ध्वजिमव । व्याद्वादेराकृतिगग्रत्वात्समासः । कदाचित्कर्मधारयः सर्वधनाद्यर्थे इति । ततः सेऽस्यास्तीति मत्वर्थीयः । यः ख्यात्यर्थमेव धर्मं करोति न शास्त्रपरतया स एवमुच्यते । यस्तत्रैव धर्मं करोति यत्र जनाः पश्यन्ति स्वपुरुषैशच ख्यापयति—'धार्मिक-त्वप्रसिद्ध्या प्रतिमहादि लप्स्ये' इति ।

लुडधी मत्सरी कृपणश्च । लीकं दम्नोति वश्चयति लेशकदम्भकः।

छद्मना चरित छाद्मिकः । 'छद्म' व्याजः । प्रकाशं धार्मिको रहिस निचिप्त-मपहरत्यप्रकाश्यं प्रकाशयति । 'धार्मिकोऽयमेतस्य यत्समचं कथितं तन्नान्यत्र यातीति' केनचिद्विश्वस्य कथितं दृश्यते यावद्यत एव गोप्यं तस्यैवाभिमुखे कथितमिति परद्रोहः ।

सर्वेषां चाभिसंधाताऽऽचेपकः परगुणात्र सहते।

ईरशो बैडालव्रतिको ज्ञेय:।

स्रिम्पन्धकः ध्रिभसंधत्त इति । "श्रातश्चोपसर्ग" (पा० सू० ३ । १ । १३६) इति कः । ततः खार्थे कः । सर्वेषामभिसंधक इति षष्टोसमासः ।

केचिदत्र श्लोकं पठन्ति।

"यस्य धर्मध्वजा नित्यं मुरध्वज द्वाच्छितः।

प्रच्छन्नानि च पापानि बैंडालं नाम तद्वतमिति" ॥ १६५ छ।।

एप एवार्थः संचेपेण कथ्यते । एकैकगुणसम्बन्धे बैडालव्रतिको होयः । ग्रस्मादेव श्लोकादेवमनुमीयते । 'प्रच्छन्नानि च पापानीति' विशेषाश्रवणात् सर्वेषां चैषां पापत्वादुभयथाऽऽचार्येण शिष्याः प्रतिपादिताः । केचिदिमं श्लोकमध्यापिताः केचित्पूर्वम् । उभयं च प्रमाणम् । तेन यद्यपि— 'श्रङ्गदी कुण्डली पीनस्कन्धः पृथुवचा देवदत्त' इति समुदितानां लच्चणत्वं प्रतीयते— तथापीह प्रत्येकमेतानि लच्चणानि ॥ १६५ ॥

> अधोद्दष्टिनेष्कृतिकः स्वार्थसाधनतत्परः ॥ ज्ञटो मिथ्याविनीतश्च वकत्रतचरो द्विजः॥ १९६ ॥

बक्रव्रतलचणमधे।निरीचणम् । अथवा नीचदृष्टिः । 'नीचो' दीनः । सर्वदैव व्यापारयति कथंचित्कुतश्चन लभतेऽधमाद्दपि गृह्णाति ।

निष्कृतिर्निष्ठुरता—तया चरति तत्प्रधाना नैष्कृतिकाऽसम्यग्भाषी।

त्रालीकविनीतः श्रयति प्रश्रयं नम्नतां कार्ये तु व्याघातकः । विडालोऽलीकनिद्रां करोत्यामिषं लिघृत्तन् । एवं से।पधो धर्मचरणो वैडालत्रतिक उक्तः ।

तथैव वक्रव्रतचरे। प्रि । बका हि मत्स्यान् गृह्णन्ते। जलचरेष्ववज्ञां दर्शयन्ति—
ग्रथ च मन्स्यग्रहण्युद्धय एव । 'त्रतेन' शोलितं कर्मोच्यते।

प्रदर्शितं पदानामपैानरुक्यम् । अयापि स्याल्लचण्याददोषः । अविज्ञातं हि लचणं भवति । पैानःपुन्याभिधानेन सुप्रहोऽर्थो भवति ।

''क: पुन: बैंडालत्रतिकवकत्रतिकयोर्भेदः''?

उच्यते । अयं स्वार्थसाधनपरो नान्यस्य कार्यं विद्दन्ति । पूर्वस्तु मात्सर्यात्स्वार्थ-सिद्धावसत्यामपि परस्य नाशयति ॥ १-६६ ॥

> ये वकत्रतिना विष्ठा ये च मार्जारलिङ्गिनः ॥ ते पतन्त्यन्धतामिस्रे तेन पापेन कर्मणा ॥ १९७ ॥

स्वशब्दैश्च व्याख्यातः श्लोकः ॥ १६७ ॥

न धर्मस्यापदेशेन पापं कृत्वा व्रतं चरेत् ॥ व्रतेन पापं प्रच्छाद्य कुर्वन् स्त्रीशुद्रदम्भनम् ॥ १९८ ॥

पापं कृत्वा व्रतं प्रायश्चितं न कुर्यात् । धर्मस्यापदेशेन धर्ममपदिश्य स्रोके ख्यापयित धर्मार्थमहं व्रतं करोमि न मे प्रायश्चित्तनिमित्तमस्तीति परमार्थतस्तु प्रायश्चित्तार्थमेव करोति । एवं न कर्तव्यम् । पापं प्रच्छाद्यापहुत्य तेन व्रतेन स्त्रीशूद्रदम्भनं न कुर्यात् । प्रकटं प्रायश्चित्तं कर्तव्यमन्यत्र रहस्यात् ।। १६८ ॥

पेत्येह चेहशा विषा गर्हा न्ते ब्रह्मवादिभिः ॥ छग्नना चरितं यच व्रतं रक्षांसि गच्छति ॥ १९९ ॥

ष्प्रध्याय:

इह पदार्थस्वाभाव्येनान्योद्देशेनापि कृतं यत्फलं तता भवत्येव । तथाहि गुरुनियोगे प्रवृत्तो धर्मोद्देशेन गुरुवचनं करे।मीति न कामहेताः, द्र्यर्थस्वाभाव्यात्तु कामं प्रतिजनयति ।

एवं कश्चिन्मन्यते --- ''त्रतानि पापापनोदार्थानि । तानि स्रन्योदेशेनापि क्रिय-माग्रानि न स्वभावं जहति । एवमेतन्मम प्रायश्चित्तमुभयार्थं भविष्यति । लोकं तपस्वीति ख्यातो भविष्यामि पापं चापनीरस्यते'' ।

तस्यैवं बुद्धिमते। निवृत्त्यर्थमिदमारभ्यते ।

तदेतद्वतं छदाना चरितमनुष्टितं रक्षांसि गच्छिति निष्फलं भवति न पापमप-नुदतीत्यर्थः। न केवलं कार्याकरणं भवति यावदीद्वशो विमा वतचारियो गर्ह्यान्ते निन्दानते ब्रह्मवादिभिः वेदप्रमायज्ञैः शिष्टैः॥ १६६॥

> श्रतिङ्गी तिङ्गिवेषेण ये। दृत्तिमुपनीवति ॥ स तिङ्गिनां हरत्येनस्तिर्यग्यानौ च जायते ॥ २००॥

प्रत्याश्रमं लिङ्गधारणम् । यथा ब्रह्मचारिणो मेखलादिधारणं गृहस्यस्य वैणवदण्डकुण्डलकमण्डल्वादि वानप्रस्थस्य चर्मचीरजटादि परिव्राजकस्य कषायवसनदण्डादि ।
एतेन वेषेणानाश्रमी ये। भिचाहेतीलोंके चरित वृत्तिमुपजीवित स लिङ्गिनामेनः पापं हरित ब्रान्यं तर्पयित । तिर्यग्योने। तिरश्चां श्वश्यालादीनां
योनौ जायते ।

न चात्रैतदाशङ्कनीयं ''लिङ्गिनां यत्पापं तत्त्रेभ्योऽपसृत्य तस्मिन्संचरतीत्यसंभाव्यम्।'' स्रकतव्यता परिलङ्गियारणस्य प्रतीयते । स्रश्रुतेऽपि प्रतिषेधे निन्दार्थवादादेव तद्वगतिः ॥ २०० ॥

> परकीयनिपानेषु न स्नायाद्धि कदाचन ॥ निपानकर्त्तुः स्नात्वा तु दुष्कृतांशेन लिप्यते ॥ २०१ ॥

निपिवंत्यस्मिन्नतो वेति निपानं जलाशयः । स च वापीकूपतडागादिः । तस्मिन् परकीये परेण यदात्मार्थं कृतं सर्वार्थं नेात्सृष्टं तत्र न कदाचित्स्नायातु ।

नित्यं चण्डालादिस्पर्शने च नैमित्तिकं घर्मस्वेदापनादार्थं च सर्व स्नानं प्रतिषिध्यते । ग्रित्र व्यतिक्रमे देशपमाह । निपानस्य यः कर्ता तस्य यत्किचिद्दुष्कृतं तस्य केनचि दंशोन भागेन लिप्यते सम्बध्यते ।

निन्दार्थवादाऽयं प्रतिषेषशेषः ॥ २०१ ॥

यानशय्यासनान्यस्य क्र्पाद्यानगृहाणि च ॥ श्रदत्तान्युपयुज्जान एनसः स्यात्तुरीयभाक् ॥ २०२॥ यानादीनि परकीयान्यदत्तान्युपयुञ्जान एनसस्तदीयस्य तुरीयभाक् चतुर्थं भागं प्राप्तुयात् ।

मनुस्मृतिः।

भत्र कश्चिदाह—''अदत्तानीतिवचनात्सर्वार्थतयाऽप्युपकल्पितानि ने।पयोज्यानि।'' तदयुक्तम्। परकीयाधिकारात्। न च तानि परकीयानि। त्यक्तं हि तत्सम्यक् तुरीयप्रहृश्यमविविचितमिति प्रागेव व्याख्यातम्॥ २०२॥

> नदीषु देवखातेषु तडागेषु सरःसु च ॥ स्त्रानं समाचरेन्नित्यं गर्तपस्रवणेषु च ॥ २०३ ॥

सर्वा नद्यो देवखाताः । अतस्तासामुभयथाऽसंभवादेवखातप्रहणवाच्यत्वेन तिल्लाङ्गं पिठतव्यम् । तत्तागादीनि हि देवखातानि मनुष्यखातान्यपि सन्ति । न च देवैः खन्यन्ते । केवलं महत्त्वमस्मर्यमाणकर्तृकत्वेन लच्यते ॥ २०३ ॥

यमान्सेवेत सततं न नित्यं नियमान्बुधः ॥ यमान्पतत्यकुर्वाणे। नियमान्केवलान् भजन् ॥ २०४ ॥

प्रतिषेधरूपा यमा ''ब्राह्मणो न इन्तव्यः'' ''सुरा न पेया'' इत्यादयः। अनु-ष्ठेयरूपा नियमाः ''वेदमेव जपेन्नित्यं'' इत्यादयः।

न नित्यं नियमान् । नानेन नियमानामसेवैाच्यते, किंतु यमानां नियमेभ्यो नित्य (तर) त्वम् ।

तथा चाह । यमान्पतत्यकुर्वाणः । त्रह्महत्यादिर्यमलोपे सति । पतितत्वात्स-न्ध्योपासनादिभिर्नाधिकियते । न तु तथा नियमलोपे । तथा च शिष्टस्मरणम् ।

''पतित नियमवान्यमेष्वसक्तो न तु यमवान्नियमालसोऽवसीदेत्''। ''न नियमानसमीच्य बुद्धरा यमबहुलेष्वतिसंदधीत बुद्धिम्''।। इति। येषामपि पारिभाषिका यमनियमाः—

''ग्रहिंसा सत्यवचनं ब्रह्मचर्यमकल्कता। ग्रस्तेयमपि पञ्चैते यमाश्चैव व्रतानि च'' ग्रकोधो गुरुशुश्रूषा शाचमाचरताघवम् । ग्रप्रमादश्च नियमाः पञ्चैवोपव्रतानि च''— तेषामपि गुरुलाघवमनेन श्लोकेन प्रतिपाद्यते ।

अतो नानेन यमानां सेवे।च्यते, नापि नियमानामसेवा। उभयेषां तैः शास्त्रे-विद्वितत्वात् ॥ २०४॥

पूर्वेग श्लोकेन त्रताधिकारे। विच्छित्रः। इदानीं प्रतिषेधप्रकरग्रमारभ्यतें।

नाश्रोत्रियतते यज्ञे ग्रामयाजिकृते तथा ॥ स्त्रिया क्लीबेन च हुते अुद्धीत ब्राह्मणः क्वचित् ॥ २०५ ॥ तत्र भोजनमेव तावदर्थित्वाद्यत्रकुत्रचित्प्राप्तं निषिध्यते ।

स्रश्रोचियोऽनधीयानस्तेन तते प्रारब्धे यज्ञ ऋत्विग्भिर्वाऽश्रोत्रियैस्तते न भुजात

यामयाजी प्रामयाजकस्तेन यत्र हूयते, यत्र च स्त्री होमं करोति।

छान्दोग्ये हि स्त्रीणां गृह्यस्मृतिकारैरिम्नहोत्रहोम उक्तोऽतस्तं पश्यन्त्रतिषेधति। स्रथवा यत्र यह्ने स्त्री प्रधानं भर्ता दारिद्रगदिदोषैरुपहतः स्त्री च सीदायिकेन धनेन ज्ञाति-बत्तेन च दर्पिता तत्रायं प्रतिषेधः।

क्कीबो नपुंसकम् ॥ २०५ ॥

अश्लीलमेतत्साधूनां यत्र जुहत्यमी हविः ॥ मतीपमेतद्देवानां तस्मात्तत् परिवर्जयेत् ॥ २०६ ॥

पूर्वस्य प्रतिषेधविधेरर्थवादे। ऽयम् ।

स्रश्लीलमश्लाच्यं साधूनां शिष्टानाम् । यत्र ह्याते हविर्जुह्वति यज्ञः कुर्वन्ति । देवानां प्रतीपं प्रतिकूलम् । तस्मादीदृशे गमनं परिवर्जयेत् ॥ २०६ ॥

मत्तक्रुद्धातुराणां च न भुञ्जीत कदाचन ॥ केशकीटावपन्नं च पदा स्पृष्टं च कामतः ॥ २०७॥

यावन्मदादियोग एतेषां तावदभोज्यता ।

ग्रन्ये बाहुल्यं मन्यन्ते । बाहुल्येन यः चीवो भवति मद्यशौण्डस्तदन्तं न भोक्तव्यम् । एवं क्रोधप्रधानस्य भूशंकोपनस्य च प्रायेग्य चातुरस्य रेगामयाव्यादेः ।

केशकीटैरवपर्त संसर्गेष दूषितम्। कीटाश्च केचिन्मता दूषयन्ति न जीवन्तो यथा मिनका गृहगोधारच। अन्ये तु जीवन्त एव। कीटमहणं चुद्रजन्तूनां कृमि-पतङ्गानामि प्रदर्शनार्थम्। केशमहणं नखरेान्धां दूषिकादीनां मलानां, समाचारात्।

पादेन बुद्धिपूर्व कामकारेग स्पृष्टम् । प्रमादतस्तु न दे। पः ।। २०७॥

भ्रूणघ्रावेक्षितं चैव संस्पृष्टं चाप्युद्क्यया ॥ पतित्रणाञ्चलीढं च शुना संस्पृष्टमेव च ॥ २०८ ॥

भ्रू गहा ब्रह्मव्रस्तेनावे सितं निपुणतो दृष्टम् । प्रदर्शनं चैतदन्येषामि पातिकनाम्। पातिकिमिः अवेचितस्य निषेधः । तैः स्पृष्टस्य तु प्रतिषेधः स्नानविधानादेव सिद्धः । उद्दक्षा रजस्वला तथा स्पृष्टस्य प्रतिषेधो, नावेचितस्य ।

"ननु च तत्स्पर्शिनोऽपि यावत्स्नानं वच्यति—ग्रतस्तेनैवाशुचित्वे सिद्धे कुतस्तत्सपृष्टस्य भोजनप्राप्तिः ?''

मनुस्मृति:।

उच्यते । प्रचाल्य तदन्नं भोज्यम् । प्रथवा भूग्राहम्रहणं प्रदर्शनार्थमित्युक्तं—तत्र कश्चिन्मन्येत दिवाकीर्तिश्लोकपठितानां प्रदर्शनार्थमिति । तथा चोदक्यावेचितस्यापि प्रतिषेधः स्यात् ।

एतेन शुना संस्पृष्टं व्याख्यातम्

ग्रध्याय:

श्रत उक्तं पतितानामेवान्येषां प्रदर्शनार्थम् । तदत्र युक्तः पतितस्तिकेत्यादीनाम् । उदक्याग्रहणं स्तिकाया निदर्शनार्थम् ।

पतित्रणा। पतत्रो पत्तो स च कव्यादे। गृधवायसादिः समाचारात्र तु इंसादिः ॥२०८॥ गवा चात्रमुपाधातं घुष्टान्नं च विशेषतः ॥ गणान्नं गणिकान्नं च विदुषा च जुगुप्सितम् ॥ २०९॥

चुष्टान्नं यदुद्धुष्य दीयतेऽनामन्त्रिताय कस्मैचिदर्शिने मठसत्रभक्तादिविशेषातु-देशेन । यद्वाऽन्यस्मै प्रतिश्रुत्यान्यस्मै दीयते ।

प्रतिपत्तिज्ञाने ह्ययं धातुः पठ्यते । तदभावे बाधितं स्मरन्ति यज्ञविवाद्दादिष्व-नामन्त्रितभोजनम् ।

अयं च गणः संघातस्तरमाद्श्रातॄणां त्विभक्तानां न गणव्यपदेशः। "श्रातॄणाम-विभक्तानामेको धर्मः प्रवर्तते" (६। २१५) इति वचनादेकश्च धर्मस्तेषामातिष्यादिकियैवेति नवमे दर्शितम्—"उयेष्ठ एव तु गृह्णीयात्पित्र्यं धनमशेषतः" (६। १०५) इति । तस्य च प्रहण्यमवश्यकर्तव्येष्विधकार इति दर्शयति । साधारणस्यापि अन्यस्यातन्मध्यगतस्य प्रतिषेधः।

गिशाका वेश्या।

जुगुण्सितं निन्दितम् । विदुषा वेदार्थविदा । भच्यमपि विसखल्यादि ॥२०६॥ स्तेनगायनयोश्चान्नं तक्ष्णा वार्धु पिकस्य च ॥ दीक्षितस्य कदर्यस्य बद्धस्य निगडस्य च ॥ २१०॥

गायने। यो गीतेन जीवति । ग्रन्यस्य त्वपरान्तकादिगानं विद्वितमेव (याज्ञवल्क्य ३ । ११३ )।

कदर्यः कृपगाः।

बद्धिनगडयोर्विशोष:—एको वाङ्मात्रेणावरुद्धः स्रपरो रञ्ज्वायसनिगडैर्यन्त्रितः। 'विशदस्य चे'स्यन्ये पठन्ति। कष्टं च विशदमाचचते॥ २१०॥

808

अभिशस्तस्य षण्डस्य पुंश्चल्या दाम्भिकस्य च ॥ शुक्तं पर्युषितं चैव शृद्धस्योच्छिष्टमेव च॥ २११॥

पुंश्चली यस्य कस्यचिन्मैशुनसम्बन्धेन घटते ।

'ननु च गणिकान्नं प्रतिषिद्धमेव।"

नैतदेवम् । अन्या गणिकाऽन्या पुंश्चली । गणिका वेश्यावेशेन जीवति । पुंश्चली त्विन्द्रियचपला ।

दाम्भिका वैडालव्रतकादिः सोपधा धर्मचरणः

प्रायश्चित्तविशेषार्थं शूद्रोच्छिष्टं प्रतिषिध्यते । सर्वस्यैवोच्छिष्टभोजनप्रतिषेधात् । स्वन्ये तु शूद्रोच्छिष्टं स्थालीस्थं भे।ज्यान्नं शूद्रभुक्तशिष्टमुच्छिष्टमुच्यत इत्याहुः । पाठान्तरं तु ''डच्छिष्टमगुरे।स्तर्थेति'' ।

उच्छिष्टमुच्यते यत्परस्य स्पर्शनादशुद्धं भुक्तोिक्मतं च ।

श्रात्मीयं ह्यभुक्तोऽिक्तत एकवासाशनमेव स्यात् । न चैष शिष्टानां समाचारा यत्सकृदन्नं दत्तं भुक्तवा पुनराचम्य पात्रान्तरे गृहीतं भुज्यते ।

तथा नाद्यादन्नम् । 'तथा'अन्तरेऽभ्युत्थानादिकियान्तरस्य प्रतिषेधः । अत आतृष्तेः प्रागाचमनात् पश्चात्स्परो न देषः ।

सहभोजनं तु सत्यिप परस्य स्पर्शे पदार्थान्तरत्वान्नोच्छिष्टभोजनम् । अत्र पित्रा पुत्रादिभिः शिष्टं सह भुज्यते । तथा चापस्तम्बादयो देशप्रहणात्त्रसङ्गेन ''अनुपनीतेन सह भोजनं' निन्दन्ति, नोपनीतेन ।

श्चारिंमस्तु पत्ते विजातीयैः सद्द भोजनप्रतिषेधः। व्यवधानान्तरमाश्रयग्रीयम्। भुक्तोविभतं तु धात्वर्थयोगादुच्छिष्टमन्यदीयमपि ॥ २११ ॥

चिकित्सकस्य मृगयोः क्रूरस्योच्छिष्टभोजिनः ॥ उश्रत्रात्रं स्तिकात्रं च पर्याचान्तमनिर्देशम् ॥ २१२ ॥

स्मृत्यन्तरे विशेषः श्रूयते "शल्या नर्तकजीविनः"। सृगयुर्मा गव्याधः। स्राखेटकार्थं मांसविक्रयार्थं वा यो सृगान्हन्ति।

क्रूर अनुजुप्रकृतिः दुष्प्रसादः।

उचिछ ष्टभाजी निषिद्धोच्छिष्टभोजी।

उग्नों जातिविशेषः । राजेत्येतस्य वेदे प्रयोगो दृश्यते । "उम्रो मध्यमशीरि वेति"। (ऋग्वेद १० । २७ । १२ )। न च तस्यान्यः प्रतिषेधोऽस्ति देशपप्रदर्शनप्रकारेण च न श्रूयते । "राजान्नं तेज आदत्ते" इत्यर्थवादाच प्रतिषेधः ।

सूतिकाननं सूतिकामुहिश्य यत्कृतं तत्कुलीनैरिप तदभोज्यम् । तदनाद्यमनिद्शां दशाहानि यावत् । तेन यद्यपि चत्रियादीनां दशाहादृर्ध्वमा-शीचं तथापि दशाहानि न भोज्यम् ।

पाठान्तरं सूतकान्नमिति । सूतकशब्देन च तद्वन्तः पुरुषा लच्यन्ते । येषां कुले सूतकं ते दशाहं न भोज्यान्ना इति । यस्मिन्पचे सर्वेषां दशाहं सूतकाशीचं तत्रायं प्रतिषेधः । यदा तु मातापित्रोः सूतकं मातुर्वेति पचस्तदा यावदाशीचं न भोज्यम् ।

स्मित्रग्रहणमाशीचिनिवृत्युपलचणार्थम् । तेन चित्रयादीनां यस्य यावदाशीच-

"सूतिकान्नमनिर्दशमिति" पठितन्ये वृत्तानुरोधात्पर्याचान्तपदेन न्यवधानम् । श्रन्यैस्तु स्वतन्त्रमनिर्दशप्रहणं न्याख्यातम् । सूतकशब्देन श्राशीचकालोऽनुद्योत्यते । श्रमिर्दशं गवादीनां पयः ।

पर्याचान्तं शै।वाचमनव्यपेतमधेभुक्ते केनचित्कारणेन यद्याचामित तदा पुनर्भुक्तो-जिमतां नाशितव्यम् ॥ २१२ ॥

> अनर्चितं दृथामांसमवीरायाश्च येापितः ॥ द्विषदन्नं नगर्यन्नं पतितात्रमवक्षुतम् ॥ २१३ ॥

स्रचिहिस्य यहवज्ञया दीयते तदनचितम्। न तु सुहदादेः।
वृष्टामांसं देवाद्यर्चनिशिष्टं यत्र भवत्यात्मार्थं यत्साधितम्।
स्रवीरा स्रो यस्या न भर्ता नापि पुत्रः।
दिषठ्युदः।

नगरी नगरस्वाम्यराजाऽपि।

स्रवस्तुतमुपरि यस्मिन्चवयुः कृतः ॥ २१३ ॥

पिश्चनानृतिनेश्वात्रं क्रतुविक्रयकस्य च ॥ शैलूषतुत्रवायात्रं कृतप्रस्यात्रमेव च ॥ २१४ ॥

पिशुना यो विश्रव्धमर्थं कथितं भिनत्ति परिच्छद्रवादी वा परोत्तम् । 
प्रमृती कृतकीटसात्त्यः । कृतुविक्रयकः कृतुर्यज्ञस्तं कृत्वा विक्रीणीते कृतुफलं 
मदीयं तवास्त्विति मृत्येन ददाति । यद्यपि परमार्थतः कृतोर्विक्रयो नास्ति तथापि 
यस्यैवंविधा यात्राऽन्यविप्रलम्भेन वा प्रवृत्तिस्तस्य प्रतिषेधः ।

शैलूषा नटः। भार्यापण्य इत्यपरे। तृत्रवायः सैविकः।

48

ग्रध्यायः ]

कृतन्नः कृतमुपकारं यो नाशयति प्रत्युतोपकर्तुरपकारे वर्तते न च शक्तः सन्प्रत्युपकारेऽपि ॥ २१४ ॥

> कर्मारस्य निषादस्य रङ्गावतरकस्य च ॥ सुवर्णकर्तु वेंगास्य शस्त्रविक्रयिगास्तथा ॥ २१५ ॥

कमरीऽयस्करः।

निषादी दशमे वस्यते।

रङ्गावतरका नटगायनकेभ्योऽन्यो मल्लादिः। अथवा प्रतिरङ्गमुपतिष्ठते कुतूहली। वेगुः वादित्रजीवितः।

शस्त्रविक्रयी कृतस्य खङ्गादेरकृतस्य वाऽयसो विकेता ॥ २१५ ॥

इववतां शाण्डिकानां च चैल्लनिर्णेनकस्य च ॥ रजकस्य नृशंसस्य यस्य चापपतिमु<sup>द</sup>हे ॥ २१६ ॥

म्राखेटकाद्यर्थं ये शुने। बिभ्रति ते श्ववन्तः। शौरिङका मद्यव्यसनिनस्तत्प-ण्यजीविने। वा । चैलं वस्त्रं तित्रर्थेनिक प्रचालयति । कारुकनामधेयमेतत् ।

रजका वाससां नीलादिरागकारकः।

नृशंसी नृन्मनुष्याव्छंसति स्ताति यो लोकं बन्दीति प्रसिद्धः । अथवा निर्देया नृशंसः।

उपपतिर्जारी भार्याया गृहे जारो यस्य वर्तते ।। २१६ ।।

मृष्यन्ति ये चोपपति स्त्रीजितानां च सर्वशः॥ अनिर्दशं च प्रेतान्नमतुष्टिकरमेव च ॥ २१७ ॥

पूर्वोऽविदितभार्याजार: । अयं तु विदित्वा चमते न भार्याया निम्रहं करोति । नापि तस्य स्वविदुषे। इन्यत्र गृहाज्जारियो। भोज्यान्नं नैव।

स्त्रीजिता:। येषां भार्येव गृहे कत्री हत्री च खयं परिजनस्य च नेशस्तेन सर्वत्र

तद्वशवर्तिनः।

मेतान्नं मरणाशीचे तत्कुलीना अभोज्यात्राः । ऋनिद्शापहणं कालोपलचणार्थम् । यदाऽनिर्दशप्रहणं पूर्वत्र स्वतन्त्रमाशीचसम्बन्धिनामविशेषेणाननं प्रतिषेषति तदिह प्रेतान्नकृतं यस्याप्याशीचं नास्ति सुहद्वान्धवादेः। कारुण्याचतुर्थीश्राद्धादिप्रवृत्तस्य यदन्नं तन्न भोज्यम् । ''दशाहिकं नाविमकं चतुर्थीश्राद्धमष्टमी'' इत्यादिरामायग्रे वर्शितमन्यैरिप गृह्यकारै:।

अनुष्टिकरं यस्मिन्भुज्यमाने चित्ततुष्टिर्न भवेत् ॥ २१७ ॥

राजान्नं तेज आदत्ते शुद्रान्नं ब्रह्मवर्चसम् ॥ त्रायुः सुवर्णकारान्नं यशश्चर्मात्रकर्तिनः ॥ २१८ ॥

मनुस्मृति:।

अथेदानीमतिक्रमफलं दर्शयति।

ग्रध्याय:

राजान्नभोजिनस्तेजानाशः। एवं सर्वत्र द्रष्टन्यम्।

सुवर्णकारादयः शब्दाः शिल्पिविशेषजीविनां वाचकाः। ये सुवर्ण जीविकार्थ घटयन्ति सुवर्णकारा उच्यन्ते। एवं रजकादिष्विप द्रष्टव्यम्। चर्मावक्रन्तिति छिन्दिति चर्मावकर्तिनः । तेन कर्मणा ये जीवन्ति तेषामेषा रूढिः।

इह येषां पूर्वत्र प्रतिषेधा नास्ति केवलं दोषः श्रूयते तेषां तत एव प्रतिषेधाऽनुमेयः॥२१८॥

कारुकान प्रजां हन्ति वलं निर्णे जकस्य च ॥ गणान्न' गणिकान्न' च लोकेभ्यः परिकृन्ति ॥ २१९ ॥

कारुकाः सूपकारादयः नातिगहितकर्माणः। एष एतेषां शिल्पिभ्यो भेदः। प्रजाया विघातोऽनुत्पत्तिः ॥ २१६ ॥

> प्रयं चिकित्सकस्यात्रं पुंश्चल्यास्त्वन्नमिन्द्रियम् ॥ विष्ठा वार्घ पिकस्यान शस्त्रविक्रयिणा मलम् ॥ २२० ॥

पूयतुल्यं चिकित्सकस्यातं भाजनम्। इन्द्रियं शुक्रम्। विष्ठा मलमेकमेव ॥ २२० ॥

> य एतेऽन्ये त्वभाज्यात्राः क्रमशः परिकीर्तिताः ॥ तेषां त्वगस्थिरोमाणि वदन्त्यन्नं मनीषिणः ॥ २२१ ॥

प्रतिपदनिर्दिष्टेभ्यो येन्येऽप्यभोज्यात्रा अस्मिन्त्रकरणे पठितास्तेषां यदन्नं तत्त्व-गस्थिरामादि । यस्तदीयायास्त्वची भुक्ताया देाषः स एवात्रस्यापि ॥ २२१ ॥

> अक्त्वाऽतोऽन्यतमस्यान्नममत्या क्षपणं त्र्य**हम्** ॥ यत्या अक्त्वाऽऽचरेत्कुच्छ्र रेतेाविण्मूत्रमेव च ॥ २२२ ॥

च्यहं श्वपण्यभोजनम्। स्नमत्याऽबुद्धिपूर्वम्।

बुद्धिपूर्वे तु कुच्छं चरेत्।

तच कुच्छं स्मृत्यन्तरैकवाक्यत्वात्तप्रकुच्छ्म्। तत्र रेताविणम्त्रप्राशने तप्रकुच्छ्-माम्रातम्। 'ग्रमत्या पाने पयोषृतमुदकं वायुः प्रतित्र्यहं तप्नातिकृच्छ्ः। तते।ऽस्य संस्कार इति'।

अप्रकर्गो च प्रायश्चित्तवचनं देशिवातिशयदर्शन।र्थम्

ग्रन्यतमस्येति षष्ठोनिर्देशात्परिप्रहदुष्ट एवेदं प्रायश्चित्तं मन्यन्ते न कालस्वभाव-संसर्गदुष्टे । ग्रुक्तपर्युषितादे चतुर्विधं ह्यभोष्यम् । कालदुष्टं ग्रुक्तपर्युषितादि । संसर्ग-दुष्टं मद्यानुगतादि । स्वभावदुष्टं लग्रुनादि । परिप्रहदुष्टं प्रकृताभोष्याञ्चानां यत् । ग्रुत्रोच्यते । सत्यम् । चतुर्विधमभोष्यं भवति । षष्ठोनिर्देशोऽप्यस्ति । किंतु यदि ग्रुक्तादेर्नदं प्रायश्चित्तं स्यात्तदिह प्रकर्णे तेषामुपादानमनर्थकमेवापद्येत । पञ्चमे हि तयोः प्रतिषेधो नास्ति । तस्मादिह प्रायश्चित्तार्थमेवैवमादीनामुपादानम् ।

तत्र तर्हि किमर्थम् ?

तत्रैव वच्यामः । यदिप 'गिर्हिता नाद्ययोर्जिग्धः' (११ । ५६ ) 'ग्रभोज्यानां तु भुक्त्वाऽन्नमिति' (११ । १५२ ) च तत्स्वर्वमेकादशे विभागते। निर्णोष्यते ॥ २२२ ॥

> नाद्याच्छूद्रस्य पकान्नं विद्वानश्राद्धिनो द्विजः ॥ स्राददोताममेवास्माददृत्तावेकरात्रिकम् ॥ २२३ ॥

अविशेषेण श्रुद्रात्रं प्रतिषिद्धं तस्येदानीं विशिष्टविषयतीच्यते अश्राद्भिनः। "क पुनः श्रुद्रात्रं प्रतिषिद्धम्"।

''शूद्रस्योच्छिष्टमेव च'' ( ४। २११ ) इत्यत्र ।

ननु च तत्र शूद्रस्योच्छिष्टं प्रतिषिद्धं नान्यदन्नम्।

नेति त्रूमः । एवं तत्र सम्बन्धः । 'शूद्रस्यात्रं नाद्यादुच्छिष्टमन्यस्यापि' । यत्तु प्राग्व्याख्यातं तत्पूर्वेषां दर्शनमित्यस्माभिरिष संवर्णितम् ।

स्रश्राद्भिनः । श्राद्धशब्देन पाकयज्ञादिकिया शूद्रस्य विहिता लच्यते । ततस्तिकया-नतुष्ठायिनः ।

सच्छू द्रादन्यस्य यत्पकमन्नं तत्राद्यात् ।

ग्रश्रद्धिन इति वा पाठः। ग्रश्रद्धावानित्यर्थः। तथा चोत्तरश्लोके श्रद्धायाः प्राधान्यमेवा**इ** ''वदान्यस्येति''।

स्रामं शुब्कं धान्यं तण्डुलादि ।

तथैकराचिकमेकस्मिन्नहिन पर्याप्तं न बहु ॥ २२३॥

श्रोत्रियस्य कदर्यस्य वदान्यस्य च वार्धु षे: ॥ मीमांसित्वोभयं देवाः सममन्नमकल्पयन् ॥ २२४ ॥

यो ब्राह्मणः सर्वगुणोपेतः। श्रोत्रियम्हणस्य प्रदर्शनार्थत्वात् । श्रोजियो विद्वान्ति-हितधर्मानुष्ठानपरः । किन्तु कदर्यः छपणो मित्रं ज्ञातिमतिथिमर्थिनं नाभिनन्दति न कस्मै किचिद्दिप दातुमीहते । इतरा वाधु षिर्दुष्टकर्मा वृद्धिजीवी । अथ वदान्य उदारः श्रद्धानी गृहागतेषु परितुष्यति श्रद्धया भे।जनादिना पूजयति ।

तयोरत्रं देवाः समं तुल्यमकल्पयन्व्यवस्थापितवन्तः ।

यदि नामैको गुणवान्साधुचरणस्तथापि कदर्यतयोपहृतः। उक्तं हि "लोभः सर्व-गुणानिव" इति। इतरे। यदि नाम श्रद्धानः तथापि कर्मदे। एवं मीमांसित्वा विचार्य देवैव्यवस्था कृता तुल्यमेतदिति ॥ २२४ ॥

> तान् प्रजापतिराहैत्य मा कृढ्वं विषमं समम् ॥ श्रद्धापूतं वदान्यस्य इतमश्रद्धयेतरत् ॥ २२५ ॥

देवान्यजापतिरागत्याचष्ट मा कृढ्वमेवं विषमं समीकरणमन्याय्यम्

कः पुनरनयोरधिक इति देवा ऊचुः।

ग्रध्याय: ]

पुनः प्रजापतिराह । वदान्यस्य श्रद्धावतो यदनं तत्पृतं पवित्रं श्रद्धया वार्धुषेः । इतरद्यदनं श्रोत्रियस्य तत्कर्मग्रोपदतमप्रशस्तम् ।

देवप्रजापतिसंवादोऽर्थवादः । अश्रह्धानस्य गुग्धवतोऽपि न भोक्तव्यमादरेग्ध शृद्र-स्यापि भोक्तव्यम् ॥ २२५ ॥

> श्रद्धयेष्टं च पूर्वं च नित्यं कुर्यादतिन्द्रतः ॥ श्रद्धाकृते ह्यक्षये ते भवतः स्वागतैर्धनैः ॥ २२६ ॥

इष्टमन्तर्वेदि यिक्तयते यज्ञादि कर्म । पूर्तं तते। इन्यत्र सम्मानाद्यदृष्टार्थम् । ते श्रद्धया कर्तव्ये ।

तथा स्वागते श्च धनै: शोभनेनागच्छन्ति यानि धनानि श्रुतशौर्यतपःकन्यादिना।
एवमद्वायेऽच्चयफले भवतः। यानि तु न स्वागतानि नाच्चयफलानि न पुनर्निष्फलानि। तथाहि तैरिप स्वाम्यमुत्पद्यते। तेन च यागादयः कर्तव्याः। न च यागदानादिप्रकरणे क्रसीदादिप्रतिषेधः श्रुते। येन तदङ्गं स्यात्। तस्माद्यावन्तः स्वर्गोत्पचिद्वेतवः
तैर्जितेन धनेन यागादयः कर्तव्याः। फलस्य तु प्रकर्षापकषी भवतः॥ २२६॥

के पुनस्ते प्रशस्तधनापायाः।

श्रत उच्यते ।

श्रुतशौर्यतपःकन्यायाज्यशिष्यान्वयागतम् ॥ धनं सप्तविधं श्रुद्धं उभयोऽप्यस्य तद्विधः ॥

तत्र 'श्रुततपसी' प्रतिप्रहनिमित्तम् । एकोऽपि प्रतिप्रहो निमित्तभेदाद्भेदेनोक्तः । प्रतिप्राह्मगुषा अपि सामर्थ्यात्तत्र द्रष्टन्याः । यदि नात्यन्तदुष्टो दाता भवति तदा तस्माः

[ चतुर्थः

दागतं शुद्धं भवति। याज्यशिष्यशब्दाभ्यां याजनाध्यापने गृह्यं ते। 'ग्रन्वयागतं' पितृपैता-महादि। कन्यादानकाले श्रशुरगृहाल्लब्धम्। शौर्येण चत्रियस्य। कन्यान्वया सर्वसाधारणा।

> कुसीदकृषिवाशिष्यशिल्पसेवानुवृत्तितः ॥ कृतोपकारादाप्तं च शवलं समुदाहृतम्॥

'सेवा' प्रेड्यकरत्वं यथेच्छविनियोज्यता । 'श्रनुवृत्तिः' प्रियतानुकूला । तत्र कुसीइ-कृषित्राणिज्यान्यवैश्यस्य, वैश्यस्य प्रशस्तान्येव । 'सेवा' द्विजातिग्रुश्रूषा शूद्रस्य प्रशस्तैव । श्रन्या तु तस्य निन्दिता । 'शवल'ग्रहणेनाचिरस्थायिता फलस्योच्यते । यावज्जीवं तत्फलं भवति ॥

> पार्श्विकयूतचै।र्यार्तिप्रातिरूपकसाहसैः ॥ व्याजेनेपार्जितं यच तत्कृष्णं समुदाहतम् ॥

'पारिर्वकः' पार्विधः उत्कोचादिना धनमर्जयति । ज्ञात्वा धनागमं कस्यचिद्द ते दापयामि महा त्वया किंचिदातव्यमिति यो गृह्णाति स पारिर्वकः । न कर्ता कारियता तटस्थो न त्वज्ञतया गृह्णाति । यथा च गृद्दीत्वाऽधमर्णाय प्रतिभृत्वेनावतिष्ठते । 'प्रति-रूपको' दाम्भिकः । कुसुम्भाद्यपद्दितकुङ्कुमादिविक्रयो 'व्याजः' । 'भ्रार्तिः' परपीडा । प्रच्छन्नहर्गं 'चै।र्यम्' । प्रसभं 'साइसम्' ।

नतु चैार्यसाइसाभ्यां स्वाम्यमेव नास्ति तन्निमित्तेष्वपिठतत्वात्। ''स्वामी रिक्थकय-संविभागपरिश्रहाधिगमेष्विति''—तथा ''विद्याशिल्पं भृतिमेवे''त्यादि—तथा ''सप्त वित्तागमा धर्म्यां' इति च । अधास्मादेव वचनात्स्वाम्यकारणत्वमनयोरिति । कथं तर्हि बल्लाद्भुक्तं न जीर्यतीति ।

केचित्तावदाहुः। नैवायं पाठोऽस्ति ''द्यूतचै।यांत्तीति'' श्रपि तु 'वैर्यातींति'। वैरिणः सकाशाद्यद्गृद्धते सन्धानकाले यद्योतावददासि तदा त्वया सन्धि करोमि शक्ति-विद्यीनतया ददाति। साहसमपि न प्रसद्य हरणं किं तिर्द्धि यत्प्राणसंदेहेनार्ज्यते पेतियात्र-तया रहिस राजप्रतिषिद्धप्रतिक्रयेण च।

श्रन्ये तु मन्यन्ते । नैव बलादपद्दरणेन स्वाम्यं भोगेन वा जरणं विरुध्यते यते। बलं प्रथममपद्दारकाले त्वसत्यिप बल उपेचया भोगस्तत्र स्वाम्यम् । यत्र त्वारम्भात्प्रभृति सर्वकालिको बलोपभोगस्तत्र जीर्यतीति कश्यते । तस्मादुभयमविरुद्धम् ।

इदं युक्तं यज्ञीर्यसाहसाभ्यां स्वत्वानुत्पत्तिः, पाठविभागकृतत्वात् अन्यैश्च स्मृतिकारैः स्वत्वद्देतुष्वपरिगयनात् ॥ २२६ ॥

ग्रध्यायः ]

मनुस्मृतिः । दानधर्मः निषेवेत नित्यमैष्टिकपैति कम् ॥

परितृष्टेन भावेन पात्रमासाद्य शक्तितः॥ २२७॥

दानधर्मश्च तडागादिः। समाहारद्वन्द्वः। अथवा दानं च तद्धर्मश्चासाविति। धर्मश्रहणेन प्रोत्यादिना नियमभावमाह। भावेन तुष्टेन प्रसन्नेन चित्तेन पात्रमासाद्य अतादिदानं च। एवं **धार्तिकं** बहिवेदिकम्॥ २२७॥

> यत्किश्चिद्पि दातव्यं याचितेनानस्यता ॥ जत्पत्स्यते हि तत्पात्रं यत्तास्यति सर्वतः ॥ २२८ ॥

यत्किञ्चत्स्वल्पमिष याचितेनाभ्यर्थितेन दातन्यम्। पात्रापात्रसंदेहे असिति निश्चये किञ्चिदातन्यं नाति बहु । बचनाच संदेहे न दातन्यम्।

उत्पत्स्यते कदाचित्पात्रमसौ भविष्यति—किभूतम् —यत्पात्रं तारयति रचति सर्वता नरकपातहेताः सर्वस्मादेनसः।

यदुक्तं ''वेदतत्त्वार्धविदुषे ब्राह्मणायेति'' तत्रायं संदेहाश्रय ईषद्द्रव्यविषयो-ऽपवादः ॥ २२८ ॥

> वारिदस्तृप्तिमामोति सुखमक्षयमन्नदः ॥ तिलप्तदः प्रजामिष्टां दीपदश्रक्षुरुत्तमम् ॥ २२९ ॥

तृप्तिः चुित्पासाभ्यामपीडनम् । तचाट्यस्यारे।गस्य च भवति । तेन बहुधनत्वम-रे।गता च फल्मुक्तं भवति ।

स्रक्षयं सुखम् । अविशेषितत्वादश्रोपकरणं सुखं प्रतीयते । अच्चयं यावज्जीविकमि-त्यर्थः । स्रवदः सक्त्वोदनादि सिद्धमन्नमामं च तण्डुलादि ।

दीपस्य दानं चतुष्पये ब्राह्मणसभायां वा ॥ २२६॥

भूमिदो भूमिपाझोति दीर्घमायुर्हि रण्यदः ॥ गृहदे। अयाणि वेश्मानि रूप्यदे। रूपमुत्तमम् ॥ २३०॥

भूमेराधिपत्यं प्राप्नोति । हिरगयं सुवर्णम् । रूप्यद् उत्तमं रूपं सभते ॥ २३० ॥

वासादश्चन्द्रसालाक्यमध्विसालाक्यमश्वदः॥ स्रमङ्हः श्रियं पृष्टां गोदो ब्रध्नस्य विष्टपम् ॥२३१॥

चन्द्र इव लोक्यते सर्वस्य प्रियइशेनो भवति । इतिहासदर्शने चन्द्रलोको नाम स्वर्गस्थानविशेषस्तमाप्नोति । चितुर्थः

स्विनामश्वतां सालाक्यं बहुश्वतां प्राप्नोति । दर्शने पुनरिश्वनालीकमाप्नोति । स्वाने पुनरिश्वनालीकमाप्नोति । स्वाने स्वान्यक्वान्पुङ्गवः शकटवहनसमर्थस्तं ददतः पुष्टा महती स्वीर्गोजाविधनधान्या-दिसम्पद्भवति ।

ब्रभ्न त्रादित्यस्तस्य विष्टपं स्थानमाप्नोति । महातेजाः सर्वस्योपरि भवति । स्वगी वा ब्रभ्नविष्टपम् ।

स्मृत्यन्तरेऽनसे। विशेषाश्रयः फलविशेषः श्रूयते ॥

805

"इमश्क्ष्यो रूप्यखुरा सुशीला वश्चसंवृता। सर्कास्यपात्रा दातव्या चोरियी गैा: सदिचया ॥"

सुदिचिषिति पाठेऽन्यदिप सुवर्षादि तत्र दातव्यम् । शोभनार्थे वा सुशब्दः पठितव्यः सा गीः शोभना दिचणादानम् । कांस्योपदे।हेति पाठान्तरम् । कांस्यं नाम परिमाण-विशेषः । तत्रोपदुद्यते बहुचोरेत्यर्थः । "सुक्तालाङ्गलभूषितां भूमिं तु रूपतंच्छन्नां कृत्वा" इत्यादिस्मृत्यन्तरदृष्टो विधिः फलविशेषार्थिनाऽऽश्रयणीयः । तथा

"कपिला चेत्तारयति भूय द्या सप्तमात्कुलात्। सवत्सा रामतुल्यानि युगान्युभयतामुखी।।"

वत्सवद्याः कपिलाया दान एतत्फलम् । उभयते। मुखी दीयमाना रोमतुल्यानि वर्षसहस्राणि स्वर्गे प्रापयति तारयती पापान्मोचयति ।

भारते सर्वेफलं गोदानमुक्तम्। (अनु० १०६-१०६। २३५ (३१-५०); अश्व १०२५)।

वार्यादीन्यपि स्वर्गफलानि श्रयन्ते ।

"भूमिपश्वन्नवस्नाम्भस्तिलस पिँष्प्रतिश्रयान् । नैवेशिकमथ स्वर्णे दत्वा स्वर्गे महीयते ॥" 'नैवेशिकं' वेश्म ॥ २३१ ॥

> यानशय्यापदो भार्यामैश्वर्यमभयपदः ॥ धान्यदः शाश्वतं साैरुयं ब्रह्मदे। ब्रह्मसार्ष्टिताम् ॥ २३२ ॥

रेशवर्यमीश्वरत्वं प्रभुत्वम्।

सुखित्वं साख्यम्।

धान्यानि त्रोहिमाष्युद्गादीनि । तिलानां फलान्तरमुक्तम् ।

ब्रह्म वेदः तद्दाति योऽध्यापयति व्याख्याति च।

ब्रह्मसार्ष्टिता । अर्थणमृष्टिः । समा ऋष्टिर्यस्य असी सार्ष्टिः । छान्दसत्वात्स-मानस्य सभावः । ऋषि गती । अर्थणं वा सार्ष्टिः । तद्भावः सार्ष्टिता । उभयथाऽपि ब्रह्मणः समानगतित्वमेतत्तुल्यत्वमित्युक्तं भवति ॥ २३२ ॥

> सर्वेषामेव दानानां ब्रह्मदानं विशिष्यते ॥ वार्यन्नगोमहीवासस्तिलकाश्चनसर्पिषाम् ॥ २३३ ॥

पूर्वस्य विधेरर्थवादः।

दीयन्त इति दानानि देयद्रव्याणि । दानिक्रयैव वा दानम् । ब्रह्मदानं वेदाध्ययन-व्याख्याने ।

वार्यादीनां सर्वदानात्तमत्वाद्ग्रहण्यम् ॥ २३३ ॥

येन येन तु भावेन यद्दानं प्रयच्छति ॥ तत्तत्तेनैव भावेन प्राप्तोति प्रतिपूजितः ॥ २३४ ॥

भावशब्दोऽयं चित्तधर्मे वर्तते । यादृशेन भावेन प्रसन्नेन चित्तेन श्रद्धयाऽऽदृरेख ददाति तादृशेनैव लभते । अवाश्रद्धयाऽवज्ञया क्षिष्टं परिभूय ददाति सोऽपि तथैव प्राप्नोति ।

यद्यदिष न द्रव्यजात्यभिप्रायम् । किंतिई फलं १ एतदुच्यते । तां तां प्रीतिं तत्तद्द्रव्य-साध्यां प्राप्नोति । जात्यभिप्राये ह्यातुरायौषधदाने श्रीषध एवं लभ्येत । तचाव्याधितस्यातु-पयोगीति सोऽप्याचिष्येत । तस्मात् यादृश्युद्धासाद्यस्य प्रीतिस्तादृशीं चैव प्राप्नोति । श्रतश्च सर्वदैवैषधदान श्ररोगित्वमुक्तं भवति ।

अथवा इदं मे स्यादिति या फलकामना स 'भावः'। यत्फलमभिसंधाय यद्यद्द्रव्यं ददाति तत्तत्प्राप्नोति। तेनैव भावेन तयैवेच्छया यदेवेच्छति तदेव लभत इत्युक्तं भवति। सर्वफलत्वं सर्वद्रव्यायां प्रदर्शितं भवति। २३४।।

योऽर्चितं प्रतिगृह्णाति ददात्यर्चितमेव वा ॥ ताबुभा गच्छतः स्वर्गं नरकं तु विपर्यये ॥ २३५ ॥

पूजापूर्वकं दातव्यम् । तादृशमेव च प्रतिप्रहीतव्यम् । नावज्ञया दातव्यमिति क्षोकस्य तात्पर्यम् ।

स्मर्चितमिति कियाविशेषसम् ॥ २३५ ॥

न विस्मयेत तपसा वदेदिष्टा च नानृतम् ॥ नार्तोऽप्यपवदेद्विपात्र दत्वा परिकीर्तयेत् ॥ २३६ ॥

तपसाऽनुष्ठितेन विस्मयं न कुर्यात् । अतितीत्रं तपा मया कृतं सुदुश्चरमित्येवं मनसि न कर्तन्यम् ।

इष्ट्रा यागं कृत्वाऽनृतं न वदेत्। स्रविशेषेण प्रतिषिद्धस्यापि पुरुषार्थतया पुनः प्रतिषेधा यागाङ्गत्वज्ञापनार्थः। प्रतिषेषातिक्रमे हि ज्योतिष्टोमादेरङ्गदीनता भवति।

स्त्रात्तः पीडिताऽपि त्राद्यार्थैनं तानपवदेत्र निन्देत । दत्वा गवादि द्रव्यं न कस्यचिद्यतः परिकीर्तयेदिदं मया दत्तम् ॥ २३६ ॥

45

यज्ञोऽनृतेन क्षरति तपः क्षरति विस्मयात् ॥ स्रायुर्विषापवादेन दानं च परिकीर्तनात् ॥ २३७ ॥

पूर्वस्य प्रतिषेधस्यार्थवादे। प्रम् । 
श्रमृतेन हेतुना यज्ञः सर्रति स्रवति निष्फलो भवति । यद्दर्थं कृतं तत्र सम्पद्यते । 
पदं सर्वत्र ॥ २३७ ॥

धर्मं शनैः सश्चितुयाद्वल्मीकिमव पुत्तिकाः ॥ परछोकसहायार्थं सर्वभूतान्यपीडयन ॥ २३८ ॥

महति दाने महति च तपिस महति च यज्ञे ज्योतिष्टोमादौ यद्यसमर्थस्तदा नोदा-सीनेन भवितव्यम्। किंतिह शुनैः शनैः खल्पेन दानेन खल्पेन तपसा यथाशक्ति परापकारेण जपहोमाभ्यां स्मार्ताभ्यां धर्मः सञ्जेतव्यः। यथा मृत्सङ्घातं पुत्तिकाः पिपीलिकाः सञ्जिन्वन्ति।

परलोकसहायार्थिमिति धर्मफलानुवादः । सर्वभूतान्यपीडयन् । याच्यया धर्मार्थया भूतानां पोडा न कर्तव्या ॥ २३८॥

> नामुत्र हि सहायार्थं पिता माता च तिष्ठतः ॥ न पुत्रदारं न ज्ञातिर्धर्मस्तिष्ठति केवलः ॥ २३९॥

भूतानुवादोऽयम्।

880

स्रमुत्र जन्मान्तरे सहायार्थं नरकादिदुःखादुद्धरणार्थं न कस्यचित्सुहृद्धान्धवादेः शक्तिरित । केवल एव जीवता यो धर्मः कृतः स तमुद्धरित ॥ २३-६॥

> एकः मजायते जन्तुरेक एव मलीयते ॥ एकोऽनुभुङ्क्ते सुकृतमेक एव च दुष्कृतम् ॥ २४० ॥

यथा जन्तुः प्राण्येक एव जायते न सुहद्वान्धवादिना स एक एव प्रली-यते । न सुहदो बान्धवाः सहमरणमनुभवन्ति ।

यदि नाम भार्याऽन्यो वा भक्तो जनस्तन्मरणकाल आत्मानं इन्यात्तथापि पृथगेवासी मरणकिया। अनया न गर्भेक्यमित्रवदनुभवन्ति ।

एवं सुकृतदुष्कृते अपि पृथगेवानुभवन्ति ।

नतु च 'न पुत्रदारम्' इत्युक्तम् । यावता पुत्रः श्राद्धादिक्रियया पितुरुपकरोत्येव सृतस्यैवं भार्योऽपि । सत्यम् । धार्मिकस्यैव तादृशः पुत्रो भवतीति तत्परमेतत् । यथा जीवतः कस्य-चिद्धस्तमाहिकया कश्चित्सहायो भवत्येवं मृतस्य पुत्रो धर्मद्वारेशैवोपकरेाति ॥ २४० ॥

> मृतं शरीरमुत्सुज्य काष्टलोष्टसमं क्षितौ ॥ विमुखा बान्धवा यान्ति धर्मस्तमनुगच्छति ॥ २४१ ॥

सह गच्छति।

ग्रध्यायः ]

इदं प्रत्यचसिद्धप्रसंख्यानार्थमुच्यते ।

मृतस्य शरीरं चितावुत्सृष्य काष्टमिव निष्प्रयोजनं विमुखा बान्धवाः प्रतिगच्छन्ति । धर्मस्तु क्षेवलं पुरुषमनुगच्छति ॥ २४१ ॥

तस्माद्धर्मं सहायार्थं निःयं सश्चितुयाच्छनैः ॥ धर्मेण हि सहायेन तमस्तरति दुस्तरम् ॥ २४२ ॥

उपसंहारे।ऽयम्।

दुस्तरं तमः कृच्छेण यत्तीर्यते । तमा दुःखम् । तदिष धर्मेण सहायेन सुतरं भवति । न हि तादृशे तमसि मज्जतीत्यर्थः ॥ २४२ ॥

धर्मप्रधान' पुरुषं तपसा इतिकिल्विषम् ॥ परलोकं नयत्याञ्च भास्वन्त' स्वशरीरिणम् ॥ २४३ ॥

धर्मः प्रधानं यस्यासौ धर्मप्रधाना धर्मपरायणा यथाविहितकर्मानुष्टायी ।
तप्ता हतिकि ल्विषं कथंचित्प्रमादकृतव्यतिक्रमे तपसा प्रायश्चित्तेन हतकल्मषं
शास्त्रव्यतिक्रमे जाते।ऽसौ दोषस्तस्मिस्तत्प्रायश्चित्तेन नष्टे प्रलोकं नयति भास्वन्तं
परलोकं देवस्थानं स्वर्गादि नयति प्रापयति ।

क: ?

प्रकृतत्वाद्धर्म एव ।

शरीरियां पुरुषं स्वेन शरीरेय 'स्वशरीरी'। न यथाऽन्येषां पुरुषायां पाञ्चभौतिकं शरीरमेवं तस्य। किंतर्हि ? स्वमेव शरीरं ब्रह्म। विभुत्वमनेनोच्यते ॥ २४३॥

उत्तमैरुत्तमैर्नित्यं सम्बन्धानाचरेत्सह ॥ निनीषुः कुलमुत्कर्षमधमानधमांस्त्यजेत् ॥ २४४ ॥

बहुप्रकारत्वादुत्तमस्य तद्दपेचा वीप्सा । कश्चिजात्योत्कृष्टः कश्चिद्विद्यया कश्चिच्छी-लेन । ध्रथवा सम्बन्धिभेदाद्यः कश्चित्सम्बन्धो येन केनचिदुत्तमेन योग्यः । [ चतुर्थः

ग्रध्यायः ]

उत्तमैक्तमेर्जायादिभिक्तकृष्टैः कन्यादानादिलचणानसम्बन्धानाचरेत्कुर्या-विनीषुर्नेतुं प्रापयितुमिच्छः कुलमुत्कर्षं श्रष्टमम् ।

स्रधमानधमांस्त्यजेत्। उत्तमैरेव विधानाद्दधमानां त्यागे सिद्ध उत्तमासम्भवे मध्यमानुज्ञानार्थे त्यागवचनम्। स्रधमा निक्वष्टाः ॥ २४४ ॥

उत्तमानुत्तमानेव गच्छन् हीनांस्तु वर्जयन् ॥ ब्राह्मणः श्रेष्ठतामेति प्रत्यवायेन शृद्धताम् ॥ २४५ ॥

उत्तमान्गच्छंसीः सह सम्बन्धं कुर्वन्द्राह्मणः श्रेष्ठतामेति। ब्राह्मणप्रहणं चित्रयवैश्ययोरि प्रदर्शनार्थम्।

मत्यवायेन विपरीताचरणेन हीनैः सह सम्बन्धेन प्रातिलोम्येन शूद्रतां गच्छति । जातेरनपायात् तत्तुल्यतां प्राप्नोतीत्युक्तं भवति ॥ २४५ ॥

दृढकारी मृदुर्दान्तः क्रूराचारैरसंवसन् ॥ अहिंस्रो दमदानाभ्यां जयेत्स्वर्गः तथात्रतः ॥ २४६ ॥

कर्तव्येषु दृढनिश्चया द्रूढकारी । यत्करोति तदवश्यं समापयति न पुनः कार्य-मारभ्यासमाप्य निवर्तते । नानवस्थित इत्यर्थः । तदुक्तं ''प्रारब्धस्थान्तगमनम्'' ।

मृदुरनिष्ठरः।

क्रूराचारै: स्तेनादिभिर्न सम्बन्धः । तैः सह सम्बन्धमकुर्वन् । तथा दमदान स्थां स्वर्गं जयेत्प्राप्तुयात् ।

त्याव्रतः । एतद्वतं नियमं धारयन् । दमस्य पृथगुपादानाहान्तो द्वन्द्वसहिष्णु-द्रष्टव्यः ॥ २४६ ॥

एधोदकं मूलफलमन्नमभ्युद्यतं च यत्।। सर्वतः प्रतिगृह्णीयान्मध्वथाभयदक्षिणाम्।। २४७॥

स्ध इन्धनं काष्टादि । स्प्रतं पकमामं वा । स्मभ्युदातमभिमुखमुपनीतम् । एतत्सर्वतः प्रतिप्रद्वीतन्यम् । पतिताभिशस्तचण्डालादिप्रतिलोमवर्जे शुद्रादन्यस्माद्वा ईषत्पापकमैषः ।

मधु माचिकम्।

स्त्रभयं दक्षिणीव । दृष्टान्तार्थमेतत् । प्रतिप्रद्दो द्वि परकीयस्य द्रव्यस्य तदिच्छया स्त्रीकारो न चान्नरूपता । न हात्र कस्यचित्स्त्राम्यं निवर्तते न च कस्यचिद्वपजायते । अतः स्तुत्या दिचागाशब्दप्रयोगः । यथा चण्डालादिभ्योऽप्यरण्ये कान्तारे वा रचा चौरादिभ्योऽङ्गोक्रियमाग्रा न देशायैवमेतदेधादि गृह्यमाग्रं न देशाय ।

श्रनापदि चायं विधि: । श्रापदि तु चण्डालादिभ्योऽपि वस्यति । श्रभ्युदातशब्दश्चान्नेनैव सद्द सम्बध्यते प्रत्यासत्त्या, नैधादिभि: । श्रत एधादिषु याच्याऽविरुद्धा ।

"धार्मिकेभ्यो द्विजातिभ्यः कर्तव्यस्तु परित्रहः" इत्यधार्मिकेभ्यो द्विजेभ्यः शूद्राचा-प्राप्तः। इष्यते च द्रव्यविशेषोपयाच्या। तदर्थमिदम् ॥ २४०॥

> त्राहताभ्युद्यतां भिक्षां पुरस्तादमचादिताम् ॥ मेने प्रजापतिर्प्राह्मामपि दुष्कृतकर्मणः ॥ २४८ ॥

एधादितरेकेण यदन्यद्द्रव्यं तस्याप्यनेन विशेषेण प्राह्मताच्यते ।

भिक्षाशब्दश्च प्रशंसायां प्रयुक्तो न भिक्तेव विवक्तिता । यद्यप्ययं सिद्धान्नाल्पतावचनः । भिक्षा किल स्वल्पत्वान्नातीव देश्यावद्या । ब्रह्मचारिणश्च सार्ववर्णिकी विद्विता ।
एवमन्यद्य्यनेन विशेषेण तक्तुल्यं दृष्टम् । भिक्षाशब्दस्येवंविधार्थविवक्तया प्रयोगः ।
तथाद्वि महाभारते (१।२०६।१)

''गत्वा ह्युभी भांगवकर्मशालां पार्थी पृथां प्राप्य महानुभावे। ते। याज्ञसेनीं परमप्रतीते। भिचेत्यथावेदयतां नराग्यी' ।। इति ॥

स्याह्नते।पहता तं देशमानीता यत्र प्रतिमहीता स्थितः । स्थभ्युद्धाता प्रमे स्थापि-ता वचनेनेङ्गितेन वा गृह्यतामिति निवेदिता । पुरस्तात्पूर्वमप्रचोदिताऽयाचिता प्रति-प्रहीत्रा । स्वयं परमुखेन वा दात्रा पूर्व नोक्तमिदं मे द्रव्यमस्ति तत्प्रसादमाश्रित्य गृह्य-तामिति केवलमत्किती।पपादिता तत्काल एव दर्शिताभिप्राया ।

ताहशीं भिक्षां प्रजापति हिरण्यगर्भी मेने मन्यते स्म । किमिति दुष्कृतकर्म-ग्रोऽपि सकाशाद्माह्येति । दुष्कृतं पापं कर्म यस्यासी दुष्कृतकर्मा ॥ २४८ ॥

> नाश्नन्ति पितरस्तस्य दशवर्षाणि पश्च च ॥ न च इन्यं वहत्यप्रियस्तामभ्यवमन्यते ॥ २४९ ॥

ग्रथाश्ह्यानिन्दार्थवादः। ग्रथ यो यत्रैतामवधीरयति तस्य पितरः श्राद्धं नाग्नान्ति न प्रतीच्छन्तीति । प्राग्निश्च देवेभ्यो ह्ट्यं न वहति । पित्र्यादेवाच कर्मग्रो न फलं लभ्यत इत्यर्थः।

भत्र कश्चिदाइ। "अनुपयुज्यमानमपि दातुरतुमहार्थमवश्यमीदृशं प्रद्वीतव्यम्"।

चितुर्थः

तत्त्वयुक्तम् । निर्दोषताऽस्थायाचितप्रतिप्रहस्थोच्यते । प्रतिप्रस्तवे ह्ययम् । प्रति-षिद्धस्य च प्रतिप्रस्तवे भवति । लौकिक्या चार्थितया प्राप्तिः प्रतिषिद्धा सैव प्रति-प्रसुयते ॥ २४-६ ॥

> श्चर्यां मृहान्कुशान्गन्धानपः पुष्पं मणीन्द्धि ॥ धाना मत्स्यान्पया मांसं शाकं चैव न निर्णुदेत् ॥ २५० ॥

श्चादीन्यनाहतान्यि न निर्णुदेत प्रत्याचचीत । यदि गृहेऽवस्थितानि द्रव्याणि कैश्चिदुच्यते चेदमिदमाहरान्येतत्प्रतीच्यतां तदा न प्रत्याख्येयानि ॥ २५०॥

गुरून्भृत्यांश्रोज्जिहीर्षत्रचिष्यन् देवतातिथीन् ॥ सर्वतः प्रतिगृह्णीयात्र तु तृप्येतस्वयं ततः॥ २५१॥

गुरव उपदेशातिदेशैर्वहवः । भृत्या म्राश्रिताः स्मृत्यन्तरे तु संख्याताः—
"वृद्धौ तु मातापितरे। भार्या साध्वी सुतः शिशुः" । तानुद्धर्तुमिच्छुः चुधावसन्नान् ।
देवतातियोंश्चार्चिष्यद्भित्यकर्मसम्पत्त्यर्थमित्यर्थः ।
सर्वतः प्रतिगृह्णीयात्साधुभ्योऽसाधुभ्यश्च ।

न तु तृप्येत्स्वयं ततः। 'तृप्तिः' ज्ञुन्निवृत्तिरूपभागश्च, तन्न कुर्यात्। गुर्वादिप्र-योजनमेव तद्महीतव्यं न त्वात्मार्थम् ॥ २५१॥

कर्यं तद्यीत्मा यापयितव्योऽत स्राह-

गुरुषु त्वभ्यतीतेषु विना वा तैर्ग्य हे वसन् ॥ श्रात्मना दृत्तिमन्विच्छन् गृह्णीयात्साधुतः सदा ॥ २५२ ॥

ग्रभ्यतीतेष्वतीतेषु विना वा तैर्जीवन्तोऽपि यदि पृथावसन्ति । गुरुप्रहणं सर्वेषां च भृत्यानामपि प्रदर्शनार्थम् ।

स्रात्मना वृत्ति जीवनं प्रतीच्छत्रर्थयमानः साधुभ्या धार्मिकभ्यः प्रतिगृह्णी-यात् । जातेरत्रानुपादानाच्छूद्रादिप धार्मिकादिस्त परिश्रहः । तदुक्तं 'नाद्याच्छू-द्रस्य" इत्यादि (४। २२३) ॥ २५२॥

> श्रार्धिकः कुलमित्रं च गोपाले। दासनापितै।।। एते श्रद्रेषु भोज्याना यश्चात्मानं निवेदयेत्।। २५३।।

मधंसीरी अधिकः कुटुम्बी भूमिकर्षक इति य उच्यते। गोपालदासी सम्बन्धिशन्दी। यो यस्य गाः पालयति स तस्य भोज्यात्रः।

यश्चात्मानं निवेद्येत्। अहं त्वच्छरणः त्विय विश्रव्धा वत्स्यामीत्येवं य धात्मानमर्पयति सोऽपि भोज्यात्रः ॥ २५३॥

मनुस्मृतिः।

यादशोऽस्य भवेदात्मा यादशं च चिकीर्षितम् ॥ यथा चोपचरेदेनं तथाऽऽत्मानं निवेदयेत्॥ २५४॥

ग्रात्मनिवेदनमेव व्यक्तीकरोति। स्रस्य शुद्रस्य याद्वश स्नात्मा भवेत् यत्कुलीनो यहेशो यच्छिल्पश्च। यच्चिकीर्षितम्। अनेककार्येण त्वामहमाश्रितो धर्मेण अन्येन वा प्रयोग्जनेन राजकुलरचादिना। यथा वोपचरेच्छिल्पेनानेन त्वां सेवे पादवन्दनादि . गृहकृत्यकरत्वे सर्वस्मिन्निवेदित आत्मा निवेदितो भवति।

अन्ये तु ''म्रात्मा वै पुत्रनामासि'' इत्यवत्यवचनमात्मशब्दं मन्यमानाः यस्य शृद्रस्य कामतः प्रवृत्ता दुहिता विवाह्यते तस्यानेन भेाज्यात्रतोच्यत इत्याहुः।

तदयुक्तम् । न तावदयमात्मशब्दो दुहितिर विस्पष्टं प्रयुक्तः । पुत्रशब्दो हि पुंस्येव प्रसिद्धतरः । न च परोच्चशब्दोपदेशेन किंचित्प्रयोजनम् । एतावदेव वक्तुं युक्तं 'दद्या- दुहितरं च य' इति ।

अन्ये त्वाधिकादिप्रहणं शूद्रोपलचणार्थं वर्णयन्ति । तेन पारशवस्य श्वशुरस्य च भोज्यान्नता सिद्धा भवति ॥ २५४ ॥

> योऽन्यथासन्तमात्मानमन्यथा सत्सु भाषते ॥ स पापकृत्तमा लोके स्तेन आत्मापहारकः ॥ २५५ ॥

स्मन्ययाभृतमधार्मिकं सन्तं सत्सु शिष्टेष्वन्यया भाषते धार्मिकोऽहमिति । स्रन्येन वा प्रयोजनेन चाश्रितोऽन्यद् दर्शयति स सर्वेषां पापकृतामधिकतमः पापकृत् ।

स्तेनश्रीरः।

स्मारमापहारकाऽन्यश्चौरो द्रव्यमपहरत्ययं पुनरात्मानमेवेति निन्दा-तिशयः॥ २४५ ॥

> वाच्यर्था नियताः सर्वे वाङ्मूला वाग्विनिःस्ताः ॥ तां तु यः स्तेनयेद्वाचं स सर्वस्तेयकुन्नरः ॥ २५६ ॥

शब्दार्थयोर्नित्यसम्बन्धाद्वाचि शब्देऽर्था नियता उच्यन्ते । वाङ्मूला वक्तुः स्वाभिप्रायप्रकाशनस्य तदधीनत्वात्तनमूला उच्यन्ते । वाचो विनिःसृताः संभूताः श्रोतुरिप प्रतिपत्तेस्तत्तुल्यत्वाद्वाग्विनिःसृता उच्यन्ते । [ चतुर्थः

मनुस्मृतिः।

880

न चात्र पैानरुक्त्याशङ्कापरिहारे प्रयतितव्यम् । ग्रमुवादत्वाहस्य यथाकशंचिद्वस्तु-परिहारत्वात् ।

तां वाचं यश्चोरयित मुज्यात्यन्यदुक्त्वाऽन्यदनुतिष्ठत्यन्येनाभिप्रायेण सङ्गच्छतेऽन्यच दर्शयित स सर्वस्तेयकृत्। नास्ति तद्द्रव्यं सुवर्णादि यत्तेन नापहतं भवतीति निन्दार्थवादोऽनृतवचनस्य ॥ २५६ ॥

> महिष पितृदेवानां गत्वाऽऽनृण्यं यथाविधि ॥ पुत्रे सर्वं समासज्य वसेन्माध्यस्थ्यमास्थितः ॥ २५७ ॥

गृहस्थस्यैवेदं प्रकारान्तरमुच्यते ।

महर्षीग्रामानृण्यं स्वाध्यायेन पितृग्रामपत्योत्पादनेन देवानां यज्ञैर्यथोक्तं "त्रिभिऋं-गौऋंग्रावा" इति गत्वा क्रत्वैत्त्रयं पुचे प्राप्तव्यवहारे सर्वगृहकुटुम्बव्यवहारं समा-सड्य संन्यस्य वसेद् गृह एव।

माध्यस्थ्यमास्थितस्यक्ताहङ्कारः। इदं मे धनमिदं मे पुत्रदारमिदं मे दासीदास-मिति स्वबुद्धं सन्यज्यासीत। नाहं कस्यचित्र कश्चिन्ममेति त्यक्तस्वतृष्णता माध्यस्थ्यम्।

अयं च संन्यासः काम्यानां च दृष्टानां च कर्मग्रां, न सर्वेषाम्। उत्तरत्र दर्शयि-ष्यामः॥ २५०॥

> एकाकी चिन्तयेत्रित्यं विविक्ते हितमात्मिन ॥ एकाकी चिन्तयाना हि परं श्रेयोऽधिगच्छति॥ २५८॥

कृते सर्वकर्मसंन्यास इदं तस्य विशेषतः कर्तव्यम्।

स्काक्यसहायः सन्नविद्यमानसम्भाषणोऽनाकुले विविक्ते निर्जने रहसि चिन्तयेद्धायेद्धितमात्मन्युपनिषत्सु या ब्रह्मोपासना विहितास्ता स्रभ्यस्येत्।

तिचन्तया तदभ्यासे परं श्रेया मोचाख्यमधिगच्छति प्राप्नोति ॥ २५८ ॥

एषादिता गृहस्थस्य वृत्तिवि पस्य शाश्वती ॥ स्नातकत्रतकल्पश्च सत्त्ववृद्धिकरः शुभः ॥ २५९ ॥

ग्रध्यायार्थोपसंहारः।

एषा वृत्तिर्विमस्य गृहस्यस्याक्ता।

शास्त्रती नित्या। प्रनित्या त्वापदि या वच्यते।

विप्रमह्माद्वाह्मसम्येव स्नातकव्रतानां कल्पा विधिः।

सत्त्वं नामात्मगुयास्तस्य वृद्धिकरः ।

शुभः प्रशस्तः । प्रशंसीषा ॥ २५-६ ॥

भ्रध्याय: ]

अनेन विषो वृत्तेन वर्तयन् वेदशास्त्रवित् ॥ व्यपेतकल्मषा नित्यं ब्रह्मलाके महीयते ॥ २६० ॥

इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां चतुर्थोऽध्यायः ॥४॥ सर्वस्थास्य फलकथनमेततः।

स्मिन विमो वर्तयन्वर्तमाना वेदशास्त्रविद्वापेतकलमणः प्रतिषेधापराधजं पापं कल्मणं तद्वापेतं व्यपनीतं प्रायश्चित्तैः । तेनैतदुक्तं भवति । विद्यिकरणात्प्रतिषिद्ध-स्थानासेवनात्कथंचित्कृतस्य प्रायश्चित्तैनिष्क्रीतत्वात् । ब्रह्मलोकं महीयते ब्रह्मलोकं स्थानविशेषे महिमानं प्राप्नोति ।

दर्शनान्तरं ब्रह्मरूपः सम्पद्यत इति सिद्धम् ॥ २६० ॥

इति श्री भट्टमेघातिथिविरचिते मनुभाष्ये चतुर्थोऽध्यायः ॥ ४ ॥

## अथ पञ्चमाध्यायः ५।

श्रुत्वैतातृषयो धर्मान् स्नातकस्य यथादितान् ॥ इदमूचुर्महात्मानमनत्तप्रभवं भृगुम् ॥ १ ॥

ब्रह्मचारिगृहस्थयोरध्यायत्रयेष ये धर्मा विहितास्ताञ्च्कुत्वा ऋषया मरीच्यादयो भृगुमाचार्यमिदं वच्यमाणं वस्त्वब्रुवन् पृष्टवन्तः ।

"नतु चात्र स्नातकस्येति श्रूयते । तत्र त्रह्मचारिष्ण्हणं किमर्थम् ?''। उच्यते । वृत्तसंकीर्तनमेतत् । त्रह्मचारिणो धर्मा उक्ता एव ।

महात्मानमनरः प्रभविमिति च भृगुविशेषणम् । अनजादग्नेः प्रभव उत्पत्ति-र्थस्य तम् । "ननु प्रथमेऽध्याये 'श्रहं प्रजाः सिसृज्ञः' इत्यत्र मनोरपत्यं भृगुरुक्तः''। सत्यम् । अर्थवादः । अगुत्र अग्नेः सकाशाद्भृगोर्जन्म श्रुतं तद्दर्शनेनैवमुक्तम् । तथा च नामनिर्वचनम् । "अष्टाद्रेतसः प्रथममुददीप्यत तद्दसावः दित्योऽभवत् यद्द्विती-यमासीत्तद्भगुरिति" ।

दपचारता वैतदुच्यते । तेजस्वितासामान्यादग्नेरिव प्रसव इति । न चात्राभिनिवेष्टव्यं कतरः पच्चो युक्त इति । अनिदंपरत्वादस्य शास्त्रस्य । सर्व एवायं प्रश्नप्रतिवचनसन्दर्भी वच्यमाणस्यान्नदेषस्य गौरवज्ञापनार्थः । परिग्रँह-दुष्टादन्नस्वभावदुष्टं गुरुतरमिति । सम्बन्धिदेषात्स्वरूपदेषो बलवानन्तरङ्गत्वात् ।

"ननु च पूर्व बहुतरं प्रायश्चित्तं श्रूयते 'ग्रमत्या चपणं त्र्यहमिति'। इह तु 'शेषेपूपवसेदहरिति'। तत्कषमस्य गुरुतरत्वम् १''।

डच्यते। लग्धनाद्यपेचमेतत्। तेषु हि 'मत्या जम्ध्वा पते'दिति पतितप्राय-श्चित्तं भवति। ॥१॥

> एवं यथाक्तं विपाणां स्वधर्ममनुतिष्ठताम् ॥ कथं मृत्युः प्रभवति वेदशास्त्रविदां पूभा ॥ २॥

यन्महर्षिभिः पृष्टं तिद्दानीं दर्शयति ।

एतेन शास्त्रस्यापारपरामर्शः । यथोक्तिमिति शास्त्रार्थं परामृशति ।

एतेन शास्त्रसन्दर्भेण यादृशो धर्म उक्तस्तत्पुनस्तमनुतिष्ठतां द्विजातीनाम् । 'विप्र'मह
गस्य दर्शनार्थत्वाद्वस्यति ( ऋो० २६ ) ''एतदुक्तं द्विजातीनामिति'' ।

[ पश्चम: ग्रध्याय: ]

मनुस्मृति:।

क्यं मृत्युः प्रभवित —स्नातकावस्थायां ब्रह्मचर्यावस्थायां वा । यतः परिपूर्णायुः भिंस्तैर्भवितुं युक्तं पुरुषायुषजीविभिः । शतवर्षे पुरुषायामायुक्ततः पुराऽपमृत्युना मरया-मेषां न युक्तम् । यत उक्तम् 'श्राचाराद्धभते द्यायुः" (४।१५६) ''जपतां जुह्नता-मिति" (४।१४६) ॥ २॥

स तानुवाच धर्मात्मा महर्षान्मानवे। भृगुः ॥ श्रूयतां येन देषेण मृत्युर्विमान् जिघांसति ॥ ३ ॥ अनभ्यासेन वेदानामाचारस्य च वर्जनात् ॥ आलस्यादन्नदेशाच मृत्युर्विमान् जिघांसति ॥ ४ ॥

"ननु च स्वधर्ममनुतिष्ठतामिति प्रश्नेन युक्तं 'येन दोषेग्रोति' उत्तरश्च प्रन्थो नैवापपद्यते''।

डच्यते । स्नम्यासेनेत्यादिदृष्टान्तत्वेनोच्यते । यथा भवद्भिः प्रतिपन्ना वेदानभ्या-साद्यः पुरायुषो मरणहेतवः, एशं वच्यमाणोऽन्नदोषः । सत्स्विप वेदाभ्यासादिषु न तावत्स्वधर्मी यः पूर्वत्र कथितः, कि त्वयमन्नदेषो गरीयस्तरः । पृथक् प्रकरणाच्चैतद-मिधीयते । ॥ ४॥

> लग्जनं गुञ्जनं चैंव पलाण्डुं कवकानि च ॥ अभक्ष्याणि द्विजातीनाममेध्यप्रभवानि च ॥ ५ ॥

लशुनाद्यः पदार्था लोके प्रसिद्धा एव।

कवकशब्दो जातिशब्दः। कचित्क्रयाकुरिति प्रसिद्धेऽर्थे मन्यते। छत्राकानि कवकान्येव। तथाहि कवकशब्देन प्रतिषिद्धं, छत्राकशब्देन प्रायिश्चत्तं वच्यति (ऋो०१६) ''छत्राकं विड्वराहं चेति''।न च छत्राकं नाम पदार्थान्तरं प्रसिद्धम्। न चात्तर-वर्धसामान्येन यो यच्छत्राकारस्तं तं छत्राकमिति युक्तं प्रतिपत्तुम्। तथा स्नति सुव-चितादीनां समाचारिवरोधी प्रतिषेधः प्राप्नोति। तस्माद्यान्येव कवकानि तान्येव छत्रा-काणि। तथा च निरुक्त कारः—''ज्ञुण्णमिहच्छत्रकं भवति यत् ज्ञुद्यत इति'। तेन च्यान्येतानि भूमावकुष्टायामनुपूर्वजायां च सितवर्णानि जायन्ते तानि च कवकानि। वद्यति च 'भौमानि कवकानीति'। दिर्शतं च 'पदा ज्ञुण्णमिवेति'। पादप्रहारेण यानि ज्ञुद्यन्ते। यते। याने वृत्ताद्गुल्माज्जायन्ते तेषां तदाकाराणामप्रतिषेधः ।

कुकुण्डानि कवकानि वैद्यके व्याख्यातानि । एतच व्याख्यानं न गवादिशब्द-वत् । शाके कवकशब्दी लोके प्रयुज्यते । अतोऽस्य समाचाराद्वेद्यकादिशास्त्रार्थे निश्चयः । प्रदर्शितश्चासी । पश्चमः

लग्रुनादीनां तु समानवर्षागन्धा अपि विष्णुना प्रतिषिद्धाः । पाराशरिकायां तु शब्देनैव निषेधः प्रायश्चित्तविशेषार्थे उक्तः ''चान्द्रायणमिति'' (अ०११ ऋो०१०६)। तेन लवतककिष्णिकारादीनां प्रतिषेधः ।

स्मिध्यमभवान्यमेध्यजातानि च संसर्गजातानि ।

श्रन्ये त्वाहुर्भूत्ववास्तूकवत्केवलामेध्यप्रभवानां युक्तः प्रतिषेधः । ततश्च यान्यधिक-पुष्ट्यर्थे धान्यशाकादीन्यमेध्यचेत्रजातानि संसृज्यन्ते तानि न दुष्यन्तीति ।

तदयुक्तम् । श्रुतेः सर्वस्याप्यभद्यत्वात् । इहापि च यद्यमेध्यसंसर्गमन्तरेण न किंचिद्वस्तूत्पद्यते ततः स्यादपि । यतस्तु किंचिन्मेध्याज्जायते किंचित्संसृष्टात्तते।ऽयं प्रतिषेधः केवलेऽमेध्यप्रभवे, न संसृष्टे, श्रवतिष्ठते ।

मांसस्य सत्यिप शुक्रशोणितामेध्यप्रभवत्वे नायं प्रतिषेधः, पृथक्प्रकरणा-रम्भात्तस्य ॥ ५ ॥

> ले।हितान् द्वसनिर्यासान् त्रश्चनप्रभवांस्तथा ॥ शेलुं गन्यं च पीयूषं प्रयत्नेन विवर्जयेत् ॥ ६ ॥

वृत्तकोटरस्रावेण हेत्वन्तरेण वा वहिर्यनमूलस्कन्धफलपलाशशास्त्राकुसुमन्यतिरिक्तं वृत्तलग्नं जायते स वृक्षनिर्यासः।

लोहितप्रह्णात्कपूरादीनामप्रतिषेधः।

व्रथनाच्छेदनाद्येषां प्रभवे। जन्म । एवं वृच्चादेर्वरुकप्रदेशा ये तत्रैव जायन्ते तेषा-मलोहितानामप्रतिषेध:।

श्रेतुः श्लेष्मातकः प्रसिद्धो वैद्यकादिशास्त्रेभ्यः । न तु सुतस्य चीरस्य सन्तानिका, श्रप्रसिद्धत्वात् । यत्तु ''पीयूषसाइचर्यात्सन्तानिका युक्तेति'',—भवति साइचर्य विशेष-हेतुरुभयत्र प्रयोगे सति, न पुनः साइचर्यमदृष्टप्रयोगार्धां प्रयोगञ्जापकम् ।

गठयं च । गव्यप्रहणान्माहिषादेरप्रतिषेधः । श्रनाद्यमग्निमात्रसंयोगात्पिण्डीभूतमनासक्तं च । सद्यःप्रस्ताया गोः चोरं 'पीयूष'शब्देनोच्यते ।

"नतु च चीरस्य सविकारस्य दशाहं चाभच्यतां वच्यति । त्रिचतुराणि वाऽहानि ताहरं चीरं भवति"।

सत्यम् । यदि कथंचित्कस्या श्रिप दशाहात्परेण भवति तदिदमर्थवत् । प्रयत्नेनेत्यादि पदद्वधं श्लोकपूरणार्थम् । श्रभच्याणीत्यनुवर्तते ॥ ६ ॥

> दृथाकुसरसंयावं पायसापूपमेव च ॥ अनुपाकृतमांसानि देवान्नानि हवींषि च ॥ ७ ॥

अत्र कृसरसंगाविमिति समाहारे द्वन्द्वः । तिलैः सह सिद्ध श्रोदनः 'कृसर'-शब्देनोच्यते । संगावे। भोज्यविशेषः सर्पिर्गुडतिलादिकृतः पुरेषु प्रसिद्धः ।

मनुस्मृतिः।

"ये तु यौतिर्मिश्रणार्थत्वाद्यानि मिश्रीकृत्यात्रानि साध्यन्ते मुद्गकुष्ठकादिभिस्तानि संयावशब्देनोच्यन्त" इति, तेषां कृसरप्रहणमनर्थकम् । सोऽपि ह्यनेन प्रकारेण 'संयाव' एव ।

वृष्णाशब्दः सर्वत्रातुषज्यते । यदात्मार्थे क्रियते, न देविपत्रतिथ्यर्थम् । तदा कुसरादीनामुपदेश इति ।

तदयुक्तम् । न हि गृहस्था एकेनार्थेन पचन्ति । हविष इवावापात्प्रभृति ताद्दथ्यें नादेशः । किंतर्हि अनुदिष्टविशेषस्य सामान्यतः कृतस्यान्नस्य पञ्चयज्ञानुष्ठानं विहितम् । तत्राकृतवैश्वदेवस्य भाजने विहितातिक्रमः, न पुनः प्रतिषेधः समस्ति । तथा हि हे प्रायश्चित्ते भवतः । विहितातिक्रमात्प्रतिषिद्धसेवनाच । कृसरादयस्तु देवताविशेषं वास्तुयज्ञादिविषयमनुदिश्य कृताश्चेदाद्विकविधयोऽपि प्रतिषिध्यन्ते ।

यश्चापि 'नात्मार्थ' पचेदिति' सोऽत्यवश्यक्तव्यत्वात् कृतातिकमस्य भोजनप्राप्यनुवादे। न पुनः प्रतिषेधः। तथा स्ति द्विमूलकल्पनाप्रायश्चित्तं स्यादित्युक्तम्। न
चान्यार्थत्वेनापि कृतस्यात्मार्थता पाकस्य निषेद्धं शक्यते। पच्यमानार्थो हि पाकस्तस्य
तद्द्वारिका न शक्या श्रात्मार्थता निषेद्धं, तेनैव वृत्तिविधानात्। न हि भृत्यादिशिष्टभोजनं गृहस्थस्य शेषसंस्कारा न चात्र सङ्कल्पः श्रुतो, येन 'मदर्थं पच्यतामिति' पाककाले
संकल्पमात्रं निषिध्यते। श्रात्मार्थं चे।त्तरकालमविचार्येत्युच्यते। मिथ्यासङ्कल्पदे।पश्च
स्यात्—देवतार्थतया सङ्कल्पितस्यात्मार्थतया योग इति। तस्मादयमनुवादे। 'यत्पचेत्रात्मार्थमेवे।पयोऽचं प्राग्विधेवेंश्वदेविकादिति'।

तथा च श्रपक्वभाजनेऽपि विधिमेतं स्मरन्ति—''यदन्नः पुरुषो राजंस्तदन्नास्तस्य हेवता' इति (रामायणे श्रयोध्याकाण्डे )।

न च बुभुक्तमाग्यस्यैवाधिकारः, गार्हस्थ्यप्रतिपत्तिनिमिक्तत्वात् । तेन यदहर्न भुज्जीत तदहर्ष्यकुर्वन्प्रस्यवैति ।

एतदुक्तं भवति । स्वार्थ वा पचतु परार्थ वा, मा पाचीदिति सर्वथा कृतवैश्वदेवार्ति-क्रमग्रवता अपि न प्रवर्तन्ते इति नित्यतामनुबद्दति । यच्चापि पठिति—''लै।किके वैदिके वाऽपि हुतोत्सृष्टे जले चितौ । वैश्वदेवस्तु कर्तव्यः पश्चसूनापनुक्तये'' इति --धनेनापि नित्यतैवे।च्यते। न हि वैदिके वैश्वदेवसम्भवः । न च स्मार्तवचने प्रमाग्रमस्ति ।

पायसापूपिमिति । पयसा सिद्ध ग्रे।दनः 'पायसः', न दध्यादि पयोविकारः । स्रपूपाः पुरे।डाशाः ।

पिश्वमः

मनुस्मृति:।

देवाद्वानि समाचारप्रमाणकानि ।

हवीं षि श्रुतिविहितानि होतव्यानि — प्राग्यहहोमाद् — यतो हवि:शेषस्य भच्यता वच्यति ।

स्रनुपाकृतस्य अयज्ञाहतस्य पशोर्मांसानि । 'उपाकरणं' पशोः संस्कार-विशेषः । स पद्ययागेषु विहितः । एतेन च यज्ञोपयुक्तशेषभद्यता मांसस्य लच्यते ।

वृथाशब्दाधिकारेऽत्यनुपाकृतप्रहृग्णमितिथ्यादिशिष्टस्यापि गोव्यजमांसस्य प्रतिषेधार्थम्। गोव्यजमांसमेव वाऽनुपाकृतशब्देन विविचितम्। गोव्यजस्यैव तत्रालम्भश्चोदितो यतः शिष्टं प्रोचितमित्युक्तम् ॥ ७ ॥

> अनिर्दशाया गोः क्षीरमेष्ट्रमैकशफं तथा ॥ आविकं सन्धिनीक्षीरं विवत्सायाश्च गोः पयः ॥ ८ ॥

यदीह अनिर्दशाहं गोः चोरमिति पाठः उष्ट्रादीनामिष दशाहादिकः प्रतिषेध ग्राश-ङ्करते । अनिर्दशामहणानुष्टत्या तत्र समाचार त्र्यात्यन्तिकप्रतिषेधार्थ श्राश्रयणीयः । श्रानिर्दशाया इति तु स्त्रीलिङ्गपाठे त्र्याशङ्केत्र नास्ति । न हि तद्धितान्तरैरनिर्दशाया श्रीष्ट्रमित्यादिभिः सम्बन्धोपपत्तिः ।

डत्तरत्र च पुनः चीरप्रहणात्समाचाराच्च उष्ट्रैकशफाविकानिर्दशगवीचीराणि सविकाराणि प्रतिषिध्यन्ते । सन्धिनीविवत्सयोस्तु चीरमेव ।

स्रनिर्दशा च गैरिक्यते यस्याः प्रस्ताया दशाहान्यनतिकान्तानि ।

सन्धिनी या उभयोः प्राप्तदोद्दा कथंचिदन्यतरिसन्दुद्धते । प्रातरप्रदुग्धा साथं दुद्धते । सा तु स्वल्पचीरत्वादेकस्मिन्नेव काले, साऽसी सन्धिनी ।

कश्चिदाह या मृतस्ववत्सा परकीयं वत्सं संचार्य दुद्यते सा 'सिन्धिनी'। 'विवत्सा' तु या सत्येव वत्से विनाकृतवत्सा वत्सप्रस्रवणमनपेच्य कुष्ठकयवशालितुषादिना भोजन-विशेषेण दुद्यात्।

विवत्साया इति । एतेनैव वत्सप्रहणेनावत्सा धेनुरानीयतामितिवद्गोरिति लब्धे गोप्रहणमजामहिष्ये।रप्रतिवेधार्थम् । न पुनरिनर्दशाया इत्यत्र । अत्रश्च गोप्रहणं तत्राजाद्युपलचणार्थम् । तथा च गै।तमः (१७।२२-२३) "गोश्च चीरमिनर्दशायाः स्तके । अजामहिष्ये। अर्थाह ।

पयाप्रहणं सन्धिनीचोरमिति समासान्तवर्तिनः चीरपदस्य नातिसुकरः सम्बन्धो यतः ॥ ८ ॥

त्रारण्यानां च सर्वेषां मृगाणां माहिषं विना ॥ स्त्रीक्षीरं चैव वर्ज्यानि सर्वश्चक्तानि चैव हि ॥ ९ ॥ स्रारण्या गोहस्तिमर्कटादयः।

भ्रध्यायः ]

पुंसां चौराभावः । सर्वेषां मृगाणामिति जातिमात्रविवचायां पुंश्चिङ्गिनिर्देशसा-मर्थ्यात्स्त्रीभिः सम्बन्धः । मृगचीरं कुक्कुटाण्डमितिवत् । दर्शितं चैतत्पुम्भावविधै। महाभाष्यकारेण ।

माहिषं विना । पयोपेचया नपुंसकनिर्देशः ।

स्त्री मानुषी। यद्यपि 'स्त्री गीः सोमकयणी'त्यादे सास्नादिमत्यर्थे प्रयोगदर्शनम्, तथापि जात्यन्तरस्याप्रकृतत्वात् प्रसिद्धतरत्वात् तत्र प्रयोगः स्यात्। ''स्त्रियो मधुरमि-च्छन्ति स्त्रियो रक्षमनुत्तममिति'' नार्थेव प्रतीयते।

एवकारमञ्जनादिप्रतिषेधे व्याचचते । न केवलं स्त्रीचीरं भच्यो वर्ज्य किंतही न्या-स्वत्येवंविधासु कियासु । एष तु स्मृत्यन्तरस्नमाचारसापेच एव शब्दः सूचको युक्तः, न त्वस्यार्थस्य वाचकः ॥ स ॥

> द्धि भक्ष्यं च शुक्तेषु सर्वं च द्धिसम्भवम् ॥ यानि चैवाभिषूयन्ते पुष्पमृत्तफलैः शुभैः ॥ १०॥

श्रविशेषेण सर्वशुक्तेषु प्रतिषिद्धेषु केषुचिदयमपवादः। श्रुक्तान्युच्यन्ते यानि प्राप्तसारस्यानि कालात्ययेन द्रव्यान्तरसंसर्गेण वाऽऽम्लतामापद्यन्ते। यथाऽऽम्रातका-दीनि मधुराणि चिरकालमतिरसत्वाच्छुक्तानि भवन्ति। निष्पीद्धिता मधुररसः काल-तेऽम्लतामेतीत्यादिना एवंविधानि। यानि तु स्वभावतेऽम्लानि दाद्धिमामलकजम्बीरादीनि तानि नैव 'शुक्तानि'। यानि च प्राप्तकालोत्पत्त्यादीनि। न ह्ययमाम्लपर्यायः शुक्तशब्दः। तत्र केवलानि पाकतः शुक्तानि प्रतिषिध्यन्ते। द्रव्यान्तरैश्च पुष्पमूलकादिभियीजितान्यत्र ज्ञायन्ते। तथा च गौतमः ( श्र० १७ सू० १४ ) ''शुक्तं केवलमदिध''।

स्मिष्यन्ते । अभिषव उदकेन संसृज्य परिवासनम्।

''यद्ये वं काल एव तहा म्लताहेतुः"।

सत्यम्। एतान्यपि द्रव्याणि। तृतीया च करणे सहयोगे वा। पुष्पादिभि-रुदकोन सह अभिष्यन्ते सन्धीयन्ते।

केचित्त्वाहु:—यत्र पुष्पमूलान्यम्लतां जनयन्ति । यानि दाखिमामलकादीनि शुक्तानि तानि भत्त्याणि, यानि द्राचादिभिर्मधुरैराभषूयन्ते सन्धीयन्ते तानि न भत्त्यन्ते । ध्रिभषवे ह्युच्यते शुक्तताजननम् । यानि पुष्पादिभिः शुक्तोक्रियन्ते । न च द्राचादीनि शुक्ततापादकानि । किंतिर्हि केवल पव कालः ।

एतत्तु न सम्यक्। अशब्दार्थत्वात्। न हि 'सोममभिषुणोतीति' शुक्तं करोतीति प्रतिपत्तिः। किंतर्हि य एव प्राग्व्याख्यातोऽर्थः।

पिश्वमः

ध्यध्यायः ]

दिधसम्भवं उदिधनमस्तुकिलाटकूर्चिकादि ॥ १० ॥

क्रव्यादः शकुनीन् सर्वान् तथा ग्रामनिवासिनः ॥ श्रनिर्दिष्टांश्चैकशफांष्टिष्टिभं च विवर्जयेत् ॥ ११ ॥

क्रव्याद श्राममांसभत्तकाः कङ्कगृधादयः । श्रभत्त्यवत्कवेवलाममांसभत्तका गृह्यन्ते । न तूभयरक्ता मयूरादयः ।

यामनिवासिनः श्रक्रव्यादा श्रिपः। एकशका श्रश्वाश्वतरगर्दभादयः। श्रिनिदिष्टास्तु नभच्यत्वेनोक्तास्ते न भच्या इति । ये तूक्तास्तर्भेव भच्याः। ये तूष्ट्रवडवश्रचगौरगर्दभाः प्रजाकामस्तेषां च मांसमश्रोयादिति ।

"ननु च श्रुतित एव तत्र भच्यावाप्तिः । प्रत्युत निर्दिष्टमहणे सित श्रुतौ चोदितानाम-न्यत्र भच्यताशङ्का, 'ग्रानिर्दिष्टान्वर्जयेत्र निर्दिष्टानिति' वाक्यार्थप्रतिपत्तेः । न च स्मृतौ केचिद्भच्यत्वेन निर्दिष्टाः, येन तद्वप्रतिरिक्तविषयमनिर्दिष्टमहणं व्याख्यायेत । ग्रातः श्रुतौ येऽनिर्दिष्टास्ते न भच्या इति प्राप्नोति' ।

उच्यते । आचाराविरोधी स स्मृत्यर्थः । अनिर्दिष्टमहण्मनुवादः ।

टिहिभः शकुनिरेव, टिटीति यो वाशते। प्रायेग शब्दानुकरणनिमित्तं शकुनीनां नामधेयप्रतिलम्भः। तदुक्तं निरुक्तकारेण 'काक इति शब्दानुकृतिस्तदिदं शकुनिषु बहुलमिति'॥ ११॥

कलिबङ्क प्रवं इंसं चक्राह प्रामकुकुटम् ॥ सारसं रज्जुदालं च दात्यृ हं शुकसारिके ॥ १२ ॥

कलिं ब्रिंग प्रामचटको निगमेषूक्तः । प्रामवासित्वात्तस्य सिद्धे प्रतिषेधे पुनः प्रतिषेधः स्त्रियाश्चटकाया स्रभ्यनुज्ञानार्थः । पुंशब्दो ह्ययं वृषभवत् । स्रन्ये त्वारण्यस्य निवृत्त्यर्थं मन्यन्ते । ते हि वर्षासु वनवासिने। भवन्ति । बाहुल्यव्यपदेशाञ्च प्रामचटका उच्यन्ते । यथा महिषा स्रारण्याः ।

स्वहं सचक्रवाकानां वच्यमाणजालपादप्रतिषेधात्सिद्धे प्रतिषेधे नित्यार्थे ब्रह्णम्। स्रत स्राट्यादीनां विकल्पेन भच्यां गम्यते।

यामकुक्कुटम् । प्रामप्रहणादारण्याभ्यनुज्ञानम् ।

"कुतः पुनरारण्यस्याभद्यताशङ्का"।

स्मृत्यन्तरे हि "कुक्कुटो विकिराग्वामिति" पठ्यते । श्रतश्चाविशेषेग्वाभच्यता प्राप्ता वचनेन । तस्य सामान्यप्रतिषेधस्य विशिष्टविषयता प्रज्ञायते ।

"नतु विकल्पः कस्मान्न भवत्यनेन शास्त्रेषास्याभ्यनुज्ञानाच्छास्नान्तरेष चाविशेषेष तस्यापि प्रतिषेधात्"। नायं विकल्पस्य विषयः । विरोधे हि तुल्यबलानां विकल्पो न चात्र विरोधोऽस्ति । न ह्यनयोः स्मृत्योः शास्त्रभेदोऽपि । सामान्यस्य विशेष उपसंहर्तुं न्याय्यत्वात् । शास्त्रा-न्तरतस्तृतीयस्याप्येकशास्त्रस्य दर्शितत्वात् ।

"यद्योवं जालपादप्रतिषेधस्यापि हंसादिविशोष प्रवेषपसंहारी युक्तो नाविशेषेण काकजालपादानां सर्वेषां प्रतिषेधः"।

भवेदेवं यद्यपैक्षियोऽयं प्रन्थः स्यात्। भिन्नकर्तृके त्वपैक्षियत्वे न सामान्यस्य किंचित्प्रयोजनं हंसादिविशेषमात्रपर्यवसाने। भिन्नकर्तृकत्वे तु पैक्षियत्वे स्वति सामान्य- दिशिनो विशेषविषयमज्ञानं सम्भवति, विशेषदिशिनोऽपि सामान्यविषयम्। उभयोश्च मूलकल्पनायामेकस्य सामान्यवेदनं वचनमूलं कल्प्यते, ध्रन्यस्य विशेषवचनम्। तयोश्च वैदिकयोभिन्नशास्त्राधितयोरस्ति शास्त्रभेदे, एकवान्यतेव न्याय्या। न च वेदे पर्यनुयोगोऽस्ति, 'किं सामान्येन यदि विशेषनिष्ठता'; तस्य कर्तुरभावात्। श्रुताद्धि तत्र प्रति- पत्तिः केवलशब्दशक्तिसमाश्रिता। न प्रयोजनवशेनार्थान्वरकल्पनम्।

र्ज्जुदालादयः शाकुनिकेभ्य उपलब्धव्याः ॥ १२ ॥

प्रतुदान् जालपादांश्च काेयष्टिनखविष्किरान् ॥ निमज्जतश्च मत्स्यादान् साेनं वल्लूरमेव च ॥ १३ ॥

प्रतुद्य प्रहृत्य चञ्च्वा ये भच्चयन्ति । स्वभाव एष एषां पच्चिषाम् । प्रतुदाः शतपत्राह्यः । जालपादा ग्राट्यादयः । तेषां विकल्प उक्तः ।

"ननु च यत्र विकल्प अन्यतरत्रेच्छातः प्रवृत्तिः । सा चाप्रतिषिद्धेष्विप स्थितैव । लीकिकं हि भच्चणं, तत्सत्येवार्थित्वे । न शास्त्रीयं, येन नियमतः स्थात् । तत्र विकल्पि-तस्य प्रतिषेधस्य न किंचित्प्रयोजनं पश्यामः" ।

उच्यते। इत्तोत्तरमेतत्।

"यत्राबुद्धिपूर्वप्रयोगाच्छव्दादेवार्थावगितः। पैरिष्यस्त्वयं प्रन्यः समाहितचेतसा प्रयत्नवता शतसाहित्रकं संचेष्तुमाचार्थेष प्रणीतः, यत्राशक्यमनर्थकं प्रयोक्तुम्। श्रत् श्राचार्याभिधानं उन्नीयते। नतु जासपादप्रतिषेधेऽस्रति तद्विशेषं हंसं स्वशब्देन निषेध-यति। यत एतदपि स्मरणमेव। श्रन्ये तु जासपादिस्वित प्रमादपाठः स्थात्"।

उक्तं चैतदिङ्गितेन चेष्टितेन महता वा सूत्रप्रणयनेनाचार्याणामभिप्राया जिल्यन्ते । विशेषश्चात्रानुमीयते । "जालपादादि न भचयेत्" इति विविचते सामान्यप्रतिषेध उभयोगर्थवत्वाय ।

यत्र मौसविकयार्थाः पशवो इन्यन्ते सा सूना । आपयो मांसस्येत्येके ।

वल्लूरं मांसं संशोध्य चिरस्थापितम्।

858

नखैर्विकीर्य भचयन्ति ते नखिविष्किराः । मयूरकुक्कुटाइयः।

श्रापत्स्विति वचनात्तु तेषां पाचिकी भद्दयताऽत्यस्ति । स हि पठित 'कुक्कुटो विकिराणामिति'। न चास्य मानवस्य वचनस्य कुक्कुटोपसंहारः शक्यो वक्तुं कुक्कु-दनामग्रहणस्यानर्थक्यप्रसङ्गात् ॥ १३॥

> वकं चैव वलाकां च काकोलं खद्धारीटकम्॥ मत्स्यादान् विड्वराहांश्च मत्स्यानेव च सर्वशः ॥ १४ ॥

वकवलाकाकाकालादीनां मत्स्यादयहणात्सिद्धे प्रतिषेधे तदन्येषां विकल्पार्थ पुनर्वचनम् ।

मत्स्यादा अपिचापोऽपि मत्स्यादमहणादभद्या विज्ञेयाः नकादयः, कियानिमित्तत्वा-न्मत्स्यादशब्दस्य

काके।लश्च श्येने। देशान्तरप्रसिद्धे:, अयं बाह्णोकेष्वेवमुच्यत इति प्रसिद्धम् ।

विड्वराहप्रतिषेधाच्चारण्याभ्यनुज्ञा प्रामवासिप्रतिषेधश्च पूर्वसूत्रे प्रकरणाच्छकुनि-विशेषणार्थी विज्ञेय:। एवं हि चेह विड्वराह्यहणमर्थवद्भवति। यामवासी शूकरो 'विड्वराहः'।

"ननु च यदि तत्र प्रकरणाद् प्रामवासिनः पत्तिणो गृह्यन्ते, इहापि 'मत्स्यादाः' पिचया एव प्रहीतुं न्याय्याः"।

नैवम् । न चात्र शकुनीनां प्रकरणमस्ति विड्वराहमत्स्यानामपिचणामपि निर्देशार्थम ।

सर्वशः सर्वदा ।

उत्सर्गोऽयं ग्रस्यापवादं वच्यामः ॥ १४ ॥

ये। यस्य मांसमश्राति स तन्मांसाद उच्यते ॥ मत्स्यादः सर्वमांसादस्तस्मान्मत्स्यान् विवर्जयेत् ॥ १५ ॥

पूर्वस्य मत्स्यप्रतिषेधविधेरर्थवादे।ऽयम् ।

यत्सम्बन्धिमांसं योऽश्लाति स तन्मांससम्बन्धिन्याऽशनिकयया व्यविद्श्यते । यथा सर्पादा नकुलः, मार्जारा मृषकादः, इत्यादि । यस्तु मत्स्यादः स सर्वमांसाशी भवति । गोमासाद इत्यपि व्यपदेष्टुं युक्तः । अतो निन्दातिशयानमत्स्यान्विव जयेत् ॥ १५ ॥

पाठीनरोहितावाद्यौ नियुक्तौ ह्व्यकव्ययोः ॥ राजीवाः सिंहतुण्डाश्च सशल्काश्चैव सर्वशः ॥ १६ ॥

पाठीनरोहितौ मत्स्यजातिविशेषा तयोई व्यक्तव्यनियोगेन श्राद्धादा भत्त्यताऽ-भ्यनुज्ञायते, नान्वाहिको भोजने। राजीविसिंहतुण्डसशल्कानां सर्वशः इव्यकव्या-भ्यामन्यत्राप्यनिवृत्तिभीजने ।

राजीवाः पद्मवर्णाः कैश्चिदिष्यन्ते । अपरैस्तु 'राजयो' रेखा येषां सन्ति । सिंहतुण्डाः सिंहाऋतिमुखाः ।

स्थल्काः शकलिनः ॥ १६॥

ग्रध्यायः ]

न भक्षयेदेकचरानज्ञातांश्च मृगद्विजान् ॥ भक्ष्येष्वपि समुद्दिष्टान् सर्वान् पश्चनखांस्तथा ॥ १७ ॥

एकचराः सपीलुकादय एकाकिनश्चरन्ति ।

अज्ञातान्नामतेः जातिविशेषतश्च ।

मृगद्विजान् । मृगाः पत्तिषश्च न भद्याः ।

भक्ष्येष्विप समुद्विष्टान् । येऽप्रतिषिद्धास्ते ताद्रूत्ये असति भच्यता प्राप्ताः समु-दिष्टा इव भवन्ति । न तु भन्याणां समुद्देशोऽस्ति । परिहर्तव्यतया विशेषते।ऽविज्ञाता भच्यपद्मपतिता 'भच्येष्वपि समुद्दिष्टा' इत्येवमुच्यन्ते ।

पञ्चनखाञ्च वानरशृगालादयः। सव्यव्हणं पादपूरणार्थम् ॥ १७॥

> रवाविधं शल्यकं गोधां खङ्गकूर्मश्रशांस्तथा॥ भक्ष्यान् पश्चनखेष्वाहुरनुष्टांश्चैकताद्तः ॥ १८ ॥

पञ्चनवानां मध्याच्छ्राविधादयो भत्त्याः। स्मृत्यन्तरे तु खङ्गे विकल्पः। तथा च वशिष्ठः ( १४ । ४७ ) "खङ्गे तु विवदन्ते" इति ।

उष्ट्वर्जिता एकतादता गाव्यजम्गा भन्याः।

"ननु च श्वावित्प्रभृतीनां पञ्चनखानां भच्यत्ववचनादन्येषामभच्यतासिद्धेः सर्वान्य-ञ्चनखानिति प्रतिषेधवचनमनर्थकम्''।

नैष देाषः । सर्वशब्देन प्रतिषेधे स्पष्टा प्रतिपत्तिर्भवति । भत्त्यविशेषनिर्देशेन तद्दन्येषां या ग्रभच्यताप्रतिपत्तिः सा ग्रानुमानिकी प्रतिपत्तिः । गौरवं हि तथा स्यात् ॥ १८ ॥

> छत्राकं विड्वराहं च लशुनं ग्रामकुकुटम् ॥ पलाण्डुं गृञ्जनं चैव मत्या जग्ध्वा पतेदृद्धिजः ॥ १९ ॥

छ्वाकं कवकानि।

पश्चमः

श्रध्यायः

मनुस्मृति:।

82E

विड्वराहः प्रामशूकरः खतन्त्रविहारः।

एतानि भच्चित्वा पतितो भवेत् । पतितप्रायश्चित्तं कुर्यात् । वच्यति च (११ । ५६) ''गर्हितान्नाद्ययोर्जिग्धः सुरापानसमानि षट्'' ।। १-६ ।।

श्रमत्यैतानि षड् जग्ध्वा क्रच्छ्ं सान्तपनं चरेत् ॥ यतिचान्द्रायरां वाऽपि शेषेषूपवसेदहः ॥ २० ॥

स्रमत्या स्रबुद्धिपूर्वे षट् जग्ध्वा षण्यामन्यतममपि। भन्नग्रस्य स्रविधेयत्व-निमित्ततया साहित्यस्याविवन्ता।

शेषेषु स्रभक्षेषु भवागे ले।हितवृत्तनिर्यासादिषु एकमहोरात्रं न भुक्षीत । स्रहः-शब्दो रात्राविष दृष्टप्रयोगः । "श्रहश्च कृष्णमहर्र्जुनं चेति" (ऋग्वेद ६ । ६ । १ ) । येषु चात्र प्रकर्णो प्रतिषिद्धेषु प्रायश्चित्ताधिकारे प्रतिपदं प्रायश्चित्तमन्यद्भक्ष्यते "क्रव्यादस्करे"त्यादि (११ । १५६ ) तत्र तदेव द्रष्टव्यं प्रतिपदविहितत्वात् । स्रस्य चे।पवासस्यान्यत्र चरितार्थत्वात् ॥ २० ॥

> संवत्सरस्यैकमपि चरेत्क्रुच्छ्ं द्विजोत्तमः ॥ अज्ञातभुक्तशुद्धचर्यं ज्ञातस्य तु विशेषतः ॥ २१ ॥

भाज्यशूद्रगृहभोजिनी ब्राह्मणस्येद्रमुच्यते ।

यस्य शृद्रस्य गृहे यानि त्राह्मणानामभाज्यान्यन्नानि सम्भवन्ति, न दूरतः परिहियन्ते, तादृशस्य गृहे यो त्राह्मणोऽन्नं भुङ्के तस्य प्रतिषिद्धान्नभाजनाशङ्कायां प्राजापत्यकृष्ट्रचरणमुपदिश्यते । अविशेषनोदनायां प्राजापत्यं कृष्टं प्रतीयत इति वन्त्यामः ।

स्रज्ञातभुक्तशुद्धवर्षमज्ञातदेषशङ्कायामाद् । देषो यदि भुङ्के तस्य शुद्धार्थम् । "ननु च ईदृशस्य शुद्धि वद्त्यति (५।१२७) "ब्रहृष्टमद्भिर्निर्धिक्तमिति" । तस्य विषयं तत्रैव दर्शयिष्यामः ।

ज्ञातस्य तु दे।षस्य विशेषतः वैशेषिकं प्रायश्चित्तं कर्तव्यम्, यस्य यद्विहितं प्रतिपदम् ॥ २१ ॥

यज्ञार्थः ब्राह्मणैर्वध्याः प्रशस्ता मृगपक्षिणः ॥ भृत्यानां चैव दृत्त्यर्थमगस्त्यो ह्याचरत्पुरा ॥ २२ ॥

भद्यप्रसङ्गेन हिंसाऽभ्यनुज्ञायते।

श्रत्यर्थं चुत्पीडायां भृत्यादेभोजनान्तरासंभवे भच्यमृगपिचवधः कर्तव्यः । भृत्याः प्राग्व्याख्याताः ।

स्मगस्त्यक्तथाकृतवानित्यगस्त्यप्रहणं प्रशंसार्थम् । यज्ञार्थमित्याद्योऽर्धऋोकोऽर्थवाद एव । तत्र हि वधः प्रत्यज्ञश्रुतिविहितत्वादेव सिद्धः । मशस्ता ये भन्न्यतयाऽनुज्ञाताः ।

एष एवार्थ उत्तरश्लोके विस्तरतः कर्मार्थवाद्वतया कथ्यते ॥ २२ ॥

बभूतुर्हि पुरोडाशा भक्ष्याणां मृगपक्षिणाम् ॥ पुराणेष्ट्रषियज्ञेषु ब्रह्मक्षत्रसर्वेषु च ॥ २३ ॥

षट्विंशत्संवत्सरं नाम सत्रं तत्र मृगपिचवध श्राम्नातः सोऽनेनान् इते । इं तत्र ब्राह्मणं ''संस्थितेऽहिन गृहपितमु गयां याति स तत्र यान्यान्मृगान्हिन्त तेषां तरसाः पुराडाशा भवन्ति'। अर्थवादत्वाद्व भूवुरिति भृतप्रत्यये न विवचा। तेनाद्यत्वेऽपि भवन्ति ।

एवं पुरागोष्विपि। न कोवलं कश्चिद्द्यत्वे सत्रागां व्यवहार इति दर्शनाभिप्राय-मेतत् पुरागोष्टिविति। न पुनः 'अद्यत्वे यदि केचित्सर्वाण्येव हरेयुस्तेषामेष विधिनं भवतीति' मन्तव्यम्। अथवा यः स्वयं शास्त्रार्थं वेदितुमसमर्थः केवलं परप्रसिद्धाः "महाजनो येन गतः स पन्थाः" इति न्यायेन प्रवर्तते तत्र त्वेतदुच्यते पुरागोष्टिवित। नायमिदं प्रथमको धर्मः किंतिर्हि अनादिः।

पुराणा ऋषयः । ब्राह्मणाः केचन तपःसिद्धाः, जात्यन्तरं वा । यथा महाभार-तादौ वर्णितम् ।

न चात्र निर्वन्धः कर्तव्यः "ऋषीर्णा जात्यन्तरत्वे गन्धर्वादिवत्कश्यं यागेष्व-धिकार" इति । यते। ऽयमर्थवादो येनकेनचिदात्तम्बनेन प्रतीयते ।

ब्रह्मस्त्रस्वाः ब्रह्मचित्रययज्ञाः ॥ २३॥

यत्किंचित्स्नेहसं युक्तं भक्ष्यं भोज्यमगर्हितम् ॥ तत्पयु वितमप्याद्यं हविःशेषं च यद्भवेत् ॥ २४ ॥

भक्ष्यं यत्किंचित्स्नेहसंयुक्तम् । भोज्यमोदनादि । भुक्तिभुक्योरेकार्थत्वेऽपि पृथगुपादानाद्विषयभेदोऽयं प्रतीयते ।

स्रगहितं शुक्ततामनापन्नम्।

तत्पर्युषितमप्याद्यस् । राज्यन्तरे पर्युषितमुच्यते । पूर्वेद्यः सिद्धमप्यपरेद्यः पर्युषितं भवति ।

स्नेह संयुक्तिमिति । एवं संदिह्यते । किं यत्स्नेहसंयुक्तं सत्पर्युषितं रसमिश्रशाकादि तत्पर्युषितमशितव्यम्, उत शुष्कस्यापि पर्युषितस्य भच्चणकाले स्नेहसंयोगः कर्तव्यः । भच्यापूपाद्यपि पर्युषितं भोजनकाले स्नेहेन संयोज्य भच्चयितव्यमिति । स्रत्र सन्दिश्चते—''स्नेहयुक्तानां भद्यते।च्यते, 'तत्पर्युषितमाद्यमिति'। उद्दिश्यमानं स्नेहसंयुक्तमिदं न पुनर्विधेयार्थे। न हि तच्छब्दसम्बन्धे। स्य श्रुते। यत्पर्युषितं तत् स्नेहसंयुक्तमाद्यमिति''।

उच्यते । इवि:शेषाणां पर्युषितानामस्नेहसंयुक्तानां तेषां वचनमनर्थम् । न च तेषां स्नेहसंयुक्तानां परिवासः संभवति । एवं च तेषां वचनमर्थवद्भवति यदि भोजनकाले तेषां स्नेहसंयोगां नापेच्यते । अतस्तेषां ताबद्भोजनकाल एव स्नेहसंयोगनिरपेच्चतया वचनस्यार्थवच्चम् ।

"यदोवं तथापि न संदेह:। धर्थवत्त्वाद्विशेषपदस्य विधेयार्थता स्नेहसंयुक्तशब्दस्य न्याट्या"।

उच्यते। एतावदत्र सन्देहे बीजम् । यथाश्रुतसम्बन्धस्य बलीयस्त्वात्कि हिवःशेषपद-मनुवाहोऽस्तु उतानर्थकत्वं मा प्रापदिति यत्पर्युषितं तेन स्नेहसंबन्धः क्रियताम् । तत्रान-र्थक्याद्व्यविहतकल्पना ज्यायसी । समाचारान्निर्धयः ।

सर्पिस्तैखवसामजाः 'स्नेहाः' ॥ २४ ॥

830

चिरस्थितमपि त्वाद्यमस्नेहाक्तं द्विजातिभिः॥ यवगोधूमजं सर्वं पयसश्चेव विक्रिया ॥ २५ ॥

चिरस्थितं द्विरात्राद्यन्तरितम्। श्रिपशब्दादाक्तमिस्रात्रापि सम्बन्धयितव्यम्। सनेहाक्तमिप यवगोधूमजं सक्तुपूरादि।

पयसा विक्रिया विकारा दिधमिथतादयः ॥ २५ ॥

एतदुक्तं द्विजातीनां भक्ष्याभक्ष्यमशेषतः ॥ मांसस्यातः प्रवक्ष्यामि विधिं भक्षणवर्जने ॥ २६ ॥

द्याद्येन ऋोकार्धेन पूर्वप्रकरणमविच्छिनति । तदेतदनन्तरमनुकान्तं प्रकरणमेतत् द्विजातीनां न शुद्राणामिति, उत्तरं तु यद्वच्यते तच्छूद्राणामपीति प्रकरणव्यवच्छेद-प्रयोजनम् ।

ध्रतश्च मांसभच्च प्रकारो वच्यते । यच तद्वर्जनेन फलं तच्छूद्स्यापि भवतीति । ध्रन्यथा "ध्रभच्याणि द्विजातीनाम्" (श्लो० ५) इत्यधिकाराल्लशुनादिष्विव शूद्रस्य मांसभच्चोऽपि कामचारः स्यात् ।

"यद्यं वं देवाद्यर्चने शिष्टस्य मांसस्य भद्यता वद्यते (श्लो० ३२) 'हेवान्पि-तृ श्चार्चियत्वा खादन्मासं न दुष्यतीति'। देवाद्यर्चनं मेध्येन मांसेन। ये च द्विजातीनां प्रतिषिद्धा सगशकुन्तास्तेऽमेध्याः। अतश्च तेषां मांसेन हेवार्चनासंभवाहतच्छेषस्या- भच्यत्वादन्येऽपि प्रकरणभेदाः—यथा ब्राह्मणादीनां मृगपिचणः प्रतिषिद्धाः—ते शूद्रस्थापि प्रकारान्तरेण प्रतिषिद्धा भवन्ति । तत्र प्रकरणभेदेन न कि चिदुच्यते । लशुनादिप्रतिषेधः शूद्रस्थ न भवति" ।

मनुस्मृतिः ।

श्चरित तावत्प्रकरणभेदेन प्रयोजनं लशुनादिप्रतिषेथे शूद्रस्याधिकारो मा भूदिति । , मांसेऽपि देवाद्यर्चने गृहस्थस्याधिकारादगृहस्थस्य शूद्रस्य यथाकाम्यम् ।

"ननु च पाकयज्ञे शुद्रस्याधिकारः स्थित एव । भोजनं गृहस्थानां च विहितम् । न च लशुनादिभिः पाकयज्ञाः क्रियन्ते । ततश्च नापि शूद्रस्य यथाकाम्यं लशुनाइयो भन्त्याः स्युः" ।

को दोष:।

''द्विजातिप्रहण्यमनर्थकम्'।

परिहतमेतदगृहस्थस्य प्रोषितस्य वा कामचारः। न च गृहस्थेन यदहुतं तन्न भोक्तन्यम्। शेषभुग्भवेदित्यस्यायमर्थः 'म्रकृतवैश्वदेविक्रयेष न भोक्तन्यम्'। तत्र यस्यैव यागसाधनता द्रन्यस्य तदेव मेध्यं होतन्यम्। ग्रन्ये तु भोजनकाले कुतश्चिदाहृत्य मध्यगेहे वा भुक्तते। तच्चाहुतशेषमपि न प्रतिषिद्धम्। मांसे तु पुनर्वचनान्नियमः 'न कदा-चिदेवानुपयुक्तं भोज्यमिति'।

"यदि चातुर्वर्ण्यस्यात्राधिकारस्तदा यद्वच्यति परस्तात् शुद्धिविधी—'चतुर्णामपि वर्णानामिति'—तदनर्थकम्'।

तत्रैव तस्य प्रयोजनं वच्यामः।

ग्रथ-"श्वमांसाद्यपि शूद्रस्य भच्यं प्राप्नोति द्विजातिप्रहृशात्पूर्वत्र"।

किं त्वेकादशे 'विड्वराहखराष्ट्राणामित्यादिश्लोकत्रयनिर्दिष्टाः (११।१५४) शूद्रस्यापि न भक्त्या इति ज्ञापकं दर्शयिष्यामः ॥ २६॥

> मोक्षितं भक्षयेन्मांसं ब्राह्मणानां च काम्यया ॥ यथाविधि नियुक्तस्तु प्राणानामेव चात्यये ॥ २७ ॥

अम्रीषीमीये पशी हुतशिष्टं मांसं लच्चया मोस्नितमुच्यते ।

"नतु प्रोचितशब्दो यै।गिक उचसेचन इत्यस्य धातोः प्रचालनिकयानिमित्तकः। तथा च 'प्रोचणीरासाद्द्य' 'घृतं प्रोचणीयमिति' 'प्रोचणीभिरुद्रेजिताः स्थ' इतिं सर्वत्र क्रियायोगात्प्रयुज्यते। यद्यासेचनसाधनम्, तत्र कुतो वैदिकसंस्कारिनिमित्तकानां स्वस-म्बन्धे पश्चलचणाद्वारेण मांसे प्रवर्तते। मुख्यं च शब्दार्थमातिकम्य किमिति लचणाऽऽ-श्रीयते। धतः प्रचालितसुद्दकादिना युक्तम्"। सत्यम् । यद्यत्र वाक्यान्तराण्यर्थवादाश्च शोषभूता न स्युः—'श्रनुपाञ्चतमांसानि' 'श्रसंस्क्वतान्पशून्मन्त्रैरिति' । श्रतस्तत्पर्याले।चनयाऽयमेवार्थोऽवतिष्ठते ।

''यद्योवं तत एव सिद्धत्वात्किमनेन''।

832

केचिहाहु:—म्रनुवाहोऽयम्। मांसेच्छया भच्नगस्य विधिस्तावदयं न भवति चुत्प्रति-घातार्थिनो लिप्सया प्रवृत्त्युपपत्तेः। स हि विधिक्च्यते यः पुरुषस्य दृष्टेन प्रयोजनेन प्रवृत्तावस्त्यां प्रवृत्त्यवद्योधकः, 'यावञ्जीवमिग्नद्दोतं जुहुयादितिः। शास्त्रमेवात्र प्रमा-ग्रम्। यत्र'द्यस्मिन्छते इदमिभमतमभिनिर्वर्तते अकृते वाऽयमनर्थ आपतति'एवमन्वयच्य-तिरेकाभ्यामवगन्यते तत्र न शास्त्रमेव मृग्यते। यत्र तु नायमन्यतोऽवगमः केवलागमै-कगोचरः स विधिरिति चेाच्यते। इह तु भोजने कृते पुष्टिकपजायते, यहुःखं तिश्व-तंत इति, बाला भ्रष्य स्तनपायिनोऽनुपिद्दिष्टमवयन्ति। नियमोऽपि न भवति, तद्रूपानव-धारगात्। यदि तावत्प्रोचितं च भच्चयदेवेति नियमस्तदा कालविशेषावच्छेदाभावादा-हारविहारकाला भ्रष्यवसीदेयुरनवरतमभन्नेवासीत, अशक्यश्चार्थ उपदिष्टः स्यात्। यथोक्तम् ''त्रश्राद्धभोजीति'' 'यदहरेव प्रस्तवेयादिति'। महाभाष्यकारेग विधिविशेष एव च नियम उक्तः। असम्भवति च विधी कुतो नियमः। न चान्येन प्रोच्तितमन्येन सभ्यते। तस्माद्यमनर्थः। अथ—''प्रोचितमेवेति अप्रोचितं नेति परिसंख्या। न हि प्रोचिताप्रोचितोभयभचणस्य त्यागादशनाया निवृत्तौ युगपत्पर्यायेण वा प्रवृत्त्या परिसं-ख्याक्चणस्य विद्यमानत्वात्''। तथाऽप्यनुपाकृतमांसानीत्येव सिद्धम्।

अन्ये त्वस्य पचस्यैवं देषमुपपाइयन्ते । अविशेषेण सर्वाप्रोचितप्रतिषेधे शकुनी-नामिप प्रतिषेधः प्राप्नोति । न च येषामेव प्रोचणं विहितं तेषां तु प्रतिविधानाद्यभावा-दिति न विशेषपरिष्रहे प्रमाणमस्ति ।

तदयुक्तं मन्यन्ते । एवं सति भेदेन शक्कनीनां प्रतिषेधानुक्रमेगा, गमकत्वात् ।

तस्माच्छुतकर्माङ्गत्वेन नियमस्य प्रोचितमांसभचणस्यायमनुवाद इति युक्तं दृष्टान्त-तया । यथा यज्ञेऽवश्यं भचणम्, अभचणाच्छास्नातिक्रमः, एवमुत्तरेष्विप निमित्तेषु । अनुवादश्चेत्परिसंख्यापेचाऽप्यस्तु । गोव्यजमांसमप्रोचितं न भचयेदित्यनेनैतद्दनुपाकृता-नामेवासदूपमनृद्यते अप्रोचितस्यापि ब्राह्मणकाम्यादिनिमित्तेष्वनुज्ञापनार्थः ।

अन्यद्य ''अनिर्वतं वृथामांसमिष'' (४।२१२) चातुर्थिकेन वृथामांसशब्देन एतदनुपरिज्ञातार्थिमतस्था न विज्ञायेत किं तद्वृथामांसमिति। अथवा एकत्र भोक्तुरुपदेशोऽन्यत्र
कल्पयित्व येन देवाद्यर्चनं न कृतं तदीयं मांसमन्येनाप्यतिष्यादिना न भोक्तव्यम्। अनथिकृतेनापि देवाद्यर्चनेन ह्यविष्याद्यः परगृहे तदीयेन मांसेन देवार्चनेऽधिकियन्ते। अथ
कल्पयित्वा यदि कृतं तदाऽईत्यशितुम्। द्वितीयस्तु प्रतिषेधो ''देवान्पितृनिति''(३२) स्वगृहे-

ऽधिकृतानामकृतवतां भचणाय । यस्तर्हि ''असंस्कृतान्पशूनमन्हें रिति'' (३६) स उक्तः प्रोचणशब्दार्थः । एवं पञ्चापि निषेववाक्यानि पृथगर्थानि दर्शितानि ।

मनुस्मृति:।

ब्राह्मणानां च का स्यया। 'कास्या' कामना इच्छा। कास्याशब्दः छान्दसः। "यदा ब्राह्मणादीनामप्रोचितानामिदमनुज्ञानं, तदा कि पुनरयं नियमः ? श्रभचणे शास्त्रातिक्रमः ? उत प्रतिप्रस्रवमात्रम् ? प्रतिप्रसर्वे भे क्तव्यं विवाहे पुनर्भोक्तव्यमिति वचनादिष प्रतिषेधाप्रवृत्तिर्विवाहे गस्यते''।

न भोजनार्थमावश्यकं किं तु ब्राह्मणा यदि गरीयांसस्तदा तद्वचनातिक्रमा न युक्तः । अन्ये तु 'क्रोत्वादि'श्लोके (३२) ब्राह्मणानामित्यनुवर्त्य शशादिमांसस्यापि विधिमि-च्छन्ति । यज्ञविवाद्वयोरन्यत्र च गोष्ठोभोजनादौ यदि ब्राह्मणा अर्थयन्ते तदा तेषां मांसं स्वरूपेण देवौदेशिकया न प्रतिषिद्धम्, अवस्थाविशेषेण प्रोच्चणं देवार्चनादीनि कर्तव्यानि । विशेषः प्रतिषिद्धः । तस्य ब्राह्मणकामनानिमित्तत अभ्यनुज्ञाता, नतु "क्रव्यादान्शकुनान्" इत्यादेः प्रतिषेधस्य—"निवृत्तिस्तु मद्दाफलेति" (श्लो० ११) कृत-सङ्करपस्तस्याप्यनुज्ञानमिष्यते । प्रोच्चितेऽप्रोच्चिते च कृतार्चनेऽकृतार्चने वा ।

यथाविधिनियुक्तस्तु प्राणानामेव चात्यये। मधुपर्के च श्राद्धे च नियुक्तोऽशोचणेनापि भचयेत्। एष हि यथाशास्त्रं नियोगस्तत्र श्राद्धे नियमा उक्ता एव। "केतितस्तु यथान्यायं" "कथंचिद्प्यतिकामित्रिति" (३।१००)। श्राद्धं भोच्ये इत्यभ्युपेत्येदमहं नाश्रामीति न लभ्यते वक्तुम्, ध्रभच्यमश्चिकरं व्याधि-जननं च वर्जियत्वा, इविष्यविधानान्न भच्यं यद्यद्रोचते तक्तन्नाप्रोतिकरं दीयते। ध्रत इदं वचनं मधुपर्क एव।

''नतु मधुपर्के नास्ति नियोगः''। अशितव्यं मधुपर्कार्हे ग्रोति नियमः, नासौ
मधुपर्कस्य विधिः। स हि तत्राधिकृतो न धन्यो राजादिः। यथैव ''नास्यानश्रन्गृहे वसेदिति'' गृहस्थस्य नियमो दृश्यते। एतेनावगम्यते अमितके न हातव्यमिति। यैस्तु कामचार एवं पूजितसमादानेन पूज्यस्याशनेन, न हि तत्तदर्थे कर्म।

"ननु चातिष्यमेवानित्यम्"।

सत्यम् । दृष्टं प्रीत्युत्पादनेन धर्मार्थमनुष्ठानम् । तस्य नियमोक्तधर्मार्थमेव दातु-स्तस्य हि गोरुत्सर्गपन्ने विहितो "नामांस्रो मधुपर्कः स्यादिति" ।

नन्वार्त्विज्ये वचनस्यापि विषय इति चेत्। ग्रस्त्वयमपि पूर्ववदनुवादः श्राद्धे भ्रार्त्विज्ये च।

"नतु चार्त्विज्ये उक्तमेव इ**डादिभच्यां यजमानस्य तत्र शास्त्रनिबन्धना नियमः**, नर्त्विजाम्"।

स्रध्यायः ]

सत्यम् । किंतु ऋत्विजो यदि न भच्चयन्ति ते प्रवाद्यन्ते । अविदितेन अदृष्टे नापि देशिया युज्यन्ते ।

नतु तेषां भच्चमिधकृतानामास्ताम्। न हि ते कर्मफल्लेन युज्यन्ते। सृत्यादिर्हि परिक्रोता विहितान्पदार्थान्नुतिष्ठति । विहित्य्च "यजमानपश्चमा इडां भच्यन्तोति"। तेषां भच्चणतोऽस्याभ्युपगतार्त्विज्यानां नियतं भच्चणं तदा तेनान्यत इति युक्तम्। न हि श्राद्धभुजामृत्विजां च भच्चणे शास्त्रीययोगः। यजमानस्यैत्रानुवादः किमर्थ इति चेन्नानुवादः प्रयोजनमपेचते। किंतिर्हि प्राप्तमस्ति चात्रोच्यते। अत्रापि यदा गोपेन गोवधपूजाऽभ्युपगता तदावश्यमशितव्यम्। तदनुप्रहार्थमसौ मधुप-किपूजां प्रतीचिति। अतः पूर्वा तेन किया सम्पादनीया। अन्यथा प्राक्रमिकस्या-भावादपरिपूर्णेन मधुपर्केण तदनुप्रहासम्पत्तेस्तिस्मिन्प्रतिषिद्धमांसाशने मधुपर्कपूजार्त्विज्यं च प्रथममेथाभ्युपगन्तव्यम्। ब्राह्मणभोजने च। ब्रह्मचारिणस्तु व्रतवदनुज्ञान।दनशनमेव प्राह्मः मांसस्य।

प्राणानामेव चात्यये। प्रकृतत्वादेवाद्यर्चनमन्तरेण ग्रभच्यमाणे व्याधिना चुधा भोजनान्तरासम्भवे जीवनाशशङ्कायां गोजावि भच्चितव्यम्। 'सर्वत एवात्मानं गोपायेदि'-त्येतच्छुतिमूलोऽयं नियमः। ग्रतश्चेदृशे निमित्ते मांसमनश्रन्नात्महा सम्पद्यते। श्रात्मवधश्र 'सर्वत एवात्मानं गोपायेत्तरमादुह न पुरायुषः स्वःकामी प्रेयादलोक्यं ह्योतद्भवतीत्यादि'ः श्रुतिभिर्मन्त्रार्थवादेश्च तैर्दोषवाननेति ज्ञापितम्। तथाहि मन्त्रः

> "श्रमुर्यो नाम ते लोका धन्धेन तमसाऽऽवृताः। तस्ति प्रेत्याभिगच्छन्ति ये के चात्मद्दनी जनाः॥" इति

ब्रह्मचारिगोऽपि प्रागात्यये भच्चणिम्ब्यते । तस्यैव बाल्याद्यवस्थानिमित्तं वाचनिकं प्रायिश्चत्तं भविष्यतीति—"ब्रह्मचारी तुयोऽश्रीयान्मधु मांसं कदाचनेति" (११।१५८) । च्रुधा तु प्रागात्ययाशङ्कायां प्रतिषिद्धमांसाशनमपीति व्यासः (ब्र० सू० ३।४।२८) । जाधनीनिदर्शनेनैकाहिकं चेष्यते । एतावता अतीतव्याधौ तु न शक्यमेतत् ज्ञातुम-वश्यमशितेनानेन जीवतीति । तत्र न प्रतिषिद्धप्राम्यकुक्कुटादिमांसभच्चणिम्ब्यते । प्रोचणदेवाभ्यर्चनरहितस्य तु प्रकृतत्वादस्त्यतुज्ञानम् । व्याधेश्च न केवलमुत्पन्नस्य निवृत्त्यर्थं यावत्कुशच्यातुरदुर्बलादीनां सर्वकालं मांसाशनं नियमत इष्यते ।

"स्त्रोमद्यनित्याः चियाः,श्रमव्याध्या च कशिताः।

नित्यमांसरसाहारा आतुराश्चापि दुर्वला: ॥"

अप्रोजितस्यापि छागमांसस्य देवताद्यर्चनं तु तैरवश्यं कर्तव्यम्। असम्भवे तु कस्मिश्चिदहिन न देशः॥ २७॥

प्राणस्यात्रमिदं सर्वं प्रजापतिरकल्पयत् ॥ स्थावरं जङ्गमं चैव सर्वं प्राणस्य भाजनम् ॥ २८ ॥

मनुस्मृति:।

×58

प्राणः कौष्ठारो वायुः जीवबीजभूतः । पश्चवृत्तस्योदानादिकस्य शरीरिश्यस्यर्थम् इदं सर्वे जगत्प्रजापतिरत्रत्वेनाकरूपयत् ।

इदमिति सामान्यतो निर्दिश्य विशेषणं निर्दिशति स्थावरं जङ्गममिति । श्रतो हेतोः सर्वं प्राणस्य भोजनम् । तिर्यक्पिचमनुष्यसरीसृपावस्थहेतुमद्भेद-निर्देशात् द्वितीयं सर्वप्रहणमपुनरुक्तम् ।

यतः प्रजापितना सर्वमापिद प्राणस्य किल्पतम् द्यतः सर्वमेतस्य भोजनम्। तथा च प्राणसंवादोपिनपिद श्रूयते (छान्दोग्य०५।२।१) "सहोवाच कि मेऽश्रं भविष्यतीति। यदिदं किंचित् श्राऽश्वभ्य द्या कीटपतङ्गेभ्य" इति ॥ २८ ॥

> चराणामन्नमचरा दंष्ट्रिणामप्यदंष्ट्रिणः ॥ त्रहस्ताश्च सहस्तानां शूराणां चैव भीरवः ॥ २९ ॥

चराश्चरणपतनरणोत्साहये।गिनः श्येननकुलादयः । तेषामचराः सर्पकपोतादयः स्मृतम् ।

एवं दंिष्ट्रणां सिंहन्याचादीनां प्रदंिष्ट्रणः रुरुप्यतादया मृगाः। स्रहस्ताः सर्पमत्स्यादयः सहस्तानां नक्कलिषादादीनाम् ।

शूराणां महोत्साहयुक्तानां जीवितनिरपेचाणां भीरवः प्रियजीविताः । धल्प-सत्त्वा श्रत्रत्वेन इन्यन्ते ॥ २६ ॥

> नात्ता दुष्यत्यदन्नाद्यान् प्राणिने।ऽह्यह्य्यपि ॥ धात्रैव सृष्टा ह्याद्याश्च प्राणिने।ऽत्तार एव च ॥ ३० ॥

स्रता भत्तविता। स्राद्धान्माणिनः स्रतुं शक्यान्। प्रतिदिवसं भत्तयम दुष्यति।

भाजेव प्रजापतिना स्नतार स्नाद्या उभयेऽपि सृष्टाः । तस्मात्प्राणात्यये मांसमवश्यं भज्ञणीयमिति त्रिश्लोकी विधेरस्यार्थवादः ॥ ३० ॥

यज्ञाय जिथिमांसस्येत्येष दैवा विधिः समृतः ॥ श्रतोऽन्यथाप्रवृत्तिस्तु राक्षसा विधिरुच्यते ॥ ३१ ॥ यज्ञार्थं मांसस्य पिण्डप्राशित्रादिजिम्धर्शनम् ।

एष देवो विधि देवैरेतद्विहितम्।

स्रन्यथा तु मांसाशिनः शरीरपुष्टार्थकमांसाशने प्रवृत्तिः स राक्षसो विधिः। पिशाचानां मांसमचणे स्थितिरिति निन्दा ॥ ३१ ॥

ग्रध्याय:

क्रीत्वा स्वयं वाऽप्युत्पाद्य परोपक्रतमेव वा ॥ देवान्पितॄंश्चार्चियत्वा खादन्मांसं न दुष्यति ॥ ३२ ॥

मृगपत्तिमांसविषयमिदं शास्त्रम्।

रुरुपतादोनां शशकपि जलादीनां मांसं देवानां पितृ यां चार्चनं कृत्वा खादतो न दोष:।

यथा गृहे वैश्वदेवाद्यर्थे कृते संविधानं विनाऽपि वैश्वदेवेनोदनादिभोजनमस्ति, न तथा मांसस्य। एवमर्थमेतत्पुनर्वचनं देवान्णितृं श्चाचित्वेति। अन्यथा गृह-स्थस्य पूर्वमेव भोजनमेवंरूपम्।

देवेभ्य इति तेन शब्देनोदिश्य शुचै। देशे मांसस्य प्रचेप:। यदि वा श्रम्नये वायवे सूर्याय जातवेदस इति देवार्चनं कर्तव्यम्।

द्यानी एवंरूपा आहुतयः कृता अग्निमतोऽन्यत्र न भवन्ति । नचाग्नी होमेन विना वित्तहरणं कर्तव्यम् । कर्मान्तरस्य प्रयोगान्तरस्य च प्रतिपादितत्वात् । आस्तां तावदेतत् । अन्ये तु श्राद्धं पितृणामर्चनमाहुः । दृष्टश्च श्राद्धेऽर्चनप्रयोगः । पितृ श्चैव देवा-

न्वदन्ति । ततश्च सर्वस्मृतिकारै: श्राद्धमेव विहितम्, न पुनरन्या काचिदेव क्रिया । ''क्रथं पुनर्मीसस्य क्रयसम्भवः यावता द्यापणभूमेमीसं क्रीयमार्ग सीनमापद्यते ।

सौनिकैर इतस्य स्वयं मृतस्य पशोमीं समभद्यमनाराग्यकरत्वात्'ा

उच्यते । व्याधशाकुनिकादिभिराहृतं क्रेब्यते । न च ते सीनिका इति प्रसिद्धास्तैश्च विक्रयार्थे भ्राम्यद्भिगृह स्रानीतं भवति । तदा सम्भवति क्रयः । न हि तस्सीनमुच्यते । स्वयं वाऽप्युत्पाद्य । ब्राह्मणो याच्यया, चित्रयो मृगयाकर्मणा ॥ ३२ ॥

> नाद्यादविधिना मांसं विधिक्षोऽनापदि द्विजः ॥ जग्ध्वा ह्यविधिना मांसं प्रेतस्तैरद्यतेऽवशः ॥ ३३ ॥

पूर्वीक्ताइवाद्यचनशिष्टात् ब्राह्मणकामनादिनिमित्तात् धन्तरं यद्भचणं सोऽविधिस्तेन नाशीयात् मांसम् । चक्तानुवादोऽयम् ।

स्रापदि प्राचात्यये देवाद्यर्चनमपि नापेच्यम् ।

"नतु चैतदपि निमित्ततयोक्तमेव। ततश्च विधिरेवायं नाविधि:।"

सत्यम् । प्रोचितसम्बन्धाद्गोव्यजस्यैव तत्र संनिधानाशङ्कार्या शशाहि विषयेऽभ्यनु-ह्यानार्थमनापदीत्युच्यते ।

विध्यर्थानुष्टानपरो विधिन्न उच्यते । तथा लीकिकानुष्टानेऽपि जानातिरु-पचारात्रयुज्यते । एष स तज्जानातीति सनुष्टानपरे प्रयुक्तते ।

अत्र फलकथायां—जग्ध्वा अशास्त्रोयेण निमित्तेन। प्रेता स्तस्तैः प्राणिमि-रविशाऽद्यते। येन विषयेण यो येषां मांसमश्राति तस्य विविधा पीडा भवति, एता-वन्मात्रपरमेतत्। अन्यथा प्रायेण छागादिमांसमश्रन्ति लोकाः, न च छागादयो मांसाशिनः। अथवा तत्कृतेन पापेन क्रव्याद्भिरप्यद्यमानस्तैरद्यत इत्युच्यते ॥ ३३ ॥

मनुस्मृतिः।

न तादृशं भवत्येना मृगहन्तुर्धनार्थिनः ॥ यादृशं भवति मेल्य दृथामांसानि खादतः ॥ ३४ ॥

प्रसिद्धार्थ: श्लोक: ॥ ३४ ॥

नियुक्तस्तु यथान्यायं या मांसं नात्ति मानवः ॥ स प्रेत्य पशुतां याति संभवानेकविंशतिम् ॥ ३५ ॥

सम्भवान् जन्मानि । अवश्यं प्राणात्ययसम्भवे देवार्चनं यो न करोति अध च मांसमश्राति स दुष्यत्येव ॥ ३५ ॥

> असंस्कृतान्पशून्मन्त्रैर्नाद्याद्विपः कदाचन ॥ मन्त्रैस्तु संस्कृतानद्याच्छाश्वतं विधिमास्थितः ॥ ३६ ॥

प्रोचणादयः पशुबन्धे मन्त्रवन्तः संस्कारा विहितास्ते येषां क्रियन्ते पशूनां वैदिक-यागशेषाणां मांसमद्यात्। सीतायज्ञादिषु च सत्यिप सामयाचारिकयागशेषत्वे मन्त्र-संस्काराभावादभद्यता।

शास्त्रतम् । शाश्वतो नित्यो वैदिक इत्यर्थः । स्नास्थित स्नाश्रितः ॥ ३६ ॥

कुर्याद्घतपशुं सङ्गे कुर्यात्पष्टपशुं तथा॥ न त्वेव तु दृथा इन्तुं पशुभिच्छेत्कदाचन॥ ३०॥

यद्येषां बुद्धिः स्यात्—''सीतायज्ञखण्डियज्ञचण्डिकायागादिषु समाचारप्रमाखेषु, पशु-वधः फलकामस्य न्याय्यः, दृष्टा हि पशुवधोपयाचितकेनातिशयवती सस्यसम्पत्तिरिति"— तित्रषेधार्थमाह । सङ्गे प्रस्तावात्पशुवधप्रसङ्गे घृतपशु कुर्यात् घृतपशुमेव कुर्यात् । पशुना यष्टव्ये तत्स्थाने घृतेन यजेत देवताः । तिद्ध सामान्येन यागद्रव्यम् ।

श्रथवा पिष्टपशु पिष्टमयपश्चप्रतिकृतिं कृत्वा देवताभ्य उपहरेत्, पिष्टेन वा पुरोडा-शादि कृत्वा।

"कथमयं वृथा पशुवधः उच्यते । हिंसायां समाचारः प्रमाणम्"।

नतु क्षीशूद्रजनानामवैद्यत्वानात्र वेदमूलता शक्या कल्पयितुम् । देवताराधनार्थं तदा हा तदाचरन्ति । न च देवताराधनार्थानि वैदिकानि कर्माणि, गुण्यत्वेन देवताश्रुतेः । धन्वयः पश्चमः

व्यतिरेकमूलतां चात्रेच्छन्ति, दृश्यते पशुवधोपयाचितकेन फलसम्पत्तिरिति मन्यमानाः । श्रतो न वेदमूलता । श्रन्वयव्यतिरेकाविष भ्रान्तिमात्रम् । श्रसकृद्वरिभचारात् ।

स्रतोऽयं ऋोको न्यायप्राप्तार्थानुवाद एव सौहार्दादाचार्येण पठितः ॥ ३७ ॥

यावन्ति पशुरोमाणि तावत्कृत्वोह मारणम् ॥

द्यथापशुद्धः प्राप्नोति पेत्य जन्मनि जन्मनि ॥ ३८ ॥

तावतीर्जनमनामावृत्तीर्मारणं प्राप्नोति।

वृयापशुद्धः श्रुतिस्मृत्योरचोदितं पशुवधं यः करोति । तच्च प्रकरणान्महानवस्या-दिषु लीकिकैर्यत्कियते । 'पशुन्न' इति कप्रत्यये छान्दसं रूपम् ॥ ३८ ॥

यज्ञार्थं पश्चः सृष्टाः स्वयमेव स्वयम्भुवा ॥

यज्ञास्य भूत्ये सर्वस्य तस्माद्यज्ञेवधोऽवधः ॥ ३९ ॥

नायमनन्तरोक्ता दोषः श्रुतिसमृतिचे।दिते वधे । यो वधो यज्ञाङ्गभूतस्तन्निर्मृत्त्यर्थमेव स्वयंभवा प्रजापतिना पश्चवः सृष्टा उत्पादिताः । स्वयमेवेत्यर्थवादः ।

स्मात्तत्र यो वधः सोऽवधा विज्ञेयः। हिंसाजन्यस्य पापस्य निवृत्तिरेवमुच्यते ॥३६॥

त्रोषध्यः पश्चो दृक्षास्तिर्यञ्चः पश्चिणस्तथा ॥

यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्तुवन्त्युच्छ्रितीः पुनः ॥ ४० ॥ "कथं पुनर्थक्षे हिंसादेशेश नास्ति"।

उच्यते । हिंसा हिंस्यमानस्य महानपकारः । प्राण्यवियोगेन पुत्रदारधनविभवा-दिवियोगेन सर्वानर्थोत्पत्तेदु कृतस्य च समनन्तरं नरकादिफलविपाकस्य प्रत्यासत्तेः । यज्ञे तु हतानामुपकारः, नापकारः, नरकादिफलानुत्पत्तेः । यतो यज्ञे निधनं विनाशं गता उच्छित्रतीरुत्कर्ष, जातितो देवगन्धर्वयोनित्वं द्वोपान्तरेषूत्तरकुरुप्रभृतिषु वर्षान्तरे वा जन्म प्राप्नुवन्ति ।

द्मर्थवादश्चायम् । न ह्मत्र विधिः श्रूयते, प्राप्तुवन्तीति वर्तमाने।पदेशात् । न चार्थवादात्प्रतितिष्ठन्तीतिवद्विधिप्रतिपत्तिर्युक्ता । विध्यन्तरस्याभावादसम्भवाच ।

सर्वोऽयमविधिमांसभच्चपप्रतिषेधशेषः । ऐहलोकसंपाद्यतयाऽप्ययं प्रतिषेधो "न त्वेव तु वृथा हन्तुं पशुमिच्छेदिति" । यचाभ्यनुज्ञानं "यज्ञार्थं पशवः सृष्टा" इति तत्सर्व भच्चपप्रतिषेधतया प्रतीयते । तथा च वच्यति "नाकृत्वा प्राणिनां हिंसाम् " इत्यादि ।

न चात्र विधेरित सम्भवः। न तिरश्चामधिकारः सम्भवति, विशेषविज्ञानाभावात् । न चानधिकृतस्य कर्रुत्वम् । नाप्यकर्रुत्वे शास्त्रीयात्कर्मणः फलोत्पत्तिः। न ह्यत्र दृष्टवस्तु- स्वाभाव्येन फलोत्पत्तिः। यथा विषमविदुषोऽपि पीतवतो जनयत्येव स्वफलम्। नैवं वैदिकार्थाः।

श्रचैतन्याचौषधादीनामृत्विङ्न्यायोऽपि नास्ति । दृष्टं किल कुतश्चन कर्मणः परप्रयु-काद्य्यृत्विजां फलम् "यः कामयेत पापोयान् स्यात्" इत्यादि । तत्र विध्यन्तरशेषत्वा-भावात्स्पष्टत्वाच्च विधिप्रतिपत्तेर्मनुष्याधिकारत्वाच्च । शास्त्रस्य युक्तोऽङ्गव्यापारसमाश्रितो वाचनिकस्तावन्मात्रोऽधिकारः । यथा परकीयाश्वमेधावभृषे ब्राह्मणस्य प्रायश्चित्तमुक्तम् । इह त्विधकार एव नास्तीत्युक्तम् ।

स्रोषध्यो दर्भादयः। पश्चवश्ळागादयः। वृक्षाः पृज्याः। तिर्यञ्चोऽपशवोऽपि 'पशवः' येषां हविष्येन चोदना "कपिञ्जलानालभेत' इति। भारप्रवहणादनड्वाहस्तिर्यञ्चो वाजपेयादै। तिर्यञ्च इति व्यपदिश्यन्ते। यद्यपि तेषां तत्र निधनं नास्ति तथापि यावती च पीडा विद्यत इति सा निधनशब्देन लच्यते।

पश्चिणः किपञ्चलादयः । यद्यपि ते पशुत्वेन चोच्यन्ते, श्रप्रसिद्धतरप्रयोगस्तु । ''सप्तप्राम्याः पश्चवः सप्तारण्याः'' इति । गवादयोऽपिचणः चतुष्पाञ्जातिवचनः पशुशब्दः । गोबलीवर्दवद्वा भेदो द्रष्टव्यः ॥ ४० ॥

मधुपर्के च यज्ञे च पितृदैवतकर्मणि ॥ अत्रैव पश्चवो हिंस्या नान्यत्रेत्यत्रवीन्मतुः॥ ४१ ॥ एष्वर्थेषु पश्चन् हिंसन्वेदतत्त्वार्थविद्द्विजः॥ आत्मानं च पशुं चैव गमयत्युत्तमां गतिम्॥ ४२ ॥

यावत्यः काश्चिच्छास्त्रचोदितहिंसास्ताः संचिप्य दर्शयति ।

मधुपको व्याख्यातः । तत्र गोवधो विहितः । यज्ञो ज्योतिष्टोमादिस्तत्र संस्थैकादशिन्यादि ।

पशुवधी निरूढपशुवन्धादिः स्वतन्त्रम् ।

एवं च। पितृदेवतं पितरे। देवता यस्मिन्कर्मण्यष्टकादी, न तु श्राद्धम्। तद्धि सिद्धेन मसिन विहितम्। न च पश्चवधश्चोदितः। न चेदमेव विधायकं युक्तम्, उत्पत्ती श्राद्धस्य द्विसाया अचोदितः वात्। अस्य च विस्पष्टविधानादष्टका पश्चवधेनापि नेतुं शक्य- विद्याद्विधित्वे चास्य मूलकल्पनाप्रसङ्गाद्विध्यन्तरशेषतायाश्च वत्त्यमाण्यत्वात्।

येषां तु मतं पितृषां देवतानां च कर्म, महायज्ञादि ।

ब्राह्मणैर्वध्या 'भृत्यानां चैव वृत्त्यर्थम्'स्रापदि पशुहिंसनमप्राप्तं प्राणात्ययेऽभ्यनुज्ञायते ॥ ४१ ॥

गृहे गुरावरण्ये वा निवसन्नात्मवान्द्रिजः ॥ नावेदविहितां शिसामापद्यपि समाचरेत् ॥ ४३ ॥ अवेदविहितहिंसाप्रतिषेधोऽयम् । न च वेदविहिताऽभ्यनुज्ञायते ।

880

"न च गुरी वसतो ब्रह्मचारिखोऽरण्ये च तपस्यते।ऽन्या काःचेद्धिसाऽस्ति । श्रवकी-र्णिनो ब्रह्मचारिण: स्यादिप । वानपस्थस्य तु नैवास्ति । ब्रह्मचारिणोऽप्यात्मोपेच्चर्ण नैवेष्यते । द्यतोऽयं विधिरेव श्राद्धे । गृह इत्यनुवाद एव । "

यदि चार्यं विधि: स्यात्—'ग्ररण्ये' 'ग्रापद्यपीति' किमालम्बनमेतत्स्यात्। न च वानप्रस्थस्य सामिकस्यापि पशुयागोऽस्ति । "पुरोडाशाश्चरूंश्चैव" इत्यत्र दर्शयिष्याम इति केचित्।

उपाध्यायस्त्वाह । युक्तं ब्रह्मचारिगाः । वानप्रस्थस्य तु ''भ्रपराजितां वाऽऽस्थाय'' इत्यादिनाऽऽत्मत्यागोऽपि विहितस्तस्य नास्ति जीवितार्था हिंसीति स्फुटतरं तत्रैव निरूपयिष्यते (६।३१)।

"ननु चापद्ययं प्रतिषेध उच्यते । तत्कुतस्तत्रैवानुज्ञानं व्याख्यायते"।

सत्यम् । अन्यथा न किचिदनेन कृतं स्यात् । अर्थवादार्थमिति चेदर्थवादस्याप्याल-म्बनमन्वेषग्रीयम् । श्रते। द्वापद्ययं प्रतिषेधाः, विधिश्चापद्यविरुद्धः । बहुभेदादापदाम् , श्रन्पीयस्यामापदि मासिकमर्धमासिकं वा भोजनं भविष्यतीति बुद्धा प्रवृत्तिनिषिध्यते । यदा त्वेषा बुद्धिरधुनैवानश्रत्र जीवामि यदा वाऽभिमुखागत उद्यवशस्त्र स्राततायी तहाऽऽ-पद्यनुज्ञा । एवं सर्वत एवात्मानं गोपायेदिति श्रुतिरनुगृहीता भवति ॥ ४३ ॥

> या वेदविहिता हिंसा नियताऽस्मिंश्वराचरे ॥ अहिंसामेव तां विद्याद्वेदाद्धमी हि निर्वभी ॥ ४४ ॥

वेदविहितो यः प्राणिवधः सोऽस्मिजगित चराचरे स्थावरजङ्गमे नित्योऽनादिः। यस्तु तन्त्रादिः सोऽन्वयव्यतिरेकभ्रान्त्या इदानींतनः। अतो वैदिकी हिंसामहिंसामेव विद्यात्, अमुत्र प्रत्यवायाभावात् । ऋहिंसेति कार्यत उच्यते न स्वरूपतः ।

"ननु च सैव हिंसारूपा। अभेदातृ कथं कार्यो भेदः।"

उच्यते । वेदाद्ध मेर्ग हि निर्बभी । धर्मस्याधर्मस्य च यत्कथनं तद्वेदादेव, पौरुषे यागामत्रामाण्यात् । वेदश्च तस्या एवाभ्युदयहेतुत्वं कचित् ज्ञापयति । स्वरूपाभेद्दे।ऽपि नास्ति, कत्वर्थपुरुषार्थत्वेन भेदादाशयभेदेन प्रवृत्ते:। लीकिक्यां मांसीयता द्विषाग्रस्य वा प्रवृत्तिः, वैदिक्यां तु शास्त्रेण चेादितमिदं क्रत्वर्थमिति ।

निर्देभी निःशेषेय भातः, प्रकाशतां गत इति यावत् ॥ ४४ ॥

योऽहिं सकानि भूतानि हिनस्त्यात्मसुखेच्छया ॥ स जीवंश्च मृतश्चैव न कचित्सुखमेधते ॥ ४५ ॥

मनुस्मृति:। ष्पध्याय: ]

अकारोऽत्र प्रतिषेधार्थीयः प्रशिलष्टः द्रष्टव्यः । अहिंसकानां च प्रतिषेधात्सर्प-व्याव्यादीनामप्रतिषेधः ॥ ४५ ॥

> या बन्धनवधक्केशान प्राणिनां न चिकीर्षति ॥ स सर्वस्य हितप्रेप्सः सुखमत्यन्तमञ्जूते ॥ ४६॥

बन्धनवधा एव क्रेशाः। श्रयवा विशसनादयः। तान्यो न कर्तुमिच्छति, विशसनमेव येन न कृतम्, तद्विषयेच्छैव यस्य निवृत्ता । न केवलं पीडां न करोति, यावद्वितं मेिषतु मिच्छति सर्वस्य, स सुखमत्यन्तमश्रते ॥ ४६ ॥

> यद्धचायति यत्क्रस्ते रतिं बधाति यत्र च॥ तदवामोत्ययत्रे न ये। हिनस्ति न किश्चन॥ ४७॥

यिनतयति ग्रुल्कमईणादि । यत्र च रतिमभिलाषं ब्रधात्यभिप्रेत्यवस्तुनि । तद-यत्नेन स्वल्पेनैव कालेनावाम्नोति । यत्तु कुरुते कर्मणा तत्कर्मनिष्पत्तिसमनन्तरमेवा-विद्वोन प्राप्नोति ॥ ४७ ॥

> नाकृत्वा प्राणिनां हिंसां मांसम्रुत्पद्यते कचित् ॥ न च प्राणिवधः स्वर्ग्यस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत् ॥ ४८ ॥

सर्वस्य हिंसाप्रतिषेधश्लोकसङ्घातस्य मांसभन्तणशेषतां दर्शयति । यावत्त्रामिनो न हतास्तावन्मांसं नीत्पद्यते । हिंसा चातिशयेन दुःखावहा । तस्मा-न्मांसं विवर्जयेत ।

"न्तु च स्वयं मृतानां भवत्येव मांसं किमिद्मुच्यते 'नाकृत्वेति' "। श्रर्थवाहे। रुयम् । स्वयं मृतानां च मांसं रागहेतुत्वाहपाप्तमेव । न खदत्वा मांसं भद्यते । न च रोगहेतोदानमस्ति

उत्पद्मत इति मांसस्य हिंसानिमित्तत्वात्कर्तृव्यपदेशे समानकर् कत्वं भवत्येवा-विरुद्धम् । अथ वोत्पद्यत इति न च स्वर्ग्य इति । न स्वर्गानुत्पत्तिहेतुमात्रमभिप्रेतमपि तु नरकादिदु:खहेतुत्वम् ॥ ४८ ॥

> सम्रत्पत्तिं च मांसस्य वधवन्धौ च देहिनाम् ॥ प्रसमीक्ष्य निवर्तेत सर्वमांसस्य भक्षणात् ॥ ४९ ॥

ग्रशुचित्थाने कुत्तौ गर्भवृद्धिः, शुक्रशोणिताभ्यां वाऽशुचिभ्यां प्रभवः । तथा वधबन्धी शरीरवतां तत्कृती।

एतत्सर्वं प्रसमीक्ष्य निपुणबुद्ध्या तत्त्वते। निरूप्य । निवर्तेत सर्वमांसस्य भक्षणात्सर्वस्याप्रतिषिद्धस्यापि, किंपुनः प्रतिषिद्धस्य ।

श्रध्यायः

श्रर्थवादोऽयम्। न पुनस्तत्त्वतः श्रश्चच्येव मांसं झेयम्। न हि तदशुचित्वविधिपरं वाक्यम् ॥ ४६ ॥

> न भक्षयति ये। मांसं विधिं हित्वा पिशाचवत् ॥ म लोके प्रियतां याति न्याधिभिश्च न पीड्यते ॥ ५० ॥

विधिरेंवार्चनं विद्वित्वा यो न भक्षयति, किंतिहैं विधिना भचयति। स लोकस्य प्रियतां प्राप्नोति । प्रियः सर्वस्य भवति ।

व्याधिभिश्च । कुशदुर्वलादेर्मासमभतो व्याधिरुपजायते । तेनापि विधिनैवाशि-तन्यम् । तथा भन्तयन् न्याधिभिश्च न पीड्यते । अन्यथा अअन्निप मांसं पीड्यत एव व्याधिभि:

पिशा चव दिति । पिशाचा स्तियंग्जाति विशेषास्ते विधिमनपेच्य मांसमश्रन्ति । वताऽन्योऽपि तथा भचयन्पिशाचसदृशो भवतीति निन्यते ॥ ५० ॥

> अनुमन्ता विश्वसिता निहन्ता क्रयविक्रयी ॥ संस्कर्ता चापहर्ता च खादकश्चेति घातकाः ॥ ५१ ॥

अन्येन इन्यमानं स्वप्रयोजनता यद्यन्योऽनुमोदते साध्वयं इन्ता करोतीत्यनु-मन्ता । विश्वसिता इतस्याङ्गविभागकारः । उपहर्ता परिवेषकः । खादक इत्येते सर्वे धातकाः।

श्रघातकेषु खादनसंस्कारविकयादिकर्षु घातकत्वेऽध्यारोपिते निन्दा, न पुनस्तत्त्वत एते घातका एव । लैकिकी हि वधिक्रया प्राग्यत्यागफला । तस्य कर्ता 'घातकः' स्मृतिते। गम्यते । 'स्वतंत्रः कर्तेति' विशेषशास्त्रादिना यः प्राग्यवियोजनं प्राग्यिनां करोति स हन्तेाच्यते । क्रयविक्रयाद्याश्च क्रियास्तते। इन्या एव ।

"नन् चेयमपि स्मृतिरेव । एते अनुमन्तृप्रभृतयो घातका इति ।"

नेदं शब्दार्थसम्बन्धे प्रमाणम्, कितर्हि धर्माधर्मयोः। अभियुक्ततरो हि तत्र भवान्पा-गिनिः । मन्वादयश्च लोकप्रसिद्धैः पदार्थैर्व्यवहरन्ति, न शब्दार्थसम्बन्धविधि स्मरन्ति । प्रयोक्तारा होते न स्मर्तार:।

"ननु च 'तमाचार्य प्रचत्तते' इत्यादेः स्मरन्त्येते।"

सत्यम् । न तत्र शास्त्रस्मृतिविरोधः । न च तेषां वाक्यानामन्यत्प्रयोजनमस्ति । इह तु गै। ग्रोनापि प्रयोजनेनार्थवादतयाऽप्युपपत्तेने घातकत्वं शक्यमवसातुम् ।

येऽप्याहु:-- "भचकश्चेत्र विद्यते वधकोऽपि न विद्यत इति भच्चणप्रयुक्त एव वधः, प्रयोजकश्च कर्ता स्मर्यते। ततो मुख्यमेव घातकत्वम्। अतो घातकप्रायश्चित्तमेव खादकस्य युक्तमिवि।"

तद्युक्तमिति व्रमः । पृथक्प्रायश्चित्तं इक्षानां रसास्वादकस्य "जग्ध्वा मासमभद्यं चेति" (११।१५२)।

यदिप प्रयोजकत्वेन कर् त्वमुक्तं तद्दिप नैवास्ति । इदं हि तस्य लक्तम्-'प्रेषमाध्येष-गाभ्यां तु यः स्वतन्त्रस्य चोदकः, स कर्ता चैव हेतुश्च मुख्योनोपचरन्परः' इति । वधको हि जीवनप्रयुक्तरा प्रवर्तते 'मांसविकयेण जीविष्यामीति', न तु खादकेन विनियुज्यते ।

श्रथ "तत्समधीचरग्रं प्रयोजकत्वम् । योऽयं कियां कर्त्रमध्यवसितस्तत्रानुकृल्येन यः संविधित्सुः स प्रयोजक इतिः'। एतद्प्यत्र नैवास्ति । साधनापनिधानम्, त्रसतः पशोरस्वतन्त्राकरणम्, खङ्गोपनयनमित्येवं 'संविधान' शब्दवाच्यं युक्तम् । तेन विना क्रिया न निष्पद्यते।

श्रय "यदर्थ: क्रियारम्भ: स प्रयोजकश्चेति" चेन्माणवकमध्यापयतीत्यध्यापनहेत-कर्रु संज्ञाप्रतिलम्भा, न ह्यध्ययनमध्यापयत्रर्थः।

न चासी कंचिदुदिश्य हनने प्रवर्तते । येनास्य तदर्थनिरूपणाय भच्चणेऽनर्था प्रवृत्तिः स्यात् । सर्व इमे स्वभूत्यै यतन्ते । न कोन कश्चित्परोऽनुप्रहीतव्य इति मुहर्तमप्यवितष्टत इत्यपूर्णकामः।

''ग्रथ स्वार्थे प्रवृत्तस्य भच्चितारमन्तरेण प्रवृत्तिरनर्थिका। तस्मिस्त सति फलवती। फलं च प्रयोजकम् । तच खादकाधीनमिति पारम्पर्येग खादकः प्रयोजक इति"।

एवं तर्हि यो द्वेषाद्वध्यते स इन्तुः प्रयोजकः स्यात् । ततश्च इन्यमान एव 'इन्ता' सम्पद्यते। न हि द्वेषेण विना इन्द्रःवीपपत्तिरिति। तथा ब्रह्महत्यायामपि सर्वस्वद्दानं पा-तकसम्प्रयोजकम् । न हि प्रतिप्राहियतारमन्तरेग प्रतिप्रहोपपत्तिस्ततश्च प्रतिप्राही न केवलं प्रत्यवेयादिप तु दाताऽपि । रूपवती च स्त्री स्मरशरद्यमानहृदयेन रागिया दिश-तस्प्रहातिशयेन शीलं रचन्ती प्रत्यवेयात् ।

तस्मान्नेदं प्रयोजकलचणम् ।

तै। हि वधकखादकी स्वार्थप्रवृत्ती नष्टाश्वदग्धरथवदितरेतरोपकारमनुभवन्ती, न पुनरन्यतरप्रयोजकौ ।

''शुद्रविट्चत्रविप्राणाम्'' (८। १०४) इत्यत्र श्लोके निपुणमेतन्निर्णीतम्। स्वमांसं परमांसेन या वर्धयितुमिच्छति ॥

श्रनभ्यर्च्य पितृन्देवांस्ततोऽन्यो नास्त्यपुण्यक्रत् ॥ ५२ ॥ :

अधिकपुष्ट्यर्थे यो मांसमभाति तस्येयं निन्दा । न तु रोगोत्पत्तिभयाशङ्क्या । यत श्राह या वर्धयित्मिच्छतीति । तस्याप्यनभ्यच्य पितृन्देवान् । न तु रोग-हेतास्त्वर्चनमक्कवताऽपि कथञ्चिहसम्भवात्र दोषः ॥ ५२ ॥

पश्चमः

ग्रध्याय: ]

मनुस्मृतिः ।

884

वर्षे वर्षेऽश्वमेधेन ये। यजेत शतं समाः ॥ मांसानि च न खादेद्यस्तयोः पुण्यफळं समम् ॥ ५३ ॥

देवाद्यर्चनशिष्टस्य शशादिमांसस्य भच्चणमनुज्ञातम् । तते। निवर्तमाने। प्रथमेधफल-मश्रुते । अश्वमेधस्य फलं ''सर्वान्कामानवश्यं सर्वाविजितीः'' इत्यादि ।

न चात्र चेादनीयम्। ''कथं महाप्रयासेन बहुधनव्ययेन च तुल्यफलता मांसनिवृत्तेः स्यात्''। यत एषे।ऽपि संयमे।ऽतिदुष्करः। किंच 'लोकवत्परिमाण्यतः फलविशेषः स्यादि'त्ययं न्यायो जूम्भत एव। अतः फलविधे। न दोषः।

वयं तु ब्रूमः । अर्थवाद एवायम् । यता 'वर्षे वर्षे शर्तं समा' इति चाऽर्थवादपचे सुघटम् । न हि प्रतिवर्षमश्वमेथस्य विधेयत्वसम्भवः । नापि वर्षे शतं, तावतः काल-स्याधिकारियो जीवनाद्यसम्भवात् ।

पुण्यं च फलं च पुणयफलम्। समाहारद्वन्द्वः। विष्ठीसमासे हतसामर्थ्यम्॥ ५३॥ फलमृलाशनैर्मे ध्येर्मुन्यन्नानां च भाजनैः॥ न तत्फलमवाप्नाति यन्मांसपरिवर्जनात्॥ ५४॥

मेध्येदेवाहैं: मुन्यद्गानि नीवाराद्यत्रान्यकुष्टपच्यजनितानि । श्रयमर्थवाद एव ॥ ५४॥

मां स भक्षयिताऽमुत्र यस्य मांसमिहाद्म्यहम् ॥ एतन्मांसस्य मांसत्वं प्रवदन्ति मनीषिणाः ॥ ५५ ॥ नामधेयनिर्वचनमर्थवादः ।

मां स भक्षयिता। स इति सर्वनाम सामान्यापेचं योग्येनार्थेन निराकाङ्की-करोति यस्य मांसमश्नाति ॥ ५५ ॥

> न मांसभक्षणे दोषा न मद्ये न च मैथुने ॥ मद्यत्तिरेषा भूतानां निद्यत्तिस्तु महाफला ॥ ५६ ॥

'प्रायस्यान्नं' इत्यतः त्रारभ्य यावदयं श्लोकोऽर्थवादसङ्घात एव । द्वित्राः श्लोका विधेयार्थाः ।

न मांसभक्षणे दोषा यथा "क्रीत्वा स्वयं वाऽप्युत्पाद्येति" (३२) तथाऽ-यमपि श्लोकः।

निवृत्तिस्तु महाफलेत्येतदत्र श्रूयते । बहुभिर्निन्दार्थाकरैरीदृशः संस्कारे। जाते। यत्र किचिन्मांसमिशितव्यम्। भूतानां वृत्त्यर्थमाह न मांसभक्षणे दोष इति । देवार्चनिशिष्टे ब्राह्मणकाम्यादिषु निमित्तेषु प्रागुक्तेषु न देषः। किन्तु यद्यशितुमिच्छन्ति ।

निवृत्तिः 'न भच्चयामीति' सङ्कलपपूर्विका महाफला। फलविशेषाश्रुतेः स्वर्गः फलमिति मीमांसकाः।

एवं 'मद्ये' चित्रयादीनां, 'मैथुने' तु सर्ववर्णानां, दिवादक्यापर्वकालादन्यत्र । ग्रल्पस्वल्पा प्रवृत्तिरेषा शास्त्रोया । भूतानां शरीरस्थितिहेत्वर्था प्रवृत्तिः । तथा व् चायुर्वेदकृतः—

"ग्राहारा ब्रह्मवर्यं च निद्रा चेति त्रयं मतम्।

मादकं च स्त्रियश्चैव ह्युपस्तम्भनमायुषः'' ॥ इति ॥

यस्तु तेन विनाऽपि शकोति जीवितुं तस्य निवृत्तिर्महाफला

प्रदर्शनार्थं चैतत्। अशिष्टाप्रतिषिद्धविषयाणामन्यासामपि निवृत्तोनामेवमेव। यत्र विधानं पुरुषस्य प्रवर्तमानस्य प्रोत्यतिशयोत्पत्तिप्रयोजनमनिन्द्यम्, गर्हेत वा यतो निवृत्तिः फलाय, यथा मध्वशनं सम्पन्नभोजनं राङ्कवं परिधानमित्येवमादि। तथा च शिष्टस्रमान् चारः। व्यासश्च भगवानेवमेवाह। ये तु संसक्तिते। प्रीष्टिंदाप्रतिषिद्धा अपि यथा हसितकण्डूयनादयस्तते। निवृत्तिर्धर्माय ॥ ५६ ॥

> प्रेतशुद्धिं प्रवक्ष्यामि द्रव्यशुद्धिं तथैव च ॥ चतुर्णामपि वर्णानां यथावदनुपूर्वशः ॥ ५७ ॥

चतुर्णामपीतिवचनं सामान्यविहिता धर्माः शूद्रस्य नेदृशं यत्नमन्तरेण भवन्तीति ज्ञापनार्थम् ।

प्रेतेषु जीवतां शुद्धः। सुप्सुपेति समासः। प्रापणं चाप्रेतवित्रिमित्ता शुद्धिरियं विशेषस्य। अतश्च यद्यपि शुद्धिवचनं प्रतिज्ञायते, तथाऽप्यशुद्धिसापेत्तत्वाच्छुद्धेः शास्त्रप्रयकारकत्वादुभयोः, अप्रतिज्ञाताऽपि प्रथममशुद्धिरुच्यते ॥ ५७॥

दन्तजातेऽनुजाते च कृतचूडे च संस्थिते ॥ अशुद्धा बान्धवाः सर्वे सूतके च तथाच्यते ॥ ५८ ॥

'अनुजाती' दन्तजाताद्वालतर इति स्मरन्ति । तथाविभागेनोहे शमात्रमिहं यतस्तदः पेच आशीचकालभेदो भविष्यति । तथथा स्मृत्यन्तरे "आ दन्तजन्मनः" तथा "बाले देशान्तरस्थे च" (मनु ५।७७) इत्यादिना सद्यःशीचं श्रुतम् । 'बाल' अजातहन्तो विक्षेयः । एवं च नृष्णामकृतचूडाना'मित्येतत् (मनु ५।६७) एकरात्रिकमाशीचं दन्तजातेऽप्यवस्थाप्यते । एवमेते स्मृती विषयव्यवस्थया अविरोधिन्या बालविषये भवतः । नैशिकी च शुद्धिराच्छाकरणात् । यता निवृत्तमुण्डकानां त्रिरात्रं वच्यति । तच त्रिरात्रं प्रागुपनयनात्परतः "शुद्धरे द्विप्र" इत्यादि ।

ये तु—''दशाहं शावमाशीचम्'' इत्येतान्पत्तान् वयोविभागेन वर्णयन्ति, स्मृत्यन्त-रात्समाचाराच व्युत्कमेण सन्बन्धयन्ति, दशाह मुपनीतस्य अनुपनीतस्य चतुरहं कृतमुण्डस्य त्र्यहं जातदन्तस्यैकाहमनुजातस्य सद्यःशीचिकादयस्तु विकल्पाः। एवं त्र्यहचतुरह्योः कृतचूडस्य। तेषां मते स्मृत्यन्तरप्रसिद्धो वृत्तस्वाध्यायापेचो न विकल्पः प्रतिपादितः स्यात्। तच्चोत्तरत्र दशीयिष्यामः।

सर्वव्यापारनिवृत्त्या मृत उच्यते । सम्पूर्वस्य तिष्ठतेव्यापारीपरमदर्शनात्

**बान्धवाः** सपिण्डाः समाने।दकाश्च ।

सूतके च पुत्रजनमादी।

तथाच्यते अशुद्धा बान्धवाः सर्व इत्येतेनास्य सम्बन्धः ।

"कथं पुनरत्र वयोभेदप्रतिपत्तिर्यावता कृतमुण्ड इति संस्कारसम्बन्धो गम्यते । कृतो । पनयने चेत्यत्र श्रुतमेव । अत एव कृतचौडः कियन्तं कालमुच्यत इति नैव श्रूयते ।"

उच्यते । दन्तजातानुजातसाहचर्यात्कृतमुण्डः काललच्यार्थो विज्ञायते । स च कालोऽत्र प्रथमतृतीयवर्षः ।

यद्यपि "प्रथमे वर्षे वैकल्पिकं मुण्डीकरणं तस्मिन्त्समाश्रीयमाणे 'श्रा दन्तजन्मनः सद्य' इत्येतद्वाधितं भवति ।"

तद्ययुक्तम् । कियानविः कृतमुण्ड इति । चशब्दात्कृतमुण्डे चेति कृतोपनयने चेति लभ्यते । संस्कारान्तरप्राप्तौ व्यपदेशान्तरप्रवृक्तेः । एवं चैतया स्मृत्या एकवाक्यता भविष्यति "श्रा दन्तजन्मनः सद्यः" इत्यत्रापि । "त्रिरात्रमात्रतादेशादिति" व्रतादेशमहणं कालोपलचणार्थमेव । न च ब्राह्मणस्यानित्योऽष्टमवर्षे एवं चत्रियवैश्यययोर्थय कालः, तदा शृद्रस्य न कश्चित्काल उक्तः स्यात् । तत्राप्यतीतशैशवस्य "परिपूर्ण सर्वेषाम्" इतिबचनात् । अतश्चाष्टमाद्वर्षादृष्वं चतुर्णामपि वर्णानां सर्वाशीचम्, शृद्रस्यापि तस्य कालस्य सद्भावात् । यस्मिस्तु पचे एकादशे वर्षे चत्रियवैश्ययोक्तपनयनं लच्यतेतदा शृद्रस्य न कश्चित्काल उक्तः स्यात् । तत्राप्यतीतशैशवस्य परिपूर्णम्, अर्वाक् तिरात्रम् । शैशवस्य निवृत्तिशच स्मृत्यन्तरे "प्रागष्टमाच्छिश्चः प्रोक्तः" अन्यैस्तु "आ षोडशाद्धः वेद्वालः" इति । येऽपि षोडशाद्वाल्यनिवृत्तिमानुस्तेषामप्यष्टमार्थ्वं मासिक्येव श्रुद्धः । एवं पठ्यते "ऊर्थ्वं तु षड्भ्यो वर्षेभ्यः श्रुद्धः शृद्धस्य मासिकी" । अन्यत्र पठितम्- 'प्रद्वर्षस्य मास' इति ।

"ननु वच्चमाग्रोभ्य एव वाक्येभ्य एषा वयोभेदव्यवस्था लभ्यते। किमनेन दन्तजात इत्युद्देशोन।"

सत्यम्। सुखाववोधार्थम् ॥ ५८ ॥

दशाहं शावमाशीचं सपिण्डेषु विधीयते ॥ अर्वाक् सञ्चयनादस्थ्नां ज्यहमेकाहमेव वा ॥ ५९ ॥

सापिण्ड्यलचार्यं वच्यते ।

ष्पध्यायः ]

स्रविक्सञ्चयनादिति चतुरहोपलच्यां वच्यति । "भ्राहिताग्नेः सञ्चयनं चतुर्थ्याम्" इति वचनमस्ति ।

श्रयं च विकल्पे वृत्तस्वाध्यायापेचो वृत्तापेचो वा । तथा च स्मृत्यन्तरम् "एकाहाद्राह्मणः शुद्धो यस्तु ब्रह्माग्निसंयुतः। त्र्यहात्केवलवेदस्तु निर्मुणे दशभिर्दिनैः"। तत्र त्रिवेदस्याग्निमत एकाहः । द्विवेदस्य तु त्र्यहम् । निर्मुणस्य दशाहम् ।

गै।तमेन पठितं सद्यः शै।चम् । तच विशेष एव, ब्राह्मणस्य स्वाध्यायानिवृत्त्यर्थम् । तत्र क्रियान्तराणि—''उभयत्र दशाद्दानि कुलस्यान्नं न भुज्यते । दानं प्रतिप्रहे। होमः स्वाध्यायश्च निवर्ततः' इत्याद्याः क्रिया निवर्तन्ते । क्षेवलं बहुवेदस्यागुण्यमानं प्रणश्यतीति स्वाध्यायो न निवर्तते ।

तथा वृत्त्यपेचो युक्तो विकल्पः। षट्कर्मजीविनो दशाहः, त्रिभिरन्य इत्यस्य चतुरहः, द्वाभ्यामेक इत्यस्य त्र्यहः। दाशाहिक स्राशीचे प्रतिप्रहादावनधिकारात्प्राणयात्रैव दुर्लभा।

ये तु—''वयांसि चत्वारि, चत्वारश्चाशीचकालाः, अतो यथावये। यथासंख्येन सम्बन्धः'', तेषां दन्तजाते दशाहः प्राप्नोति, उपनीते तु मृते एकाह एव । तत्र समृत्यन्तरसमाचारिवरोधः। अथ ''विरोधपरिहारार्थं प्रातिलोम्येन सम्बन्धः क्रियते। उपनीते दशाहः कृतमुण्डे चतुरहः, त्र्यहो दन्तजाते, एकाहोऽनुजात इति''। अत्रापि निवृत्त-चौडकानां त्रिरात्रादिति विरोधेन विकल्पो युक्तः। स्वशब्देन त्रिरात्रस्यानुविधानात्। चतुरहस्य वृत्तिभेदेन सञ्चयभेदेन विषयत्वसिद्धेः। स्मृत्यन्तरेगीवमेकवाक्यता भवति एकाहादित्यनेन। अन्यथा वयोभेदेन विकल्पे व्याख्यायमाने वृत्तस्थाध्यायापेचो मानवे शास्त्रे केन विकल्पो लभ्यते।

श्रतो गैतिमवचनाद्यस्य प्रात्यहिकोन प्रतिप्रहेण विनाऽपि वृत्तिरस्ति कुसूलधान्यादे-स्तस्य बहुस्वाध्यायस्य स्वाध्यायाध्ययनमात्रे सद्यःश्रुद्धिः । येऽपि त्र्यहादयः कल्पास्तत्रापि त्र्यहैहिकादीनां तावन्मात्र एव विशुद्धिर्वृत्त्यर्थे प्रतिप्रहेऽनेनैव गैतिमदर्शनेन । श्रन्यथा ब्राह्मणस्य स्वाध्यायिन इत्येवावच्यत् न स्वाध्यायानिवृत्त्यर्थमिति ।

श्रता यद्यव्यविशेषेशैकाहाच्छुद्धिरित्यादि श्रुतम्, तथापि नियतिकयाविषयं विज्ञेयम् । येन नित्यवद्वाद्धायस्य दशाहमाह "शुद्धरे द्विशो दशाहेन" इति (५। ८३), न ह्यन्यत्पु-नर्वचने प्रयोजनमस्ति । तस्माद्विकल्पोऽयमुक्तेन मार्गेय व्याख्येयः । यत्र पुनर्वालादै। सद्यःशीचं, निवृत्तमुण्डकादै। त्रिरात्रं, तत्र विकल्पामावात्सर्विकयासु श्रुचित्वम् ॥ ५६॥ पश्चमः

ग्रध्याय:

सपिण्डता तु पुरुषे सप्तमे विनिवर्तते ॥ समानोदकभावस्तु जन्मनाम्नोरवेदने ॥ ६० ॥

श्चन्वयसंज्ञाविज्ञानाद्वान्धवप्रदृष्णानुवृत्तेश्चान्वयजाः सप्तमपुरुषावधयः सपिण्डा उच्यन्ते। 'येभ्यः स्वस्य पिता दद्यात्तेभ्यः पुत्र'इति जीवत्पूर्विपत्राद्देविधानात् षट् तावद्योग्यतया सपिण्डा भवन्ति। यद्यपि 'पितृभ्यो दीयते श्चात्मना सप्तम'' श्चतः पितामद्वप्रपितामद्वाद्याः पूर्वान्वयजातास्ते सपिण्डा इति व्यपदिश्यन्ते। पूर्वे षट् सपिण्डाः। श्चपरे पुत्रादयः षडेव। यत एकस्याः पिण्डदानिकयायाः सहभावात्सपिण्डाद्यु पदेशो लभ्यते, पुत्रादेरि सहभावः पीत्रादिना कियमाणोऽयम्, तेन यभ्यो दीयते यश्च सह सम्प्रदानवानभविष्यति सर्वे ते सपिण्डा व्यपदिश्यन्ते। यतो न तत्र पिण्डदानमवध्युपलचण्यात्वाच्छङ्ख इव राङ्खव्वेलायान्मागन्तव्यमिति। तेन यावदुक्तं स्यात्-'प्रपितामद्वस्य यः प्रपितामद्वस्तदन्वयजा ये यावत्सप्तम्नास्ते सपिण्डा,' एवं स्वसन्ततौ पित्रादिसन्ततौ दृष्टव्यम्। यत एव भेदस्तमुपादाय गणना कर्तव्या यावत्सप्तमावधि। यथा पितामद्दे। येथामेकस्ते तत श्चारभ्य सप्तमावधयः सपिण्डा इत्येव सर्वत्र।

तदन्वयजत्वे चेापलचार्ये जातेरनाश्रयगाद्विजातीया श्रपि चत्रियादयो ब्राह्मणादीनां सपिण्डा भवन्ति ।

भ्रत एव तज्जननाद्याशीचे ब्राह्मणस्य दशाह एव, तेषां तु स्वकाल एव द्वादशाहादिः। भ्रतः सर्वस्य विजातीयनिमित्ते विजातीयस्पिण्डनिमित्ते वा जन्मादी स्वकाल एव शुद्धः। चित्रयादीनां ब्राह्मणापेचया त्रिपुरुषं सापिण्ड्यम्। तथा च शङ्कः—

"यद्येकजाता बहवः पृथक्त्तेत्राः पृथग्जनाः।

एकपिण्डाः पृथक्शीचाः पिण्डस्त्वावर्तते त्रिषु ।"

'पृथक्चेत्राः' भिन्नजातीयासु स्त्रोध्वित्यर्थः । 'पृथग्जनाः' पृथक्चेत्रसमानजातीया स्राध्यनेकमातृका भवन्ति, तदर्थमुभयोश्वपादानम् । 'एकपिण्डाः' सपिण्डा भवन्ति । किंतु पृथक्शीचाः', स्वजातिनिमित्त एव तेषां शुद्धिकालः । ब्राह्मग्रस्य चित्रयादेः सुतकादी दशाहः, ब्राह्मग्रस्य सृतके तेषां द्वादशाहश्च । यथा चान्योऽपि विशेषः—'पिण्डिस्नि-ध्वावर्तते' । विध्वेव भवति पुरुषेषु ।

समानजातीयापेचया चत्रियादीनां ब्राह्मण्यत् षट् पुरुषस्य सापिण्ड्यम् 'एकजाताः पृथक्चेत्रा'इत्यादिविशेषणोपादानात् । ध्रसमानजातीयापेचं त्रिपुरुषत्वमनेन वाक्येन शक्यते प्रतिपादियतुम् । एष एवार्थोऽनया स्मृत्या स्पष्टोक्रियते "चन्नविट्शृद्रदायादा ये स्युर्विप्रस्य बान्धवाः । तेषामाशौचे विप्रस्य दशाहाच्छुद्धिरिज्यते ।" 'षड्भिस्त्रिमिरथै-केनेत्यादि' च ॥

स्त्रीयां तु विजातीयानां भर्तं कालेन जीवित भर्तर शुद्धिः । श्राह च "सूतौ मृते तु दासानां पत्नोनां चानुलोमतः । स्वामितुल्यं भवेच्छीचं, मृते स्वामिनि पैत्रकम् ॥"

अन्ये पठन्ति ''असवर्णासुतानामिति'' प्रथमं पादम्। यद्ययमस्ति पाठस्तदा पुत्राणा-मपि शूद्राणां पितृगृहे व्यवस्थितानां तत्परतन्त्राणां पितृजात्यपेचया दशाहादिरेव श्रुद्धिकालः।

मनुस्मृतिः।

दासाश्चात्र वैतिनिका गृह्यन्ते । ये तु गर्भदासास्तेषां विध्यन्तरं श्रूयते—
''कारवः शिल्पिनो वैद्या दासीदासं तथैव च ।
राजानो राजभृत्याश्च सद्यःशीचाः प्रकीर्तिताः ॥'' इति ।

स्पर्शने चैवमेतेषां शुचित्वं विश्लेयम्, न पुनर्दानभोजनादिकियासु । यतः कर्मनिमित्ता एते शब्दाः, श्रतः किं विपर्यये शुद्धिः किं सर्वाः क्रियाः प्रतिप्रसवा उत काश्चिदेवाभ्यः नुज्ञायन्ते । यता 'राज्ञश्च कार्याविवातार्थिम'त्याकांचायां यान्येव तादृशानि कर्माणि तान्येव हृद्यमागच्छन्ति । तथैव च समाचारः ।

"नतु च नात्र स्परीप्रतिषेधः श्रुतः"।
यावता स्मृत्यन्तरे पष्ट्यते "श्रक्षिसञ्चयनादूर्ध्वमङ्गस्पर्शो विधीयते"। तथाऽन्यच "त्रिभिश्चतुर्भिर्वाऽहोभिर्शाक्षणः स्पृश्यतामियात् ।

एकादशेन शुद्धिः स्यान्मृतके सूतके तथा"॥

"राज्ञः षष्ठे सप्तमे वा स्पर्शः, द्वादशाहेनात्रश्चिः। वैश्यस्य स्पर्शनमष्टमे नवमे वा, पत्तेग्यात्रश्चिः। शूद्रस्य स्पर्शनमेकादशे द्वादशे वा, मासेनात्रश्चिःः इति हारीतः। तथा वाक्यान्तरमपि—

"स्पर्शे कमेण वर्णानां त्रिचतुःपञ्चषेदिंनैः। भोज्यात्रो दशभिर्वित्रः शेषा द्वित्रिषडुत्तरैः''॥

एते च विकल्पाः प्रयोजनापेच्या गुणवदगुणापेच्या व्यवस्थापनीयाः । सर्वेषां तावद्राह्मणस्य भक्तदासास्त्रिचतुरैरहोभिः स्पर्शनेन दूषयन्ति । गर्भदासास्त्र सद्यः । एविमतरेषामपि वर्णानाम् ।

यत्रेदं सद्यःशीचं तत्र सर्वत्र स्नानं वाससा च।

द्रव्यस्य शुद्धिर्या यस्य विद्वितेति ज्ञापियव्यते।
कन्यानामिप त्रिपौरुषेयो सिपण्डता। "सपुत्राणां तु स्त्रीणां त्रिपुरुषं विज्ञायते"

इति वसिष्ठः। आशीच एवैतत्। विवाहे तु विधिर्दर्शितः।

स्थितमेतत् - सप्तमपुरुवे। मर्योदा, षट्पुरुवा: सपिण्डा इति। स्प्रमे प्राप्ते विनिवर्तते।

समाने।दकभावः समानोदकव्यपदेशः।

जन्मनाम्नोरवेदने । जन्म च 'अयमस्मत्कुले जातः'-नाम अमुष्मादिदन्नाम-कात्पितृपितामहादे:- उभयोरवेदने निवृत्तिः । अत्रश्चान्यतरे ज्ञातेऽप्यनिष्टोदकं ज्ञेयम् । "अवतीर्य नदीमन्यद्वा जलाशयं नाभिदन्नभुग्ना दिश्वणाभिमुखः सन्योत्तराभ्यां पाणिभ्या-मुदकं कृत्वाऽनवेचमायाः प्रत्यात्रजेयुरिति" ॥ ६० ॥

> जननेऽप्येवमेव स्यान्मातापित्रोस्तु स्नुतकम् ॥ स्तकं मातुरेव स्यादुपस्पृश्य पिता शुचिः ॥ ६१ ॥

एवमेतत्सिपण्डानां जनने । यथैव दशाहादयः कल्पाः षट्कर्मादिवृत्त्यपेच्चया स्वाध्या-याल्पमहत्त्वापेत्तया च व्यवस्थिता मरणे, तथैव जननेऽपि धाशीचमात्रमतिदिश्यते कालानविच्छन्नम् । सामर्थ्याच्चागृह्यमाणविशेषतया तत्सम्बन्धसकललाभः ।

कालावच्छित्रातिदेशे तु एकेनैव मुख्यत्वादशाहेन सम्बन्धः स्वाध्यायादिषु स्यात् । यदि वा पाठप्रत्यासत्त्या दशाहाद्यपेत्तया एकाहेन एकेनैव च निराकांत्तीकृतत्वादन्यैस्त्रय-हादिभिर्न सम्बन्धः स्यात्। तत्रेयं स्मृतिरविशेषेण वृत्तस्वाध्यायापेचायां व्यवस्थायां मृतसूतकयोर्विद्धती, जनने गुणाद्यनपेचया जातिमात्रे स्थाप्यमाना, विरुध्येत। समाचारश्च बाधितः स्यात्।

"नन्वेवं स्त्रोगामिप त्र्यहैकाहादयः कल्पाः सूतिकानां प्राप्नुवन्ति समा-चारविरोधिन: ।"

श्रत्रोच्यते । यद्ययं विकल्पः स्यात्तदैवम् । व्यवस्थित एवासीत्कल्पः । तथाहि तुशब्द उपपन्नतरा भवति।

सृतकशब्दश्च नाशीचे वर्तते । लचणया सृतकसम्बन्ध्यशीचं लचयेत् । लचणायाः साहचर्यादस्पृश्यतैव लचितुं युक्ता । यदि च सर्वमाशीचमित्रेतं स्यादाशीचमहण्यमेवा-करिष्यत् 'ग्रशीचं मातुरेवेति'। ग्रतश्च स्मृत्यन्तरे त्रिरात्रमस्पृश्यतीक्त्या इह तदभाव-स्तयोर्विकल्पः सूतकं सातुरेव । मातापित्रोर्मातुरेवेति पितुर्विकल्पः ।

उपस्पृथ्य स्नात्वा शुचिभवतीति। उपक्रममात्रमिदं वच्यमायोन श्लोकेन पितुरपि ज्यहमेव ॥ ६१ ॥

> निरस्य तु पुमाञ्छुक्रमुपस्पृश्येव शुध्यति ॥ वैजिकाद्भिसम्बन्धाद्नुरुन्ध्याद्घं त्र्यहम् ॥ ६२॥

सहेतुकं त्र्यहमुपदिशन्नपस्परीनशुद्धि पूर्वोक्तामनुमन्यते । किमर्थमुच्यत इति चेत् सरूपविधितयाऽर्थवादार्थम्, न विधेयतया, ''जितिलयवाग्वा वा जुहुयादिति" वत्।

निरस्य तु शुक्रं मैथुनधर्मेण सम्प्रयुज्य शुक्रोत्सर्गादनन्तरं उपस्पृश्य स्नात्वा शुचिर्भवति । अतो वैजिकादिभिसम्बन्धात् । बीजनिमित्तो 'बैजिकः' । 'अभिसु-म्बन्धः' श्रपत्योत्पत्तिः । अतस्तत्र कथं नानुक्रन्ध्याद्वानुवर्तेत । स्रघमाशीचं ज्यहम्। यादृशं च शुक्रनिरसनेन श्रकृतस्नानस्याशुचित्वं, न तादृशमेव प्रसवे, श्रिप तु त्र्यहम्। पूर्वश्लोकार्धत्र्यद्दशोषतयाऽनृद्यते । श्रत एवोपस्पृश्येति स्नानमुच्यते, "स्नानं मैशुनिनः स्मृतम्' इति वचनान्नाचमनम्।

पुत्रे तु जाते तदहः स्पृश्यतैवेति केचित्। तथा च श्रङ्ख स्राह "कुमारप्रसवे नाड्यामच्छित्रायां गुडितिलहिरण्यवस्त्रप्रावरणगोधान्यप्रतिप्रहेष्वदेषस्तद्दहरित्येके" ॥ ''तस्मात्स दिवसः पुण्यः पितृषां प्रीतिवर्धनः । स्मरणाच्चैव पूर्वेषां तददर्न प्रदुष्यति'' इति ।। तथा श्राद्धमध्येके कुर्वन्तीति च । ग्रनेन पितुः सर्वधाऽऽशीचाभाव एव ।

तत्रैते स्मृती पूर्ववद्वृत्तिसदसद्भावापेत्तया विकल्प्येते ॥ ६२ ॥

ब्रह्म चैकेन राज्या च त्रिरात्रैरेव च त्रिभिः॥ शवस्पृशो विशुध्यन्ति ध्यहादुदकदायिनः ॥ ६३ ॥

त्रयस्त्रिरात्रा नवाद्वानि ।

ग्रध्यायः ]

एकेन च अहा एकवा च राज्या अहोरात्रः।

एवं दशाही वृत्तानुरीधादेवमुपदिष्टः।

शवस्पृशः शवस्य स्नानालङ्कारादिकारियः।

भ्रन्येषां स्नानमात्रं वच्यति तन्निर्यापकानां च । तथा च प्रकटोकरिष्यति "प्रेताहारै: समम्' इत्यत्र।

एतच समानेदकानां, मूल्येन वा निर्हरताम् । अनाथनिर्हरणे तु स्मृत्यन्तरे—

"न तेषामश्चभं किंचित्राशीचं शुभकर्मणाम्

जलावगाइनात्तेषां सद्यः शौचं विधोयते ॥"

यत्तु 'ग्रसपिण्डं द्विजमिति' तत्रैव वस्यामः।

उदकदायिनः समानोदकाः । तेषां च "पृथक्षिण्डे च संस्थिते" इति सदाः-शीचमपि वस्यते । तत्र विकल्पः । सपिण्डेब्वेतदस्वाध्यायाद्यपेत्तम् ॥ ६३ ॥

> गुराः मेतस्य शिष्यस्तु पितृमेघं समाचरन् ॥ मेताहारै: समं तत्र दशरात्रेण शुध्यति ॥ ६४ ॥

[ पश्चमः

मनुस्मृति:।

पितृमेधः चरमेष्टिः । अन्ये तु सर्वं कर्मेव लच्यत इति प्राहुः । तत्कुर्वन् शिष्या दशराचेण शुध्यति । ब्रह्मचारिणोऽप्ययं विधिरस्त्येव ।

मेताहारै: सम:। प्रेतं हरन्ति निर्यापयन्ति तथा तेषां दशाहः। एवं शिष्य-स्यापीत्यर्थः॥ ६४॥

> रात्रिभिर्मासतुल्याभिर्गर्भस्नावे विशुध्यति ॥ रजस्युपरते साध्वी स्नानेन स्त्री रजस्वला ॥ ६५ ॥

गर्भस्तावे गर्भमाससमा रात्रीः स्त्रिया एव शुद्धिर्युक्ता, इह वाक्ये तस्याः श्रुतत्वात्। सपिण्डानां तु स्मृत्यन्तरसमाचारावन्वेषणीयौ। वसिष्ठेन तु सपिण्डानां त्र्यहः समाम्रातः [ द्य० ४ सू० ३४ ] ''ऊनद्विवर्षे प्रेते गर्भपतने सपिण्डानां त्रिरात्रमशीचम्''।।

स्रावस्तु गर्भस्य मासत्रयादूर्ध्वे प्राग्दशमान्मासात् । केचित्तु प्राङ्नवमादित्याहुः। स्रप्राप्तकालस्य पातः 'स्राव' उच्यते । न पुनर्द्रवह्नपस्यैव ।

तथा गैतिमेन गर्भविसंसने ''गर्भमाससमा रात्रोरिति'' पठितम् [ प्र०१४ सू०१४]।

सप्तमास्याश्च जीवन्ति । अतः सप्तमे मासे पूर्णमाशौचम् । एतत्तु जीवतो जातस्य युक्तमन्यथा तु गर्भमाससमा इत्येव ।

इह रजस्वलाया रजस्युपरते स्नानेन शुद्धिराम्नाता । समृत्यन्तरे त्र्यहादृर्ध्वम् । तत्रैवं व्यवस्था । प्राक्त्र्यहाद्रजोनिवृत्ताविप नास्ति शुद्धिरूर्ध्वमनुपरतेऽपि भवति । किंतु 'विशुद्ध्यतीति' प्रकृते पुनः 'साध्वीति' वचनादिनवृत्ते रजसि वैदिककर्माधिकारानुप्रवेशो नास्ति, न पुनः स्पर्शादिनिषेधः । उक्तम् "श्राद्याश्चतस्रो निन्दिताः" इति । रजस्वला स्त्री रजस्युपरते स्नानेन साध्वी भवति शुद्धा कर्मयोग्येत्येवं पदयोजना ।

स्त्रीयहर्णं वर्णमात्रस्त्रयर्थम्। पूर्वे तु स्रोका ब्राह्मण्विषया व्याख्यातास्तदाशङ्का-निवृत्त्यर्थे स्त्रीयहर्णम्। उत्तरत्रापि यत्र विशेषप्रमाणं नास्ति तत्रापि वर्णमात्रविषयतेव, यथा "नृणामकृतचृहानाम्" इति ॥ ६५ ॥

> च्यामकृतच्डानां विद्युद्धिनैशिकी स्मृता ॥ निर्वृत्तमुण्डकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते ॥ ६६ ॥

इमाः षष्ठीः "कर्षकर्मणोः कृतीति" कर्णलचणाः केचिद्वराचचते । 'अकृतचूड एकाहेन शुद्धरति' । तथा वये।वस्थापेचोऽपि विकल्प इत्येकीयमतमुक्तम् । तस्यैव श्लोकस्य व्यवस्थावाक्ये इमे । धन्ये त्वध्याद्वारेण सम्बन्धलचणा ध्राहुः ।

श्रकृतसुण्डानां मृतानां ये सिपण्डाः।

तत्रोत्तरपत्तः समाचाराभित्रेतः । स्मृत्यन्तरे सद्यःशौचमप्याम्नातम् । विषयस्तत्रेव दर्शितः । 'ब्रादन्तजन्मनः सद्यः ब्राचूडा**द्गेशिको** निर्वृत्तचूडकानां त्रिरात्रमितिः ॥६६॥

ऊनद्विवार्षिकं मेतं निदध्युर्वान्धवा वहिः ॥ त्र्यलंकृत्य शुचै। भूमावस्थिसंचयनादते ॥ ६७ ॥

ऊने असंस्कृतस्य द्वे वर्षे यस्य जातस्य गते, स उच्यते ऊनद्विवार्षिकस्तं मेतं बान्धवा बहिर्यामं निदध्युर्भूमौ निखातायां स्थापयेयुः।

स्मृत्यन्तरे निखनेदिति पठ्यते ।

छालंकृत्य प्रेतालंकारै:।

ग्रध्याय:

क्रनिद्वर्षेऽपि श्रूयमाग्रोऽलंकारः समाचारात्क्रतोपनयनादावपि विज्ञेयः।

शुचै। यत्रास्थीनि भूपदेशे न सन्ति ।

ग्रस्थिसंचयरहितत्वेन या शुद्धा तत्र निखाय स्थाप्यः। श्मशाने किलास्थीनि संचितानि भवन्ति। ग्रत एतेन वचनेन ततोऽन्यत्र निधानमुच्यते। न पुनस्तादृशस्था- स्थिसंचयो न कर्तव्य इत्येव वाक्यार्थः। ग्रिप्तिसंकाराभावादेव तद्दप्राप्तेः ॥ ६७ ॥

नास्य कार्योऽग्निसंस्कारो न च कार्योदकक्रिया ॥ अर्ण्ये काष्ठवत्त्यक्त्वा क्षपेत व्यहमेव तु ॥ ६८॥

काष्ठवदिति निरपेचतामाह।

श्राद्धमि न कर्तव्यं न चोद्दकम् । उदकिवानिषेधेन श्राद्धनिषेधः सिद्धः ग्रङ्गाङ्गि-भावात् । ग्रतः समाचारप्रसिद्धः श्राद्धनिषेधे। लिङ्गोन साधियतव्यः ।

ग्रन्ये तु स्मृत्यन्तरदृष्टनिखननप्रतिषेधार्थं वर्णयन्ति । ततश्च विकल्पः । स्निपेत उद्दास्येत । शास्त्रचे।दितं व्यापारं न कुर्यात् ॥ ६८ ॥

> नात्रिवर्षस्य कर्तव्या बान्धवैरुदकक्रिया॥ जातदन्तस्य वा कुर्युनाम्त्रि वाऽपि कृते सति॥ ६९॥

स्या चिवर्षस्येति स्रा ततीयाहर्षात्प्रतिषेधः । न पुनश्चतुर्वर्षादै । एवमर्थ्यमेवा-दिशब्दं केचित्पठन्ति, 'नाचिवर्षस्य कर्तव्या त्रिवर्षादेरिति' । समाचारश्चैवमेव ।

जातदन्तस्य वा कुर्युः । उदक्रियासाहचर्यादग्निसंस्काराऽभ्यनुज्ञायते ।

''ननु च विकल्पे कामचारः । तत्र कः प्रयाससाध्यं वित्तचयकरमनुष्टानपत्तमाश्रयेत । व्यर्थस्तदुपदेशः'' ।

उच्यते । सर्ववित्तच्योऽयं पित्रोरधिकारः । प्रेतोपकारार्थमेतिकयते । नैमित्ति-कत्वादवश्यकर्तव्यमित्येतत्प्रागेवेक्तम् । तत्रावश्यकर्तव्यताप्रतिषेधोऽस्तोतीद्द निश्चीयते । 848

ध्रध्यायः ]

प्रेते।पकारार्थत्वमस्तीत्यभ्यनुज्ञानेन ज्ञाप्यते । तत्राकरणे नास्ति विध्यतिक्रमः । प्रेते।पकार-स्त्वनुष्ठानाद्भवतीति विधिप्रतिषेधयोर्नासामजस्यम् ॥ ६-६ ॥

> सब्रह्मचारिण्येकाइमतीते क्षपणं स्मृतम् ॥ जन्मन्येकोदकानां तु त्रिरात्राच्छुद्धिरिष्यते ॥ ७० ॥

सब्रह्मचारी समानचरणोऽत एकोदका रूढ्या स्रासिप्छेभ्यः परिगृह्यन्ते । तेषामितरेतरं जन्मनि सूतके त्रिरात्रम् ।

सद्यःशौचमिष स्मृत्यन्तरादुद्कदायिनां विकल्पितं द्रष्टव्यम् ॥ ७० ॥

स्त्रीणामसंस्कृतानां तु त्रयहाच्छुद्धचन्ति बान्धवाः ॥ यथोक्तेनैव कल्पेन ग्रुद्धचन्ति तु सनाभयः ॥ ७१ ॥

स्रमंस्कृता या बाङ्कात्रेण प्रतिगृहीता न च विवाहितास्तासां मरणे बान्धवाः पतिपत्तास्तिरात्रेण । सनाभयस्तु सपिण्डाः स्विपतृपत्ता यथोक्तेन कल्पेन "निर्वृत्त-चौडकानामिति" जातेरिधकारात्त्रिरात्रेण ।

स्रान्येस्तूक्तं सोदर्या दशरात्रेग्रोति । तेषां चाभित्रायः । स्रष्टवर्षायाः कन्याया दानं विहितम् । दत्तायाश्च निर्शृत्तचौडकव्यपदेशाभावात्पुंस इवापनीतस्य, तदानीं कल्पान्तरस्यानाम्नानादशाह एव युक्तः ।

श्रन्यैस्तु पठितम् "श्रहस्त्वदत्तकन्यासु बालेषु च विशोधनम्" इति । तत्र व्याख्या-तारः पञ्चदशाब्ददेशीयाऽपि या ह्यदत्ता कन्या तिष्ठेत्तदहरेवाशीचम् । मुख्यमाम्ना-नमतिक्रम्य कालचपणे प्रमाणाभावात् ।

तत्रोच्यते । 'बालेषु चेति' कोऽस्यार्थः । यावता उक्तमेव योगविभागे "श्रा इन्तजन्मनः सद्यः' इति । न चैतेन तद्वाधितुं युक्तम्, सामान्यक्ष्पत्वादस्य, तस्य च विशे-पव्यवस्थापनक्षपत्वात् । अतोऽयमेकादः पृथगुक्तोऽपि आचूडादेव व्यवतिष्ठते । सामान्यस्य विशेषापेक्तवात् । तस्मादनार्ष एवायमर्धश्लोकः प्रतिपद्यते—स्पर्शविषयतया नेयः । स्पर्शप्रतिषेघो हि मृतकस्त्तकयोर्बालस्यापि पुंवत्प्राप्तः । तद्दर्थमेतदुक्तं स्यात् "आहस्त्वदक्त-कन्यासु बालेषु च विशोधनम्" इति । एवं च विषयसप्तम्याश्रिता भवति । सा च युक्ता कारकविभक्तित्वात् । इतरथा ध्रध्याहृत्य भावलक्त्या सप्तमी व्याख्यायेत, 'बालेषु मृतेषु जीवतां शुद्धिरिति' । न च तदुपस्पर्शनादाशौचमेतेनैतितसद्ध्यतीति । विषयान्तरे तस्य च चरितार्थत्वात्, भूमौ परिवृतत्वात्, भूमौ परिवृतस्य च स्पर्शनासम्भवात् ।

"अविशेषोक्तौ कुता विशेषप्रतिपत्तिरिति" चेत् ।

तस्याचमनकरुपो विद्यत इत्येतत्सिन्निधौ तादृशस्यैव स्पर्शस्य प्रतीयमानत्वात् । तथा च रजस्वलास्पृष्टिनो बालस्य स्पर्शनं नेच्छन्ति । स्रथास्य विशेषणं स्यात् । तथा गैतिमेन तदुक्तं स्वस्यां स्मृतै। युक्तमेवाधातुमेतस्य। तस्माद्युक्तैवाधानकाल-लचणा॥ ७१ ॥

> त्रक्षारलवणाञाः स्युर्निमज्जेयुश्च ते त्र्यहम् ॥ मांसाज्ञनं च नावनीयुः ज्ञयीरंश्च पृथक् क्षिता ॥ ७२ ॥

**क्षारलवण्य**ः यवचारादि'चारम्'। 'त्ववणं' सैन्धवादि । तन्न भुजीरन् । त्ववण-विशेषणं वा चारप्रहणं तेन सैन्धवस्य न प्रतिषेषः ।

निमज्जनं च नदोतडागादावतीर्थस्नानमङ्गपरिघर्षणादिवर्जनम्।

मांसाशनं च यावदाशीचं स्मृत्यन्तरात्प्रतिषिध्यते । एवं पठ्यते "न स्त्रियमुपेयुर्न मार्जयेयुर्न मांसमश्रोयुः" । गृह्यकारस्तु "त्र्यहमनश्रन्त आसीरन् क्रोतात्पन्नेन वा वर्तरन्" इत्याह ।

श्रयीरंश्च स्थिष्डले परसङ्गवर्जम् । सूतकेऽपि ब्रह्मचर्ये स्मृत्यन्तरे प्रदर्शितम् ॥ ७२ ॥

> सन्निधावेष वै कल्पः शावाशीचस्य कीर्तितः ॥ श्रमन्निधावयं ज्ञेया विधिः सम्बन्धिवान्धवैः ॥ ७३ ॥

सित्धो यत्रासौ मृतस्तत्र तत्संनिधीयते । ग्रन्ये तु प्रयाणकाले ये संनिहितास्तेषामेवायं विधिरित्याहुः । सम्बन्धिनः समाने।हकाः । बान्धवाः सिपण्डाः । ग्रन्ये तु प्रामान्तरे नगरान्तरेऽवस्थानमसित्धानं मन्यन्ते, तेषां च—॥ ७३ ॥

> विगतं तु विदेशस्थं शृणुयाद्यो ह्यनिर्दशम् ॥ यच्छेषं दशरात्रस्य तावदेवाशुचिर्भवेत् ॥ ७४ ॥

विदेशो शमान्तरादिः पूर्ववत्। विगतं स्तम्।

स्मिन्द्रशम् । उपलच्चमतेत् । यस्य य भाशीचकालसाच्छेषं तस्याशीचम् । ... पुनर्दशराचप्रदृशं श्लोकपूरणार्थम् ।

उत्पर्यपेच्या जन्ममरणयोराशौचकालविकल्पेनावश्यमपेच्यम्। यदा स्तकाश्च त्यनं तदा प्रभृति दशाहादि कल्पः, न यदा सपिण्डैर्ज्ञातिमिति । अतश्च यहाऽतिथिना ज्ञातं स्ततकादि न तु गृहस्थेन तदाऽप्यभाज्यमन्नम् । तथैशेल्पितिमित्तमात्रमिहमुभयत्रेति ।

दशाहमाशौचिनां तत ऊर्ध्वं, त्रिरात्रैकाहाशौचिनां तु सर्चेलस्नानजा सद्यः युचि: ॥ ७४ ॥

घण्यायः ]

XC

त्रातिकान्ते दशाहे च त्रिरात्रमशुचिभवेत् ॥ संवत्सरे व्यतीते तु स्पृष्ट्वैवापे। विशुद्धचति ॥ ७५ ॥

यस्य यः कृत त्राशीचकालो दशाहादिस्तस्य तर्ह्धं त्रिरात्रम् । यस्य तु त्र्यहैकाहादि-स्तस्य तत अर्ध्व सवाससः स्नानमात्रमेव । तथा चोत्तरत्र वच्यति "सवासाः" इत्यादि । संवत्सरे स्वतीते अतिकान्ते स्पृष्ट्वैवापः स्नात्वा शुध्येदित्यर्थः । "हस्तेन च सपादेन" इत्यादिवचनात्सर्वाङ्गस्पर्शनं प्रतीयते, तच स्नानमेव ॥ ७५ ॥

निर्दशं ज्ञातिमरणं श्रुत्वा पुत्रस्य जन्म च ॥
सवासा जलमाष्ठुत्य शुद्धो भवति मानवः ॥ ७६ ॥
समानोदकानामयं विधिः। ज्यहैकाहपचे च स्रिपण्डानामिष ।

सवासा वाससा सहितः।

जलमाण्लुत्य स्नात्वेत्यर्थः ॥ ७६ ॥

वाले देशान्तरस्थे च पृथक्पिण्डे च संस्थिते ॥ सवासा जलगाप्लुत्य सद्य एव विशुध्यति ॥ ७७ ॥

बालेऽदन्तजाते सूनौ, देशान्तरस्थे, पृथक्पिण्डे, च संस्थिते, इत्येका-र्थानि पदानि ।

पृथक्षिएडः समानेदिक इति यावत् । तस्मिन् देशान्तरस्थे संस्थिते । सद्यः शुद्धः । संनिधौ "त्र्यहात्तूदकदायिनः" इत्युक्तम् ॥ ७७ ॥

अन्तर्दशाहे चेत्स्यातां पुनर्भरणजन्मनी ॥ तावत्स्यादशुचिर्वित्रो यावत्तत्स्यादनिर्दशम् ॥ ७८ ॥

अत्रापि दशाद्द्रम्यमाशौचकालोपलच्यार्थम्। यस्य य आशौचकालस्तिसमन्न निवृत्ते यदि पुनरन्यदाशौचनिमित्तमुत्पद्यते तदा पूर्वशेषेशैव शुद्धिने त्वन्तरा निपतितं यत्तदीयादद्वः प्रभृति दशाद्दादिगग्यना कर्तव्या । तथा च गौतमः (१४ । ५) "तच्चे-दन्तःपुनरापतेत्तच्छेषेश्व शुद्धत्रे युरिति"।

मरणजन्मनी इति समासे यत्नमन्तरेण क्रमाप्रतिपत्तेर्व्यन्तरेणाः युपनिपातप्राप्तौ समाचारात्समानजातीय एवेति द्रष्टव्यम् । पुनःशब्दश्च समानजातीयापेच्या समर्थतरो भवति ।

विमग्रहणमप्याशौचिनामुपलचणार्थम्।

स्मृत्यन्तरे तु विद्वितं "रात्रिशेषे द्वाभ्यां, प्रभाते तिसृभिः" इति । 'एतस्य ब्राह्मणस्य प्रेतस्पर्शे दशरात्रमाशौचिमिति' प्रकृत्य 'न चेदन्तरा स्त्रियेत जायेत वा शिष्टैरेव दिवसैः शुद्धरेत' इतीयं स्मृतिः समानजातीयासमानजातीयभेदं नानुमन्यते ॥ ७८ ॥ त्रिरात्रमाहुराशौचमाचार्यं संस्थिते सित ॥ तस्य पुत्रे च पत्न्यां च दिवारात्रमिति स्थितिः ॥ ७९ ॥ स्राचार्थ्य उपनेता । तस्मिन् संस्थिते । चिराचं शिष्यस्य ।

स्त्राचार्य्य उपनेता । तस्मिन् संस्थिते । विरावं शिष्यस्य । तस्यावार्यस्य पुत्रे पत्न्यां च संस्थितायामहोरात्रम् ॥ ७६ ॥

> श्रोत्रिये तूपसम्पन्ने त्रिरात्रमशुचिर्भवेत् ॥ मातुले पक्षिणीं रात्रिं शिष्यर्त्विग्बान्धवेषु च ॥ ८० ॥

वेदशाखाध्यायी श्रोत्रिय:। उपसम्पत्नः मैत्र्या प्रयोजनेन वा केनचित्सङ्गतः शीलोन युक्तो वा। पूर्वे तु सब्रह्मचारिण्येकाहमगृहीतवेदे दृष्टम्।

श्रभिधानकोशे तु 'उपसम्पन्नो' मृतपर्यायः। बहुकालत्वादाशौचस्य पूर्वैव व्याख्या ज्यायसी।

भ्रन्ये तु 'श्रोत्रिये मातुले त्रिरात्रिम'त्येव सम्बन्नन्ति, 'पचिषीं रात्रि'मिति शिष्यादिभिः।

बान्धवाः श्यालकमातृष्वस्रेयादयः।

यदा तु 'मातुले पिचापीमिति' सम्बन्धस्तदा मातुले बान्धवत्वादेव सिद्धा पिचापी, पुनर्वचनं नित्यार्थम् । तेनान्येषु बान्धवेषु यथाकामम् ॥ ८० ॥

> मेते राजनि सज्योतिर्यस्य स्याद्विषये स्थितः ॥ अश्रोत्रिये त्वहः कृत्स्नमनूचाने तथा गुरौ ॥ ८१ ॥

राजशब्दोऽयमभिषेकादिगुणयोगिनि वर्णमात्रे लच्चाया वर्तते। यत आह यस्य स्याद्विषये स्थितः। जातिविशेषाविच्छित्रविषयेश्वरवचनत्वे लच्चा, न च शब्दार्थः।

सुज्याति:। सह ज्योतिषा वर्तते। दिवा प्रेते दिवैव, रात्रौ तु तन्नास्ति। एवं रात्रौ रात्रिरेव नाहः। इदमेव ज्ञापकमन्यत्र रात्रिप्रहणेऽहर्षहणेऽप्यहोरात्रप्रतिपत्तेः। यथा 'रात्रिभिर्मासतुल्याभिस्त्र्यहमेकाहमिति'। 'ब्रह्मा चैकने'स्यत्र तु रात्रिष्महणं पस्द-पूरणार्थम्।

रात्रावग्निज्योति:। एवं ह्यग्निहोत्रब्राह्मणे 'भ्रग्निना वै तेजसा तेजस्विन्याहित्येन तेजसा न भवति'।

स्रश्रो नियेऽवेदाध्यायिनि, स्रनूचाने, कृत्स्नमद्दः। रात्रौ न भवत्येव—उत्पन्नेऽपि रात्रौ निमित्ते।

"कथं पुनरश्रोत्रियेऽनूचाने। एवं हि स्मर्थते 'प्रवचने साङ्गेऽधीतीति'।"

पश्चम:

सत्यं प्रवक्ताऽप्यनूचान उच्यते । तेनैवं कथंचिदङ्गादिग्रन्थार्थान्यः प्रवक्ति तस्मिन्नय-महर्विधिः । उपसम्पन्ने च गुरौ पूज्यत्वेन मुख्ये, खाचार्ये वा विध्यन्तरभावात् ।

केचित्तु स्रश्ने चिये त्वित्यत्र नव्यं सम्बध्नित । इह नव्यः प्रश्लेषेण योऽन्येषामुपा-ध्यायस्तस्य च न कश्चित्तत्रेमं विधिमाचत्तते ॥ ८१ ॥

> शुद्धचे द्विषो दशाहेन द्वादशाहेन भूमिपः ॥ वैश्यः पश्चदशाहेन शुद्धो मासेन शुध्यति ॥ ८२ ॥

चित्रयादीनां प्रागुक्तवृत्ताद्यपेचस्त्रयहचतुरहादिकल्पव्यावृत्त्यर्थिमदम् । ब्राह्मणे दशा-हस्त्वनृद्यत एव ।

अत्र त्विदं वाच्यं—''केन चत्रियादीनां द्वादशाहेन नियतकालाप्राप्तिर्येन कल्पान्त-रव्यावृत्त्यर्थताऽवगम्यते''।

इयमेव ह्योषामियत्कालस्य प्रापकम् । सत्यस्मिस्तत्र दशाहोऽयमाशौचकालस्तदु-पलचणार्था विज्ञायते ।

न च सत्यप्यस्मित्तस्योपलचणार्थता। सत्यपि चातुर्वण्याधिकारे यस्यैव दशाह उक्त-स्तस्यैवेतरे कल्पा इति। स्मृत्यन्तरे च ब्राह्मणविवचयैवोत्तम् "एकाहाद्ब्राह्मणस्य स्यास्वा-ध्यायं"इत्यादि। तेषां तु स्मृत्यन्तरे यानि कल्पान्तराण्यास्रातानि तानि विकल्प्यन्ते। एकादशे स्राशौचकालः कश्चिद्विवरणकार स्राह् "शुद्ध्यद्विप्रो दशाहेनेति" स्रवाह-प्रदृष्णं विवचितं, तेन दशम्यां रात्रौ नास्त्याशौचम्। ततः पूर्वेद्युर्निमन्त्रणादि युक्तम्। स्रिप्तं चाधास्यतः पौर्वाह्विकजागरणादिनाऽऽशौच स्रपक्तान्तो भविष्यति।

तदयुक्तम् । श्रहर्विवच्चायामाद्यास्विप रात्रिषु न स्यादाशौचम् । श्रथ 'दशाहं शाव-मिति' एतस्मात्तत्र भविष्यति । श्रत्राविवचायां कि प्रमाणम् ।

तस्मादहःशब्दोऽयमद्वारात्रवचन इति प्रदर्शितम्। तथा च पूर्वश्लोकेऽहः छत्स्न-मिति रात्रिनिष्टक्त्यर्थे छत्स्नप्रहण्णम् ॥ ⊏२ ॥

न वर्षयेद्घाहानि पत्यूहेन्नाग्रिषु क्रियाः ॥

न च तत्कर्म कुर्वाणः सनाभ्याऽप्यश्चिर्वित् ॥ ८३ ॥

यस्यैषा बुद्धिः 'य उक्तास्त्रयहादयः कल्पास्तुल्यं दशाहेन विकल्प्यन्ते, न वृत्तादि-व्यवस्थ्ययेति, तिविश्वरतरकालमन्यस्य सम्भवे किमित्येकाद्वपत्तं नित्यस्वाध्यायकत्तराकरं प्रतिपत्स्ये, दशाहमपाश्रयामि निष्कर्मसुखमासिष्य' इति,—तं प्रति सीहार्हेन साव्यवस्था स्पष्टोकियते । 'नैते तुल्या अपि तु व्यवस्थिता एव'। व्यवस्था च प्राग्दर्शिता । स्रन्यथा यस्याशीचकालो विहितस्तस्य ततः कालाविधकस्य कृतो वृद्धिप्राप्तिः येनैव-मर्थवत्स्यात् । विस्पष्टार्थत्वे को दोषः । श्रन्ये त्वाहुरतीतेष्वय्यहःसु यावस्नानादिकिया न कृता तावन्नैव शुद्धः । ''विप्रः शुध्यत्यप'' इत्यादि वच्यति । तत्राशुचित्वादननुष्ठाने न दुष्यामीति स्नानादिषु शुद्धये न प्रवर्तते । तत्रैवमुच्यते 'न वर्धये'त्रातीतेष्वहःसु बाह्याशीचे विलम्बितन्यम् ।

मनुस्मृति:।

84€

ये तु—''श्रह:शद्घो दशमस्याह्वो या रात्रिस्तस्यामाशीचं न भवतीति'' —ते न सम्य-ङ्मन्यन्त इत्युक्तम् । तथा च गौतमः (१४। ६) ''श्राशीचमध्य श्राशीचान्तरं उत्पन्ने तच्छेषेण शुद्धिः'' इत्युक्त्वा एकस्यां रात्रौ शेषायां तयैव शुद्धि मन्यमान श्राह ''रात्रिशेषे द्वाभ्यामिति''।

प्रत्यहेतामिषु क्रियाः । अग्र चित्वात्सर्वश्रीतस्मार्तिकयानिष्टृत्तौ प्राप्तायामिदः मुच्यते । अग्निषु याः क्रियाः सायंहोमाद्यास्ता न प्रत्यूहेन्न प्रत्यस्येत् । 'प्रत्यूहो' निर्यास अनुष्ठानम् ।

न च खयं कुर्याद्यत थ्राह न च तत्कर्म कुर्वाणः सनाभ्ये। उपीति । सनाभ्योऽपि नाशुचिः स्थातिकपुनरन्यः । तथा गृद्धः "नित्यानि निवर्तेरन्वैतानवर्ज शालाग्नौ चैकः" इत्युक्ता ग्राह "श्रन्य एतानि कुर्युरिति"। न च यदग्न्याधानं होममात्रमेव कियते, कितिर्हि साङ्गप्रयोगः, तत्रैव कर्तुर्न्नरस्य सन्भवात्प्रधानहोमस्य तु द्रव्यत्यागरूपत्वा-त्स्वयंकर्तृतेव । श्रतो होमवैश्वदेशदर्शपूर्णमासाद्या निवर्तन्ते ।

श्रन्येषां तु जपसन्ध्योपासनादीनां निवृत्तिने दर्शिता। तानि च नित्यानि। अतो इन्येषामेवाभ्यनुज्ञानं यतः स्मृत्यन्तरे प्रतिषिद्धं "होमः स्वाध्यायश्च निवर्तत" इति। अतो नित्यकाम्यभेदेन व्यवस्था। काम्यं तु नैव कर्तव्यमशुचित्वादिधिकारापगमात्।

"ननु च नित्येष्वपि नैवाशुचेरधिकारः"।

न च शोचमङ्गम् । यदि विगुणं नित्यमनुष्ठोयते, न काम्यमित्युच्यते । अथास्माद्र-चनाद्भवति । मैवम् । इह यदिप मानं तदस्यान्य एतानि कुर्युरिति परकर्त्वमभ्य-नुज्ञायते । तच विगुणत्वान्नित्येषूपपदाते न काम्येषु ।

वैश्वदेवे तु विवदन्ते । स्मृत्यन्तरं चे दाहरन्ति ।

"होमं तत्र न कुर्वीत शुष्कधान्यफलैरिप । एवं यज्ञविधानं तु न कुर्यान्मृत्युजन्मनोः॥" ग्रतः सन्ध्याहोमी दर्शपूर्णमासी सांवत्सरिकं चाश्वयुज्यादि कर्तव्यम् । उपाकरणं न तु नचत्राश्रयमेव, न पौर्णामास्याश्रयम् ॥ ८३ ॥

> दिवाकीर्ति मुद्क्यां च पतितं सूतिकां तथा ॥ शवं तत्स्पृष्टिनं चैव स्पृष्टवा स्नानेन शुध्यति ॥ ८४ ॥

दिवाकीर्ति आण्डालः, अत्यन्ताश्चिसाहचर्याद्वारते च प्रयोगदर्शनान्मार्जारमू-विकसंवादे ''तस्मित्रपि च कालेऽभूहिवाकीर्तिर्भयार्दितः'' इति । न नापितः, तस्य पृश्य-

ग्रध्यायः

त्वात् भोज्याश्रत्वाच्च । यत्तु श्मश्रुकर्मीण तस्येदं स्नानमित्याहुस्तदिप सिद्धत्वाइ-वाच्यम् । अवश्यं श्मश्रुकर्मीण कारयता रोमाणि गात्राणि स्पृशन्ति, तानि शरीरात् च्युतान्यशुद्धानीति सिद्धं स्नानम् ।

तत्सपृष्टिनं तस्य स्पृष्टं 'तत्सपृष्टं', तदस्यास्तीति 'तत्सपृष्टो' । येनैते स्पृष्टास्तेषामपि स्नानमेव ।

इह सर्वस्याप्रत्यासत्तेः तत्स्पृष्टिनिमत्यनेन सम्बन्धः शवस्यैव केचिदाहुर्न दिवाकीत्यादीनाम्। अन्ये तु एकवाक्योपनिपातादन्ते श्रुतत्वात्सर्वेषां बुद्धौ सिन्नधानात् तच्छब्देन
सर्वनाम्ना परामशे इति । अत्र हि शवपर्यन्तानां द्वन्द्वं कृत्वा स्पृष्टोत्यनेन सम्बन्धः ।
तत्र तत्स्पृष्टीति समासार्थस्य बुद्धौ सन्निहितत्वात्तच्छब्देनावमर्शः । न हि केवलस्य
शवस्य स्पृष्टिपदेन सम्बन्धो लच्यते, पतितादिभिरितरेतरयुक्तत्वात् । किंतु केवलस्य पदान्तरसम्बन्धः । द्वन्द्वे ह्ये केकः शब्दः सर्वार्थाभिधायी । ततः सर्वे प्रत्यासन्नाः । अथापि
शवस्पृष्टिशब्दस्य तत्स्पृष्टिपदेन सम्बन्धं कृत्वा तते। उन्यैरभिसम्बन्धः, तथा सति पतितादीनां
स्पृष्टिपदेन सम्बन्धे न स्यात् ।

तस्मात्स्रमाचारत एव निर्गयः ॥ ८४ ॥

860

त्राचम्य प्रयता नित्यं जपेदशुचिदर्शने ॥ सौरान्मन्त्रान्यथेात्साहं पावमानीश्र शक्तितः ॥ ८५ ॥

श्रयुचयः संनिधानात्पूर्वोक्ता एव ।

सूर्यदैवत्या मनत्राः सीराः "उदुस्यं जातवेदसम्" इत्यादयः ।

पावमान्यः दाशतयोषु नवमे मण्डले (भीताः 'स्वादिष्टयेत्याद्याः'।

यथोत्साहं शक्तित इति च एक एवार्थः । वृत्तवशाच्छब्दद्वयं पठितम् ।

बहुवचननिर्देशात्त्रित्वसंख्याऽवश्यं कर्तव्या। परतस्तु यदि गुरुतरकार्यात्ययो न भवति तदा कर्तव्य एव जप:।

मन्त्रप्रह्णात्पावमानीरिति च ऋचामुपादानादसमाप्तेऽपि सूक्ते त्रिभ्य अर्ध्व भवत्येव शुद्धिः।

श्वाऽप्यत्र प्रचेप्तव्य:। सोऽप्यग्रुचिरेव। पठितं च गौतमीयेऽस्मिन्नेव वर्गे "शुनश्च। यदुपह्न्यादित्येक इति" ( ग्र० १४ सू० २-६।३० )।

प्रयतः धनन्यमना मन्त्रदेवतादिध्यानपरः। श्रयवा 'प्रयते।' देवतादिपूजाप्रवृत्तो यदा परयेत्तदैव क्रुर्याझान्यदेति ॥ ८५ ॥ नारं स्पृष्ट्वाऽस्थि सस्नेहं स्नात्वा विषो विशुध्यति ॥ त्राचम्यैव तु निःस्नेहं गामालभ्यार्कमीक्ष्य वा ॥ ८६ ॥

नरा मनुष्यस्तस्येदं नारम् । सस्नेहं मासमज्जादिग्धम् । गोरालम्भनं स्पर्शः । धर्कदर्शनगवालम्भा विकल्प्येते ॥ ८६ ॥

> त्रादिष्टी नेादकं कुर्यादा व्रतस्य समापनात् ।। समाप्ते तूदकं कृत्वा त्रिरात्रेणैव शुध्यति ॥ ८७ ॥

धादेश 'म्रादिष्टम् ।' त्रतादेशनसम्बन्धादृढिरूपेण ब्रह्मचार्युच्यते । तस्य ब्रह्मचर्या-श्रमस्थस्य सतो ये सपिण्डाः प्रमीयन्ते तेषामयादिष्युदकदानप्रतिषेधः । प्राक्प्रमीतानाः । विहितमन्वाहिकं कुर्यादेविपतृतर्पणमिति ।

न्ना व्रतस्येति क्रा समावर्तनादित्यर्थः। न पुनरान्तरालिकसाइसिकादित्यर्थः। व्रतचरणसमाप्तेः समावृत्तः स सर्वेषामेकैकस्योदकं कृत्वैकस्मिन्नइनि, त्रिरात्रमा-शौचं कुर्यात्।

मातुस्तूदकदानं त्रतिनोऽपीष्यते । न च त्रतलोपः । स्मृत्यन्तरमुदाहरन्ति । अपराध्य भादिष्टी नोदक इति ॥ ८७ ॥

> वृथासंकरजातानां भव्रज्यासु च तिष्ठताम् ॥ स्रात्मनस्त्यागिनां चैव निवते तोदकक्रिया ॥ ८८ ॥

जातशब्दः प्रत्येकमिसम्बध्यते । वृष्णाजाते । यो न देवानर्चयति न पितृत्र मतु-ध्यानिति । सत्यधिकारेऽनाश्रमी, द्वताद्वतपरित्यक्तः । 'संवत्सरमनाश्रमी भूत्वा' इत्यादि चिरकालावस्थाने महादेषश्रवणात् । ब्रह्मचारिपरिव्राजकाभ्यामन्यस्य परपाक-रतित्वम् । श्रात्मार्थस्तु पाक्षां निषद्धः ।

संकरजाता इतरेतरजातिन्यतिकरेण प्रतिक्षोमा आयोगवादयः। निन्दितत्वा-द्वृथाजातसाइचरेण। अनुलोमास्तु सत्यपि संकीर्णयोनित्वे मातृजातीयत्वादधिकारि-त्वाच नेह गृह्यन्ते। न चानुलोमेषु संकीर्णयोनिन्यवहारः। "संकीर्णयोनयस्त्वेताः प्रतिलोमानुलोमजा" इति। अनियुक्ता सुतादयश्चानेकपुरुषसंसर्गजाः वेश्याजाताश्च। पारक्षेणयास्तु असत्यनेकपुरुषसंसर्गे न संकरजाताः।

ध्यं च सपिण्डानां निषेधा, न तत्पुत्राणामिति केचित्। धात्मत्यागिनां तु पुत्रा-गामपि। तदयुक्तमविशेषश्रवणात्।

'प्रव्रज्या पु' बाह्यासु भगालवरक्तपटाद्यासु धनिधकाराद्वहुवचननिर्देशात् व्रतादि-दर्शनभेदेन बाह्याः। स्नात्मनस्त्यागिनां पुरुषाणाम्—युषोऽत्तये स्वेच्छया शरीरं त्यजन्ति । वृद्धा-नामचिकित्स्यमद्दाव्याधीनां च भिषक्प्रत्याख्यातानामिष्यत एव । यथोक्तम्— ''वृद्धःशौचस्मृतेर्ज्जमः प्रत्याख्यातभिषक्कियः । स्नात्मानं घातयेद्यस्तु भृग्वस्यनशनाम्बुभिः ॥''

"तस्य त्रिरात्रमाशौचं द्वितीये त्वस्थिसंचयः। तृतीये तूदकं कृत्वा चतुर्थे श्राद्धमाचरेत्।।"इति।

'अपरिचोष्पशरीरो वा साद्दयेद्यस्त्वात्मानमलुप्तचेष्टो वा' । अतस्तद्विपरी-तस्यानुज्ञातं भवति ।

स्मृत्यन्तरेष्वन्येषामप्युदकक्रियानिषेधो विहितः। यथोक्तम्

''राजिभिर्निहतानां च शृंगिदंष्ट्रिसरीसृपैं: । आत्मनस्त्यागिनां चैव श्राद्धमेषां न कल्पयेत् ॥ ''उदकं पिण्डदानं च प्रेतेभ्या यच दीयते । नेापतिष्ठति तत्सर्वमन्तरिचे विनश्यति ॥ ''नारायणवितः कार्यो लोकगर्हाभयात्ररैः । तस्मादेभ्योऽपि दातव्यमन्नमेव सदिचणम्''॥ तथाऽन्यत्र

"चण्डालादुदकात्सर्पाद्राह्मणाद्वेशुतादिष । दंष्ट्रिभ्यश्च पशुभ्यश्च मर्गं पापकर्मणाम्"।। तथा चोक्तम्

"नृगां चैवाग्निदानां च स्नानालंकारकारिग्णाम् । तप्तकृच्छूद्वये शुद्धिरश्रुपातेऽनुयायिनाम् ॥ "तेनोदिष्टं न चैवान्यैः कार्यमस्यौर्ध्वदेहिकम् । न च नामापि कर्तव्यं तद्वंशस्य तद्दीयकम् ॥ "ग्रयन्तनरकस्थस्य तस्य पापीयसोऽधिकम् । कारणं कीर्तनं नाम सर्व चैव भयावहम्" ॥ संवर्तेन ग्रास्वेव कियासु सान्तपनमाम्नातम्, पराशरेग्र तप्तकृच्छूम्, वाराष्ट्रेन

तप्तकुच्छूसहितं चान्द्रायणम् । तत्रापूर्वादिविशेषा उपेच्याः ।

यदुक्तम् 'चण्डालादुदकात्' इत्याचुपक्रम्य 'मरणं पापकर्मणामिति' तहेहं सन्दिद्यते। कि यश्चाण्डालादिर्नुद्धिपूर्वमात्मानं घातयति तस्यायं विधिरै। ध्वेदेहिकाकरण्यम्, तत्करणे च प्रायश्चित्तम्, उत प्रमादहतस्यानिच्छत इति। कुतः सन्देहः। इह गौतमेन ''प्रायानाशक-शस्त्राग्निविधोदकोद्धन्धनप्रपतनैश्चेच्छता'' इत्युक्तम् (१४। १२)। इह चाविशेषण् शृतं ''चण्डालादुदकात्'' इति। तत्र स्मृत्यन्तरेणैकशास्त्रत्वादुदकादित्यत्र तावदवश्यमिच्छतामिति सम्बध्यते। साहचर्यादन्यत्रापि तथैवेत्याशङ्का जायते। किंच पापकर्मणामिति श्रूयते। पापं च कर्म प्रतिषिद्धम्। अत्र प्रतिषिद्धं योऽनुतिष्ठति स्व पापकर्मेत्युपपद्यते। अनुष्ठातृत्वं च स्वव्यापारेण परप्रयोक्तृतया च। तत्र न वैद्युतदंष्ट्रिश्चङ्गादयः। ते च न प्रयुज्यन्ते। नापि ते अश्रोदकखङ्गादिस्थानीयाः। येन तदुपादानेन।त्मानं प्रम् स्वतन्त्रः कर्ता स्थात्।

किति स्थिदशं मरणमुपनतं स पूर्वजन्मनि कृतपातक इति शास्त्रेण ज्ञाप्यते । यथा श्यावदन्तप्रभृतयः। तत्रापि किमेतेन ज्ञापितेन । अङ्गद्दीनादीनां पूर्वपापसम्बन्धित्वं ज्ञाप्यते । प्रायश्चित्तमनुष्टेयं यथा वसिष्टेनोक्तं कस्यचित्कुच्छद्भयवरणं कस्यचिदभ्यधिकमिष ।

मनुस्मृतिः।

इह मृत्युना सम्बन्धिकारस्यापहृतत्वान्नार्थोऽनेन । यदि वाऽसी कृतपातक इत्यवसी-यते । तेन सद्द येन कोनचित् यै।नमै।खस्त्रीवाः सम्बन्धाः कृताः सोऽपि पापकारी स्यात् । न चैवं शिष्टानामाचारः । न हि तादृशेन सम्बन्धं कृतवन्तः कोनचिद्धिचिकि-त्स्यन्ते । प्रायश्चित्तं नाचरन्ति । श्रत इच्छतामनुमीयते ।

ये तु 'गोन्नाह्मणहतानाम्' इति स्मृत्यन्तरं पाठेत्वा 'त्र्यात्मनस्त्यागिनामिति' पृथक् पठिन्त तेन विशेषपचः प्रतिभाति ।

भ्रतः संशयः । किं पुनरत्र युक्तम् ।

ग्रध्याय: ]

इच्छतामिति । कुतः । पापकर्मवचनात् । स्वेच्छया यश्चात्मव्यापित्तहेतै। व्यापारे प्रवर्तते तेन ''तस्मादुह न पुरायुषः स्वःकामी प्रेयादिति'' शास्त्रमतिकान्तं भवति । स च युक्तः पापकर्मेति व्यादेष्टुम् ।

"ननु चोक्तं न हि ते खड्गादिस्थानीयाः, येनेच्छया वधापपत्तिः।"

वच्यते। यः प्रमादं न रचित तेन तत्कृतमेवेति। तेन यश्चाण्डालदस्युभूयिष्ठेऽरण्य एकाकी गच्छति, तस्य यशिप चण्डाला मां व्रन्तिवतीच्छा न भवति, तथापि तत्समर्थान्यगेन प्रमादस्यापरिहतत्वाद्भवत्येव शास्त्रातिकमः। एवं यो बाहुभ्यां नदीं तरित संदिग्धां वा नावमधिरोहत्यकुशलकर्णधाराधिष्ठिताम्, एवं तस्य व्यापद्यमानस्य वेगच्येण नौपरिवर्तनादिना वा युक्तैव पापकारिता। तथा चागाधतां दण्डादिना माहमकरसंगं च झात्वा स्नातारो यद्यपह्रियेरम्न दुष्येयुः। एवं यस्तु दृढवन्धनां तरिं तीव्राम्भित कुशला-विद्यसमर्थप्रेरकप्रेयमाणामधिरूदः सहसीत्यतिते जितिन पवने चक्रवातेन पिच्छलम-वाप्तवान प्रवव्यापत्त्या मियेत न शास्त्रमतिकमेत्। एवं सपीपहतं देशं च प्रपरिहरन्दष्टो व्यापद्ये त प्रत्यवयादेव, नान्यथा। एवं तीक्षण्यङ्कां गां हिस्तिनं वा दृष्टा दूरमनपक्रामती इन्यमानस्य युक्तोऽतिकमः। एवमरण्ये वर्षासूचरन्तीषु विद्युत्सु प्रामनगर्यारप्रवेशे दृष्टतेव। प्रामस्थस्योपरि कर्यचिद्विद्युत्पातः स्यातदा न किचिदपराध्यति। प्रते। युक्त-मीदशं यथाविहितिकयाकरणम्।

तत्र चोदककियानिषेधः सर्वीर्ध्वदेहिकप्रदर्शनार्थः, स्मृत्यन्तरेऽस्योदाहृतत्वात् ॥ ८८ ॥

पाषण्डमाश्रितानां च चरन्तीनां च कामतः ॥ गर्भभत् दृहां चैव सुरापीनां च योषिताम्॥ ८९॥ पश्चम:

शास्त्रपरित्यागेन बाह्यदर्शनाश्रयं नरशिरःकपालरक्ताम्बरादिधारणं 'पाषग्डम्' तदाश्चिताः कृततिब्रङ्गपरिप्रहाः तहर्शनवशवर्तिन्यः।

चरन्तीनां चकामतः । तदाचारकुलस्थितित्यागेनेच्छामात्रानुवृत्त्यैकानेकपरपुरुष-संप्रयोगः 'कामचार'ः ।

भतु विषगरादिदानेन गर्भस्य च पातनं द्रोहः।

सुराच्यः यथाप्रतिषेधं प्रतिषिद्धायाः पानेन ।

भन्न करिचदाह "ब्राह्मणो न पिबेत्सुरामिति' सत्यपि जात्यर्थाविशेषे लिङ्गात्युंस एव ब्राह्मणस्य प्रतिषेधो न स्त्रिया इति । यद्यपि स्त्रोपुंसयोरेका जातिस्तथापि स्त्रोत्वपुं-स्त्वलिङ्गे भिद्यते । इह च ब्राह्मण इति पुंख्लिङ्गस्य शब्दस्य श्रवणादश्रुतायाः कः प्रसङ्गः। यथा 'ब्राह्मणीं पाययेत्पुत्रार्थमिति' न पुंसः पाययेदिति, तद्वत्पुंलिङ्गश्रुती न स्त्रिय उपादीयन्ते । यत्रकचिलिङ्गं न विवच्यते, यथा 'ब्राह्मणो न हन्तव्य' इति स्त्रिया श्रपि प्रतिषेधो विक्वायते, तत्र द्वितीयया श्रुत्या ब्राह्मणस्येप्सिततमत्वात्प्राधान्यम् । न च प्रधाने प्रातिपदिकार्थव्यविरेकेणान्यलिङ्गसंख्यादि विवच्यते । यथा 'महं संमार्थीति' नैकस्य संमार्गः । इह पुनं ब्राह्मणोन सुरा न पेयेति' कर्त्तत्या साधनभावेन क्रियां प्रति निर्देशात् 'ब्राह्मणो न पिबेत्सुरा'मित्याख्याताभिहितेऽपि तदर्थानामिष वृत्तेः प्रातिपदिकार्थोप-पत्या प्रथमाऽपि वृतीयानुगुण्येति गुणीभावः, गुणे च सर्व श्रुतं विवच्यते । यथा 'पश्चना यजेतेति' पुमान्पश्चरालभ्यते एकश्च ।''

श्रत्रोच्यते। नात्र द्वितीयात्रतीये गुणप्रधानभावेनाविवचाविवचयोः कारणम्, किंतिर्धि प्राप्त्यप्राप्तो। यदप्राप्तः विधिविषयतयोपपद्यते तद्विवच्यते, श्रनन्यपरशब्दावगम्यत्वात्। यस्वन्यतेऽवगतमर्थान्तरं विध्यर्थमुपादीयते, तद्यादृशमेव प्रमाणान्तरावगतं तादृशमेव विधेयकार्यान्तरसम्बन्धितया शब्देन प्रतिपाद्यते। 'ब्राह्मणो न हन्तव्य' इत्यत्र वाक्ये विधिः प्रतिषेध एव पर्यवस्यति, यदन्यत्तदन्यतेऽवगतम्। प्रातिपदिकार्थविवच्चा तु श्रुत्यान्धिक्यप्रसंगात्। लिङ्गसंख्यादेश्तु प्रत्ययार्थस्य नान्तरीयकत्वेनाप्युपादानसम्भवाद्विवचान्वचे वच्चेते। तत्रेष्ठ न ब्राह्मणादिभिः पुरुषो विधिना प्रवर्त्यः। तद्वेषात्वतः प्रवृत्तेः तस्पर्वस्य चात्र स्वयं प्रसंगात्। न ह्यविधीयमानः प्रतिषेधः कथंचिद्वन्वेतुमलम्। श्रन्यतः प्राप्त्यभावात्, ध्रकारकत्वादकारकविशेषण्यवात्स्वभावानुप्रवेशेनापि सम्बन्धं न लभते। तस्मादस्यान्वयसिद्धपर्यः विषयभाव एषितव्यः। तस्मिश्च विधिना विषयीकृतेन भावार्थो विषयतयाऽपेच्यते। भावार्थश्च प्रतिषेधेन विषयाशस्य गृहीतत्वात्ततः प्रच्युते। क्षीकिक्या च प्रवृत्ता सिद्धानुष्ठान श्रात्मविधिसिद्ध्यर्थमनुप्रवेशमप्यकाचन्नप्रधिकारमात्रसान्वविधी प्रमाणान्तरतः प्रविपादयंस्तद्विशेष-

णद्वारेणान्वयं प्रतिपद्यत इत्युपपन्नमन्विताभिधानम् । तेन भावार्थस्य सविशेषणस्या-विधेयत्वाद्धौिककी प्रवृत्तिरभ्युपेतव्या । ग्रस्ति च रागलचणा प्रवृत्तिर्न तस्या लिङ्गसंख्या-नियमोऽस्ति, द्वेषाद्वा । तस्मादविधेयार्थशब्दोऽवगतार्थपरत्वादिभधानशक्तिमुत्सृच्य प्रमाणा-न्तरता यथावधृतस्वरूपमर्थं लचयित । तत्र लिङ्गसंख्ययोस्तात्पर्यतः शब्देनानभिधाना-त्कुतो विवचा । केवलं प्रातिपदिकनिर्देशार्थं येन केनचिद्वचनेन निर्देशः कर्तव्यः, न केवला प्रकृतिः प्रयोक्तव्येति तदर्थं लिङ्गसंख्ययोरुपादानम् ।

त्रात इयमत्रावगतिः । हननेऽध्यवसितकर्भावः स नव्यर्थे नियुज्यते । स्रतः प्रतिषेध-वाक्ये द्वितीयाश्रुतिरविवचायामतन्त्रम् । यत्रापि हि तृतीया श्रूयते प्रथमा वा, 'ब्राह्मणेन न पातव्या', 'ब्राह्मणो न पिबेदिति' तत्रापि तद्य्यश्चान्यतः प्राप्तेरविधेयत्वादन्यते । याऽधिकारविशेषणत्वेनैव सम्बद्धा तत्र ते द्वितीयाविशिष्टे प्रथमातृतीये । सत्यामपि च द्वितीयाश्रुतौ यदप्राप्तं तद्विधेयत्वाद्विवच्यते यथा "भार्यामुवगच्छेन्" "स्रपत्यमुत्पा-दयेदिति" । न हि लीकिको भार्यार्थः, उपयमनेनैव तिस्ति हो ।

नापि वाक्यान्तरे विधिना कचिदुपात्तो येन यथावगममुहिश्येत यथा प्रिवनं गृह्णातिः 'मैत्रावरुणं गृह्णाति ' 'दशैतानःवर्युगृ ह्णातीति' संख्याविशिष्टा एव प्रहा उपादीयन्ते । श्रतो निर्ज्ञातसंख्यत्वात्संमार्गविधौ यथासंख्यावगमं निर्दिश्यते । श्रत्र पुनर्वाक्यान्तरा-भावादस्यैवात्पत्तिवाक्यत्वाच्छुतसंख्यापरित्यागे प्रमाणाभावान्त्रिरपेत्ताभिधानशक्तिसमपित-स्यैकस्य परित्यागः पुरुषबुद्धिप्रभव एव स्यात् । एवं पश्चना यजेतेति यागविषयत्वाद्धिधे-स्तस्य च साध्यस्वभावत्वात्साधनाकांत्तायां समपितसविशेषणकारितसहितस्य विधेयत्वे यज्यर्थमात्रे विधिव्यापारापरिसमाप्तेः स्वार्थपरशब्दाभिहितापेत्तितस्वार्थाः किमिति नयन्ति ।

प्रमाणशास्त्रविदस्तु स्वयं विधि वदन्ति धन्योक्तमवगाहन्ते। यस्वस्माभिरुक्तं त्रसुखोपायप्राह्मम्। नातिमहती व्युत्पत्तिरत्रोपयुज्यते। इयदेव च तत्सारम्। इयती सा विद्याऽनुष्ठानेपयोगिनी यदिधकमाहोपुरुषिकामात्रं तदर्थवाद एव। तत्र ह्यर्थवादा-द्विशोषावगतिर्भवति यत्राकांचा विधेरिनवृत्तेति। यथोक्तमुपद्धातीति बहुषु भोजन्साधनेषु सिपस्तैललवणादिषु सत्सु केनेत्यनवसाये घृतेनेति गम्यते। यथा तु रात्रिष्व-तुष्ठानाश्रवणादार्काचायां प्रतितिष्ठन्तीत्यर्थवादः। द्यतः प्रतिष्ठाकामस्येति गम्यते। इह पुनर्जाह्मणा इतिपरिसमाप्तत्वात्पदार्थस्य निवृत्ताकाचिति स्तुतिमात्रापेचयाऽर्थवादः। द्रव लिङ्गदर्शनमात्रतयोपन्यस्यते "देवानामश्रता हविरिति" (११। स्प्र) तस्माच्छ्रेयः संपन्नं पापीयानन्वेतीतिवत्तदिप पुंसः प्रतिषिद्धत्वात्पाचिकेनानुवादेन सालम्बनमिति न किंचित्। स्रोणामपि देवान्नशेषमाज्यादिप्राशनमस्त्येव। वेदोदाहरश्च दर्शपूर्णमासादिषु

पश्चम:

श्रध्याय:

मनुस्मृतिः।

880

"विदेयकर्मासीति"। न च श्राद्धस्य कर्तुः सुरां पाययेदिति चोदनया तासां पानमनु-मीयते । ब्रह्महत्यादानेनैव प्रहः।

तस्माञ्जातिमात्रस्य प्रतिषेध इत्येष एतस्यां विप्रतिपत्तौ निर्णयः ॥ ८-६ ॥

त्राचार्य' स्वमुपाध्यायं पितरं मातरं गुरुम् ॥ निर्हृत्य तु त्रती प्रेतान्न त्रतेन वियुज्यते ॥ ९० ॥

स्वमहग्रमाचार्यविशेषग्रं मन्यते । ''गुरोर्गुरी सन्निहित'' (२।२०५) इत्यति-देशात्तदाचार्येऽपि प्राप्ते प्रतिषेधः ।

धन्ये तु स्वशब्दं बान्धववचनं व्याचचते । ध्रत्र तु पितरं मातरमिति न वक्तव्यम् । नित्यार्थं त्वभिधानमिति ।

गुरुः "अरुपं वा बहु वाऽपि" (२। १४६) इत्यनेन य उक्तः। एतान्निर्देशो व्रतिवयोगो नास्तोति श्रुतसामर्थ्याहरीयति। अन्यान्निर्द्वत्यानेन वियुज्यत इति पदार्थसिद्धिः॥ ६०।

> दक्षिणेन मृतं ग्रुटं पुरद्वारेण निहरेत् ॥ पश्चिमे:त्तरपूर्वस्तु यथायागं द्विजन्मनः ॥ ९१ ॥

पुरद्वारेणेति पुरमङ्गणं प्रामादीनामप्युपलचणार्थम् ।

यत्रानेकद्वारसम्भवस्तत्रायं नियमः। यो यत्रेष्टे तस्यायमु देशः।

श्रमङ्गल्यत्वाच शूद्रादारभ्य क्रमेग्रोपदिष्टम् । श्रतश्च यथायागिमिति वैश्यचित्रय-ब्राह्मगाः पश्चिमादिभिर्यथासंख्यं सम्बन्धनीयाः ॥ ६१ ॥

> न राज्ञामघदेषोऽस्ति व्रतिनां न च सत्रिणाम् ॥ ऐन्द्रं स्थानमुपासीना ब्रह्मभूता हि ते सदा ॥ ९२ ॥

राजशब्दो यद्यपि चत्रियजाती वर्तते तथापीह सेन्द्रं स्थानमुपासीना इति कारणस्थापादानाज्ञनपदेश्वरवचनो लच्चणया विज्ञायते । उत्तरश्लोके निपुणं वच्यामः ।

व्रतिने। व्रतचारियाः चान्द्रायणाहिस्थाश्च

सिंच्यो गवामयनिकाः ध्रन्यस्मिन्वा यह्ने दीचिताः। तथा च गौतमः "ऋत्वि-ग्दीचितब्रह्मचारिक्यामिति"।

भत्रार्थवादः । ऐन्द्रं स्थानमाधिपत्यं पदं प्रजैश्वर्यसुपासीनाः कुर्वासा राजानाः; बद्धत्वं प्राप्ताः व्रतिनः स्वत्रिस्याः ।

श्रवदेशियगाशीचम्।

श्रन्ये तु सततदानप्रवृत्तान् 'सित्रिशो' मन्यन्ते । मुख्यायाऽनुवृत्त्या क्रतुविशेषे वर्तते ॥ ६२ ॥

राज्ञो माहात्मिके स्थाने सद्यः शैाचं विधीयते ॥ प्रजानां परिरक्षार्थमासनं चात्र कारणम् ॥ ९३ ॥

महानात्मा यस्य स्थानस्य तन्माहात्मकं। यस्मिस्थाने स्थितस्य पुंसः प्रजानां परिरक्षा 'माहात्म्यं' तदेव उच्यते । तच प्रजैश्वर्यम् ।

यदाह स्नासनं चात्र कारणामिति तदुक्तम्। नात्र जातिमात्रं किंतु प्रजा-पालनाधिकारः। 'श्रासन'शब्दे।पीह नासनशय्यादिवचनः, श्रपि तु तत्पदं प्राप्तवते। यत्कर्तव्यं तदाह। श्रतः श्रचत्रियोऽपि यदि प्रजापालने समर्थः तस्याप्याशीचामाव एव पूर्वैव्योख्यातः।

प्रजानां परिरक्षार्थिमिति । न सर्वेष सर्वाशीचितवृत्तिः, किति प्रजापालन-विरोधि यदाशीचधारणं तिन्नवर्तते। यथा दुर्भिचादी स्वकोशादन्नदानेन प्रजाभरणम्। तथा दिन्यन्तरिचभीमेषूत्पातेषु शान्तिः । अकस्मात्सभ्यैः कर्तव्येन राज्ञा, अथवा आश्रमेषु द्विजातीनां धर्मसंशयसत्त्वेन, प्रथमेज्यादावत्यस्ति प्रवक्तृत्वम्, तद्दिष प्रयोजनम् ॥ ६३ ॥

> डिम्बाइवइतानां च विद्युता पार्थिवेन च ॥ गोत्राह्मणस्य चैवार्थे यस्य चेच्छति पार्थिवः॥ ९४॥

डिम्बे। बहुजनसंकुल: अशस्त्रकलहो वा। स्नाहव: संप्रामी युद्धम्। तत्र इतार्ना सद्यः शीचम्।

विद्युदशनिः एतद्व्याख्यातम् । पार्थिवः पृथिव्या ईश्वरश्चातुर्वर्ण्यस्य यः कश्चित्। बाह्मणार्थे गवार्थे च युद्धादन्यत्रापि जलाग्निदंष्ट्रिहतस्य ।

यस्य चेच्छ ति पार्थिवः स्वकार्यार्थपरिपालनाधिकतस्य ॥ ६४ ॥

"कुत एतद्यता राज्ञा परिपालन एवाशीचिनवृत्तिस्तत्र कुताऽन्यस्याविशेषेष तदिच्छया विनिवृत्तिः स्यात्"—

सामाग्न्यर्कानिलेन्द्राणां वित्ताप्पत्योर्यमस्य च ॥ अष्टानां लोकपाळानां वपुर्धारयते तृषः॥९५॥

व पुस्तेजोऽशः। वित्तपतिर्वेश्ववयः। स्त्रपांपतिर्वदयः॥ ४५॥ सत्रैव द्वितीयोऽर्थवादः।

ग्रध्यायः ]

लोकेशाधिष्ठिता राजा नास्याशीचं विधीयते ॥ शीचाशीचं हि मर्त्यानां लोकेभ्यः प्रभवाष्ययौ ॥ ९६॥

एतैलीकेशैरिधिष्ठिता राजा। नास्य शाचाशीचम्। यता मर्त्यानां मनुष्या-ग्रामाभ्यामधिकारः। तयोश्च प्रभवाष्यया प्रवृत्तिनिवृत्तो लोकेभ्यः सकाशान्मर्त्यानां, न तु लोकेशानामेव ॥ स्ह ॥

> उद्यतेराहवे शस्त्रैः क्षत्रधर्महतस्य च ॥ सद्यः संतिष्ठते यज्ञस्तथाऽऽशोचिमिति स्थितिः ॥ ९७ ॥

येन शस्यते हन्यते तच्छस्त्रम् । अतः पाषाग्रलगुडादिनाऽपि हतस्य यज्ञसंस्था निष्पद्यते नायुधैरेव खङ्गादिभिः ।

भ्राहूयन्ते यत्रेतरेतरं स्पर्धमाना युद्धाय स आह्वः संमामः।

सचधर्मः भ्रपराङ्मुखत्वम् , प्रजार्थम् , प्रभुप्रयुक्तं च ।

सदाः संतिष्ठते समाप्तिमेति। यज्ञो ज्योतिष्टोमादिस्तत्पुण्येन युज्यत इति यावत्। ज्याशीचमपि सद्य एव ।

ध्रत्र केचित् 'चत्रधर्महत'स्येत्यनेन सद्य इत्यभिसम्बन्नन्ति । ततरच यः संप्रामभूमै। मृतः तस्यैवायं विधिनं तु योऽन्येयु सतोऽन्यत्र गतः । तदेतद्विचार्यम् ॥ ५७ ॥

> विष: शुध्यत्यप: स्पृष्ट्वा क्षित्रेया वाहनायुधम् ॥ वैश्यः प्रतोदं रश्मीन्वा यष्टिं शुद्रः कृतिक्रियः ॥ ९८ ॥

दशाहादीनां करपानां परिपूर्ण ग्राशीचकाले इदमपरं कर्तव्यम् । ग्रापः स्पृष्ट्वे ति स्नानमुपदिश्यतः इति प्राग्व्याख्यातम् । कृतक्रिय इति चित्रयादिभिरभिसम्बध्यते । 'क्रिया' च स्नानमेव, ग्रान्यस्याश्रुत- स्वात् । स्नात्वा वाहनादीनि स्पृशेयुः ।

अन्ये तु श्राद्धिकयामाहुः। श्राद्धादि कृत्वा सर्वे एव विशुध्यति। तत्रापि ब्राह्मण उदकं इस्तेन स्पृष्टा, चित्रयादयस्तु वाइनादिभिः॥ स्८॥

> एतद्वोऽभिहितं शैाचं सिपण्डेषु द्विजात्तमाः ॥ श्रसपिण्डेषु सर्वेषु प्रेतशुद्धिं निवाधत ॥ ९९ ॥

पूर्वोत्तरवस्तूपसंद्वारापपस्युपन्यासायी पूर्वोत्तरावर्धऋोकी ॥ स्ट ॥

असपिण्डं द्विजं प्रेतं विषो निर्हृत्य बन्धुवत् ॥ विशुध्यति त्रिरात्रेण मातुराप्तांश्च बान्धवान् ॥ १०० ॥ बन्धुविदिति धर्मेण, न मूल्येन ।

मातुराप्नांश्च । आप्तप्रहणं प्रत्यासन्नवान्धवमातुलादिप्रहणार्थम् । अस्माच्चानुमीयते

स्मिपिण्डः असमानेदिको न सर्वसिपिण्डादन्यः ॥ १०० ॥

मनुस्मृतिः।

यद्यन्नमत्ति तेषां तु दशाहेनैव शुद्ध्यति ॥ श्रनदन्नन्नमहैव न चेत्तस्मिन्ग्रहे वसेत् ॥ १०१ ॥

अनश्नतो निवसतश्च पूर्वोक्तिस्रात्र एव । अनश्नतो निवसतश्च एकाह एव । अश्वतः निवसतश्च दशाह एव ॥ १०१ ॥

त्रमुगम्येच्छया प्रेतं ज्ञातिमज्ञातिमेव च ॥ स्नात्वा सचैलं स्पृष्ट्वाऽप्रिं घृतं प्राश्य विशुद्ध्यति ॥ १०२ ॥ अनुगमनं बुद्धिपूर्वमनुत्रजनम् । यथाकथंचिद्धिगमने न सचैलम् । स्नानं अप्रि-स्पर्शी घृतप्राशनं च समुचितं शुद्धिहेतुः ॥ १०२ ॥

न विपं स्वेषु तिष्ठत्सु मृतं शूद्रेण नाययेत् ॥ अस्वर्ग्या बाहुतिः सा स्याच्छूद्रसंस्पर्शदृषिता ॥ १०३ ॥

न नाययेत् निर्हारयेत् । स्वेषु तिष्ठत्सु समानजातीयेषु सत्सु । श्राहुतिप्रहृषात्र दाहयेदिति ।

विप्रमहणमतन्त्रम् । चित्रयवैश्ययोरिप शूद्रसंस्पर्शो होष एवेत्यर्थवादास्प्रतिषेधः प्रतीयते ॥ १०३ ॥

ज्ञानं तपोऽग्निराहारो मृन्मना वार्युपाञ्जनम् ॥ वायुः कर्मार्ककाली च शुद्धेः कतृष्णि देहिनाम् ॥ १०४ ॥

क्षानादीनि कालग्रुद्धेः दृष्टान्ततयोपादीयन्ते । तथैतानि स्वविषये ग्रुद्धिकारगानि । एवं कालोऽपि नात्रातिशङ्कितन्यः । एतेषां यस्य यत्र ग्रुद्धिहेतुस्वं तदिहैव प्रकरग्रे तेषां वस्यते । श्रन्येषां तत्र तत्र देशे ।

तत्र जानमाध्यात्मिकं साङ्खायोगोपदिष्टम् । तेन हि ग्रविद्यावासनापासनेन रागो-दिचये निर्दोषज्ञानमुपैति । वच्यति च ( ऋो० १०८ ) "बुद्धिर्ज्ञानेन शुद्धातीति"।

तपः क्रच्छ्रचान्द्रायणादि । तत्पातकोपपातकानां शुद्धिहेतुः । स्मिन्म न्मयादिपु "पुनःपाकेनेति" ( श्लो० १२१ ) । स्माहारः पवित्राणां पयोमूलानाम् । सोऽपि तप इव शोधयति । मृद्धारिणां शुद्धिहेतुता प्रसिद्धैव ।

ष्प्रध्याय: ]

मनसे वन्यते "मनः सत्येनेति" ( ऋो० १०८ )। उपाञ्चनं मठादेः सुधागोमयादिना संमार्जनानुलेपने।

वायुरचण्डालादिस्पृष्टे तृयाकाष्ट्रादी रथ्यापतिते।

800

कर्माण संध्योपासनादीनि । उक्तं च (२।१०२) "पूर्वा संध्या जपंस्ति-ष्टेन्नैशमेनो व्यपोहतीति" । एतच्च द्वितीये व्याख्यातम् ।

सत्यिप तपसः कर्मत्वे प्राधान्यख्यापनार्थं पृथगुपदेशः। प्रायेण च शास्त्रे भेदेनैव कर्मणस्तपो निर्दिश्यते ''कर्मनिष्ठास्तपोनिष्ठा'' इति (याज्ञवल्कं स्राचार २२१)॥१०४॥

> सर्वेषामेव शौचानामर्थशौचं परं स्मृतम् ॥ योऽर्थे शुचिर्हि स शुचिर्न मृद्वारिशुचिः शुचिः ॥ १०५ ॥

कोऽस्य प्रसंगः। यथा मृद्वारिश्चचावविलम्बं कृतोत्सर्गः प्रवर्तते तथा प्रमाद-स्खलिते परद्रव्यापहरगादावविलम्बतं प्रायश्चित्तं शुद्धये समाश्रयगीयम्। एकादशे वच्यति ॥ १०५॥

> क्षान्त्या ग्रुद्ध्यन्ति विद्वांसा दानेनाकार्यकारिणः॥ प्रच्छन्नपापा जप्येन तपसा वेदवित्तमाः॥ १०६॥

ये विद्वांसस्ते चान्त्यैव शुद्धान्ति । ते हि द्वेषेर्ध्यामत्सरैनीपहन्यन्ते । तता दुष्कृतेषु प्रवृत्तेषु नित्यशुद्धा भवन्ति । सान्तिनीम चित्तधर्मः, सर्वत्र साम्यम् ।

दानस्याप्यकार्यक्रच्छु दिरुक्ता " दानेन वधनिर्धेकम्" (११।१३६) इत्यादिना।

प्रच्छज्ञपापानामपि रहस्याधिकारे जप उक्त एव।

तपः वेदिवदां वेदाभ्यास एव, ज्ञानं च। यथोक्तं ''ब्राह्मणस्य तपो ज्ञानं'' इति (११। २३५)। कुच्छादि तु सर्वेषां ग्रुद्धिहेतुर्न वेदिवदामेव ॥ १०६॥

मृत्तोयै: ग्रुध्यते शोध्यं नदी वेगेन शुध्यति ॥ रजसा स्त्री मनाेदुष्टा संन्यासेन द्विजोत्तमाः ॥ १०७॥

नदः पारावारे चोग्योदकाया अग्रुद्ध्युपहते। तस्या एव वेगं गतायाः कूलंकषाया उदकं वेगेन ग्रुध्यति। न यथान्यस्या भूमेः "भूमिःशुध्यति पश्वभिरिति" (१२३) शुद्धये प्रतीतिनैवं नहीतीरेषु।

श्रथवा वेगवत्या श्रश्चित्रवाहसंसर्गेगाशुच्याशङ्कायामिद्युच्यते नदी वेगेनेति । नैवं मन्तव्यं इतश्चासुतश्चाशुचित्रवाहै: संस्पृष्टा न शुध्यति । शारीरे व्यभिचारेऽनुपलभ्यमाने परपुरुषरूपगुणानुचिन्तनेन मनादुष्टा रजसा ऋती शोणितेन स्रुतेन शुध्यति स्त्री।

संन्यासः षष्ठे वस्यते । तेन द्वि नात्तमाः श्रुद्धा भवन्ति । न कर्णचिन्मानसापचारे । यदिवदुषा चिन्तितं सूर्मप्राणिवधादि तदेषामपनीयते ॥ १०७॥

त्रद्धिर्गात्राणि शुध्यन्ति मनः सत्येन शुध्यति ॥ विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन शुद्धचित ॥ १०८॥

इयानेवाधिकारी—कर्ता च पुरुषः, यहान्तरात्मा, धन्तः करणं मनः, बुद्धिः, शरीरं भोगायतनम्, इन्द्रियाणां भौतिकत्वान्न पृथक्त्वम् । धत्र किचित्केनचिच्छाध्यते । 'कालेन तु सर्वमिति' स्तुतिपरम् ।

गात्रामीत्यवयवैरवयविनं लच्चयति । अद्भिः स्नानेन शरीरं शुध्यति ।

मनस्तु सद्दसदात्मकम्, तस्यासत्संकल्पादशुद्धिः 'सत्येन' साधुसंकल्पेन निवर्तते । पूर्व मनसः श्रुद्धिहेतुत्वमुक्तं, तदध्याहारेण नेदं वाचा मनःश्रुद्धिकरणत्वम् । तथा च श्रुतिः ''मनसा वा इषिता वाग्वदति, या ह्यन्यमना वाचं वदत्यसुर्या वै सा वागदेव जुष्टति" ।

विद्यया साङ्घावेदान्ताभ्यासजन्यया, तपसा च कृच्छादिनाऽभ्युपेतः शुध्यति, भूतात्मा । भूतशब्दस्तत्त्ववचनः । पारमार्थिकोऽयमात्माऽनुपचिताहंप्रत्ययवेदाः, न तु भूतमय धात्मा शरीरात्मेति मन्तव्यम् ।

बुद्धिरविद्यमानार्थाकारदर्शनीयां स्वप्नादिष्वसित्सद्धान्तप्रकल्पितार्थाभिनिवेशतया वस्त्वात्मार्थाकारयोरसद्भेदाध्यवसायेन दुष्यन्ती ।

या वाऽनुपभुक्तजन्मान्तरकृताग्रुभकर्मजा 'एकैकदुष्कृतजा वा' बुद्धिरात्मना यावत्स-हजा श्रविद्यात्मकाभेदप्रहण्यलच्या गुणात्मविवेकाभावलच्या वा धनपुत्राद्यभिषङ्गरूपा तृष्यातिशयहेतुः, सा तु ज्ञानेन स्वप्रकाशाश्रयया प्रमाणव्युत्पत्त्या गुद्धवित । बुद्धप्रथयोर्भेदाहाकारवत्वादर्थस्य विषयाकारेण च परिणामासिद्धिर्निर्विकारत्व-निश्चयाद्बुद्धिश्चद्धिः ।

पूर्वत्र च 'विद्या' वेदार्थवेदनमेव । तस्याश्च हेतुत्वं "यथैघस्तेजसा विद्वः" (११। २४६) इतिविदिति ।

एवं शुद्धः पूते। ब्रह्मलोकमवाप्नोतीत्येषा सा चतुर्विधा शुद्धिः। यथैता शुद्धयः परपुरुषार्थहेतवस्तज्जननादिष्वियमिति प्रशंसा ।। १०८॥

> एष शौचस्य वः शोक्तः शारीरस्य विनिर्णयः ॥ नानाविधानां द्रव्याणां शुद्धेः शृक्षुत निर्णयम् ॥ १०९ ॥

803

ग्रध्यायः ]

नानाविधानां द्रव्याणां बहुप्रकाराणां तैजसमार्तिकद्रवकठिनव्यस्तसंहतकार्यः द्रव्यादिभेदेर्द्रव्याणामुपकरणभूतानाम् ।

पूर्वस्याः शुद्धेर्भेदमेतेनाइ । तत्र बुद्धगत्मनः प्रधानतया शुद्धिः । द्रव्याणां तु तत्संपरिम्रहात् । इह तु विपरीतम् ।

शृगुत निर्णयम्।

पूर्वेगार्थस्यासांकार्यार्थः श्लोकः ॥ १० छ।।

तैजसानां मणीनां च सर्वस्याश्ममयस्य च ॥ भस्मनाऽद्गिम् दा चैव शुद्धिरुक्ता मनीविभिः ॥ ११० ॥

तेजसान्युच्यन्ते यान्यप्रिसंयोगाद् द्रवीभवन्ति, रजतसुवर्णताम्रायसत्रपुसीसा-दीनि । सण्यः स्फटिककल्पाः । ग्रश्ना पाषाणः । तद्विकारः पात्रमध्ममयम् । सर्व-स्येति पादपुरणार्थम् । पर्वतप्राव्णो नदीस्थस्य चेत्यालंबनम् ।

भस्मनेति एककार्यत्वान्मृद्धस्मनी विकल्प्येते । स्रापः समुचीयन्ते । किंपुनरत्र कार्यम् । लेपगन्धापमार्जनम् । उक्तं (श्लो० १२६) ''लेपगन्धापकर्षणे शौचममेध्यस्य'' इहापि ''यावन्नापैत्यमेध्याक्तादिति'' । तत्र रूपतः पारुष्यं समानं मृद्धस्मनोः, स्नेह-निमित्तकार्यभेदे शुद्धिः ।

श्रश्चेः श्रचित्वापादनं प्रत्यवायापनयेन संव्यवहारयोग्यता ।

यद्येवमशुद्धिर्वाच्या—इदमनेन संपृक्तमशुचीति । 'नतु लौकिकाः पदार्थास्तत्र लोकादेव झास्यन्ते' । नैवम् । सामान्यमात्रं लोकाञ्ज्ञायते । यञ्जुगुप्सितं मूत्रपुरीष-शोधितसंसर्गेण तादृशं लोकेऽशुचीयाद्द । यद्योग्यं स्पर्शनादिक्रियासु तद्शुचि । कथं च तस्यायोग्यतेत्येतच्छास्त्रादेव विवेक्तव्यम् । किंच परद्रव्यादौ यो न स्वलति स शुचि-कच्यते । श्रतो नानया पदार्थप्रसिद्धेनद्द किंचित्सिद्धनि । अपहतमशुचीति सिद्धेऽपि इदमनेनापद्दन्यत इति नान्तरेश शास्त्रविशेषं सिद्धनि ।

"कथं पुनः शास्त्रात्पदार्थविशेषावसायः, यावता कर्तव्यतापरत्वेन शास्त्रं प्रमाणम्, न पदार्थप्रसिद्धौ, पाणिनिवत्। वेदमूलत्वाभ्युपगमान्मन्वादिस्मृतीनाम्।"

डच्यते। ग्रानेन द्रव्येण यह ष्टं तेन न व्यवहर्तव्यमित्यस्येव विध्यनुमानम्। यत्संसर्गेण व्यवहारप्रतिषेधः स डपघातहेतुरित्यवगमा न विरुध्यते। एवं शुद्धाविष-यदुपहतं द्रव्यं तेन यथाविहितं कृतप्रचालनादिकियेण व्यवहर्तव्यमिति—शक्यते विधिमूलता प्रतिपत्तुम्। न च शुद्धः कर्तव्येति विध्यर्थः। तथा सत्यक्जर्वन्प्रत्यवेयात्। किंतु दृष्टार्थे व्यवहारे येनकेनित्त्पात्रेण शुचिनाऽन्येन वा कर्तव्येऽथित्वात्प्राप्ते नियमः शास्त्रीयः—'इत्यंभूतेन व्यवहर्तव्यं सत्यर्थित्वे, नानित्यंभूतेन'।

"ननु च नियमपत्तेऽभ्युदयार्थिनोऽधिकारः। अन्यस्य तु कामप्रसंगः। यथा कुसाधुत्वचिन्तायां वाचकत्वाविशेषेऽपि नियमः पुण्यपापयोरिति"।

सत्यम्, यद्यशुद्धपात्रस्य प्रतिषेधा न स्यात् । प्रतिषेधे तु सति कुतोऽकृतशुद्धिना व्यवहारः । शुद्धिविधिस्तु प्रतिप्रसवमात्रम् । प्रतिप्रसवे कुतोऽभ्युदयः । केवलं प्रतिषेधातिकमो न भवति ।

भवतु वा पदार्थाधिगमपरैव स्मृतिरियम्, साध्वसाधुविवेकतत्स्वल्पसमृतिवच्च । यत्तु 'कार्यमूल्यं मन्वादिवाक्यानामिति' केनैतदुक्तम् । यत्र याद्दशं मूल्यतेन शक्यतेऽवगन्तुं तत्र तदेवाभ्युपगम्यते । श्रष्टकादी कार्यकृपे तादृशमेव वाक्यं मूल्यम्, सिद्धे त्वर्धे सिद्धार्थ-विषयमेव । पदार्थव्यवस्थायामिदं प्रथमता व्यवहारमूलेति न कदाचित्कृतिः । इह तु न कथंचिद्वप्रवहारमूलं संभवति । वैदिकमन्त्रसाध्यायां च शुद्धौ का व्यवहारमृलता शक्या । विधिश्वानर्थकः स्थात् ।

"ननु च पाणिनेरपि विधिरस्ति साधुभिर्भाषितव्यं नासाधुभिरिति।" नैषा पाणिनेः स्मृतिः। सा ह्योतावति पर्यवसिता-'साधुरयमयं नेति' एतत्तु धर्म-सूत्रकारिणां स्मरणं यद्यप्यस्ति। श्रिभिधानसाराच्चैतिन्नपुणतोऽवगन्तव्यम्।

"ननु तत्समृताविष विधिः श्रूयते । 'दायादा एवं विभजेरन' 'चतुरें। प्रान् हरे-इत्येष्ठः' ( ६ । १५३ ), 'ज्येष्ठ एव तु गृह्णीयादिति' ( ६ । १०५ ) किं विध्यर्थ एव लिङ्गान्तरे प्रैषादी स्मर्थते । पदार्था विधिरूपाः, विधिशेषाः प्रैषादयः सर्वत्र प्रवर्तना-प्रतिपत्तेरिति''--चेत् । हेतुहेतुमताराशिषि प्राप्तकालादिषु का प्रवर्तना । न च प्रहणं विधेयम्, श्रर्थितया प्राप्तत्वात् ।

- 'स्वपराश्योरविशिष्टायामिर्धितायां नियमार्था विधिरिति' चेत्। श्रदृष्टकल्पेन विद्वितांशातिरेक्षेण विधिनियमानुपपत्तेः।

'प्रतिषेधाख्यापरिसंख्येति' चेत् । युक्तमेतत् । किन्तु विभागकाल एव यः कश्चिद्धिकमंशं श्चातृभिरनुज्ञातमाददीत स प्रत्यवेयात्स्रत्यामप्यनुज्ञायाम् – न चैकवस्त्वंशे खत्वं ज्ञाप्येत । प्रदृष्णविधा हि खत्वापिक्तिष्णाता । तस्य यद्दन्यत्तदखिमिति विज्ञायुते प्रतिषेधः । पुनस्तदितिक्रमेणापि परिष्रहे स्थादेव स्वाम्यम् । श्चतश्च चौर्यादिनाऽपीष्यते । न तदा इदमस्य स्विमदं नेति परिष्रहाहते निश्चीयते ।

तस्माद्विधिनियमपरिसंख्यानामसंभवादियत्यंशेऽयं स्वामीयत्यंशेऽयमिति एतावान्वि-भागार्थः । अतोऽयमर्थान्तरे लिङ् विभजेरन्निति प्राप्तकालतायाम् । हरेयुरित्यादिषु लैक्किक-प्रवृत्त्यतुवादः, यथा "ज्ञुधिते। भुक्षोत'' "योगचेमार्थमीश्वरमभिगच्छेदिति'' ।

नै।तमश्च स्पष्टमेवाह "रिक्थकय" इत्यादि ।

तस्मादष्टकादिः मृतेः शुद्धाशुद्धिवचनस्य संस्कारविधितैव शिष्यते, विधिमूलःवाद्विधि-शिष्टैव। अतः शुद्धाशुद्धो उमे अपि शास्त्रावसेये। ततः अशुद्धिरपि वाच्या।''

डच्यते । उक्तैव तर्हि 'वसा शुक्रमिति' ( ४ । १३५ ) । नृष्रहणं च तत्र स्मृत्यन्तर-दर्शनेन प्रदर्शनार्थम्-—श्वमार्जारखरेष्ट्रकिपकाकविड्वराह्यास्यकुकुटाखुश्रुगालकव्याद-सृगशकुन्तनिखनकुलानाम् । वसादिश्रदृणं च रोममासानाम् ।

शुद्धिवचनाचाशुद्धानां मूत्रायुपद्दतानामयं संस्कारः कर्तव्यः, न पुनरेवमेव प्रयुज्य-मानानाम् । न हि सुवर्णादयो भावाः स्वरूपेणाशुद्धाः, येन प्रयोगकाले शुद्धिमपेचेरन् ।

श्रयवाऽदृष्टार्थो दृष्टप्रयोगाश्रयः संस्कारो विधीयते । प्राङ्गुस्थेनेव भीजने । तत्र शुद्धिवचनं विरुध्यते ।

ये तु पात्राणां भोजनारम्भे संमार्जनप्रचालने, ते समाचारतः, न पुनरस्याः शुद्धिसमृतेः।

यदप्यन्यदरपृश्यं पुरुषस्य पतितचाण्डालादि तथा स्नग्नुनपलाण्डुसुरामांसादि, तदिप द्रव्याणासुप्रधातकम् ।

तत्र कस्मिन्तुपद्याते का शुद्धिरिति स्मृत्यन्तरसमाचारावन्वेषणीयौ । उक्तश्च विशेषो हारीतापस्तम्बपराशरमुनिभिः । तानि तु वचनान्यस्माभिरिह सर्वाणि न परिवर्तितानि, लेखकविशेषप्रसंगात् चन्द्रगोमितन्त्रकारवत् ॥ ११० ॥

> निर्लेषं काञ्चनं भाण्डमद्भिरेव विशुद्ध्यति ॥ अञ्जमभ्ममयं चैव राजतं चानुपस्कृतम् ॥ १११ ॥

तैजसविशेषयोः काञ्चनराजतयोर्निर्लेपयोरयं विधिः। ग्रन्थेषां तु ताम्रादीनां यथोच्छिष्टस्पर्शे धावनादिष्टकादिभिः।

यत्र चीरं वा पानीयं वा पीतं तत्र न भवति लेपः । यत्र मांसघृतचीरादिभिक्षच्छिद्दैः संश्लिष्यन्त्यवयवास्तत्र वच्यति ''तस्मात्तयोः स्वयोन्यैवेति'' (५ । ११३) । लेपगन्धापकर्ष- यवचनाच यो लेपो येनैवापकष्टुं शक्यते तत्र तदेवीपादेयम्, न भस्मवारिग्री एव । तथा च हारीतः ''गेधूमकुष्टककलायवमुद्गमसूरचूर्णैः'' इत्यादि पठति । एवं ''श्वचाण्डा-लोदक्यादिस्पर्शे तु निर्लेपयोरिप भस्मना त्रिःसप्तछत्वः परिमार्जनमिति' हारीतः ।

शङ्खस्तु "तैजसानां कुणपरुधिररेतामूत्रपुरीषोपद्वतानामावर्तनमुल्लेखनं भस्मना वा त्रि:सप्तकृत्वः परिमार्जनमिति"। तत्र चिरकालमूत्रादिवासितानाम् आवर्तनम् । नामा-कृतिमुपसृद्ये च्छातस्तदाकृतिसंपादनम् 'आवर्तनम्'। 'उल्लेखनं' तीच्णेन शस्त्रेणाश्मना वा निवर्षः।

स्मृत्यन्तरे त्वाकरदाहावचूलनान्याम्नातानि । तत्र सुवर्णकारैर्वणिकृतस्य शुद्धिः 'आकरः'। 'दाहः' अग्नौ सुवर्णकारैर्निष्ठापनम् । 'अवचूलनं' दाहोन्नीतानां सुवर्णकाराणां सुवर्णघनभाण्डे तेन सर्वत अवहननं तस्मिन् वर्णाकरे । तथा चोक्तं ''आकराः शुच्यः सर्व'' इति ।

'ग्रडजं' शङ्कस्फटिकादि । शङ्कस्य तु सलेपस्य गैरिसर्षपकल्केन गेम्मूत्रोदकाभ्यां चोरेण च । स्मृत्यन्तरे हि पठ्यते ''ग्रिङ्कः शङ्कस्येति'' ''चीरोदकाभ्यां गौरसर्षप-कल्केनोच्छिष्टस्नेहयुक्तस्येति'' ।

स्रनुपस्कृतम्खातपूरितमथवाऽत्यन्तानुपद्दतम्। सर्वशेषश्चायम्। तेन शुष्का-मेध्यचण्डालादिस्पर्शे सत्यपि निर्लेपत्वे प्राक्प्रदर्शितैव शाखान्तरीया शुद्धिः॥ १११॥

> अपामग्नेश्च संयोगाद्धैमं रीप्यं च निर्वभी।। तस्मात्तयोः स्वयोन्यैव निर्णोको गुणवत्तरः॥ ११२॥

ग्रर्थवादाऽयम् ।

ग्रध्याय:

''श्रिप्तिं वरुणानी''त्यारभ्याकामयतेत्याद्यश्वादेषु हेम्नः सुवर्णस्य रूप्यस्य चात्पत्तिः श्रुता । 'पुरुषधर्मेणाप्तिर्वरुणानिरपोऽकामयत, मैथुनधर्मेण समयुज्यत' । तत एतद्द्वयं निर्वभी उद्भूतम् । अतस्तयाः स्वयान्या स्वेनोत्पत्तिकारणेनाप्तिना अत्यन्ते। प्रवाते उदक्रेन च ।

"सयोन्येति" पाठे समानेत्पत्तिना भस्मनेति व्याख्येयम्। तद्दर्शनाच मृदोऽपि कदाचिद्दनुज्ञायन्ते।

निर्णेकः शोधनं गुणवत्तरः ॥ ११२ ॥

ताम्रायःकांस्यरैत्यानां त्रपुणः सीसकस्य च ॥ शौचं यथाईं कर्तव्यं क्षाराम्लोदकवारिभिः ॥ ११३ ॥

ययाईम् । यस्य यदईति, येन यस्य मलमपकष्टुं शक्यत इत्यर्थः । अत एव स्मृत्य-न्तरोक्तमपि लभ्यते ''वाहनीयास्त्रपुसीसकविकारा गोमयतुपैरिति''। यथा—

"गवाघातानि कांस्थानि शुद्रोच्छिष्टानि यानि च। शुद्धप्रनित दशभिः चारैः श्वकाकोपहतानि च॥" इति । श्रत एव चारभेदाश्च काश्विकदाडिमादियोजिताः सिद्धा भवन्ति ॥ ११३॥

> द्रवाणां चैव सर्वेषां शुद्धिरुत्पवनं स्मृतम् ॥ मोक्षणः संहतानां च दारवाणां च तक्षणम् ॥ ११४ ॥

चरणधर्माणो द्वाः । घृततैलोदिश्वत्प्रभृतयस्तेषां च काकाद्युच्छिष्टानां प्रस्थमात्र-परिमाणानाभुत्पवनं कस्यचिदंशस्यापनयनं पूर्वभागिस्थितस्य । स्मृत्यन्तरे त्वेवमान्नातम् ''क्रशात्राभ्यां पवमानः सुवर्जन'' इत्यनुवाकेन । अन्ये तु प्रावनमुत्पवनमात्तुः — अन्यत्सः मानजातीयं तावदासिच्यते यावत्पूर्णे भाण्डे काश्चिनमात्रा अवस्रवन्ति । साचादुपघात एतत् । अल्पानां त्याग एव । भाण्डोपघाते तु पात्रान्तरनयनम् । डच्छिष्टसंस्पशे तु तैलसिपिषी उदके विधाय जपेदित्युक्तम् । तत्रार्थात्पात्रोत्चेपः । न हि तैलस्य उदके चिप्तस्य पात्ररहितस्योपयोगः संभवति । साहचर्यात् घृतस्यापि । एतच्चोत्पवनं द्रवाणां यत्र मद्यान् मेध्यसंसर्गकृतौ गन्धवर्णी न दृश्यते । तयोस्तु सत्योस्त्याग एव ।

सर्व चैतद्बौधायनस्मृतौ परिगृहीतम्।

808

पकानां तु द्रव्यायां पुनःपाकोऽपि शङ्खेनाम्नातः ।

सर्वेषां येऽप्यमेध्या मद्याद्यस्तेषामप्येषेव श्रूद्रादीनप्रति श्रुद्धिः । अत्र तूत्पवनं प्राव-नमेव । यथा वसिष्ठेनोक्तं ''भूमिष्ठानां तूदकवत्''।

संहताः कठिनाः । शीतं घृतं धामिचागुडपर्पटकादयस्तेषां यः प्रदेश उपहत-स्तमपनीय शेषस्य शुद्धः । उक्तं च शङ्क्षेन ''शुष्काणामुद्धृतदेषाणाणामिति'' । ग्रथवा समुदायादवयविनः संहताः शयनासनसरणादयः सजातीयविजातीयद्रव्यसंघातात्मकाः ।

'बद्धृतदेषायामिति' सर्वत्र द्रष्टव्यम् । शवशुष्कामेध्यसंसर्गेषु यः प्रदेशो वृत्तसंस-र्गस्तस्य प्रचासनमवशिष्टस्य प्रोचयम् ।

दारवाणां केवलदारुक्तानां बृसीफलकादीनां काष्ट्रमयानां च शवचण्डालपुरीष-संसर्गे तच्याम्।

अन्ये तु पुरीषसंसर्ग पवेच्छन्ति । तत्त्रणेन गन्धलेपाद्यपनेतव्यम् । अवशिष्टस्य मृद्वारिभ्यां प्रचालनं प्रोचणं वा । श्वाद्यपघाते तु प्रचालनमेव पुरीषवत् ।

खट्वाशय्यादीनां च दारुचर्मसूत्रघटितानां संहतत्वेन शुद्धिः ॥ ११४ ॥

मार्जनं यज्ञपात्राणां पाणिना यज्ञकर्मणि ॥ चमसानां ग्रहाणां च शुद्धिः पक्षालनेन तु ॥ ११५ ॥ चरूणां सुक्सुवाणां च शुद्धिरुष्णेन वारिणा ॥ स्पयशूर्पशकटानां च मुसलेालूखलस्य च ॥ ११६ ॥

श्लोकद्वयं श्रुतिसिद्धार्थानुवादेन दृष्टान्ततया नेयम् ।

प्रहचमसादीनां यज्ञपात्राणां प्रयोगान्तरे प्रयुज्यमानानां पूर्वप्रयोगलग्नाज्यहित लेपादि-संसर्गपरिहारार्थमुज्योन वारिणा लेपाद्यपकर्षः कर्तव्यः । तते। यथाश्रुति कचित्पाणिना कचिद्दभैः कचिद्दशापवित्रेण संमार्गः कर्तव्यः । इयं प्रायोगिकी शुद्धिः । उच्छिष्टाद्युपवाते तु लैकिकपात्रवत् । 'न सोमेनेा-च्छिष्ठटा भवन्तोति' विशेषश्रुतेरन्यत्रोपवाते सामान्यशुद्धिरस्तीति ज्ञायते । यहचमसस्पया याज्ञिकेभ्य श्राकारविशेषेणावसातव्याः । ११६ ॥

> अद्भिस्तु प्रोक्षणं शैाचं बहूनां धान्यवाससाम् ॥ प्राक्षालनेन त्वल्पानामद्भिः शैाचं विधीयते ॥ ११७॥

बहुत्वं धान्यानां द्रोगाधिक्यं स्मर्थते । ग्रन्यं तु पुरुषापेच्चया देशकालापेच्चया च वर्णयन्ति । कस्यचिदुर्गतस्य कुडवार्धमपि बहु भवति । तथा कस्यांचिदवस्थायां वर्धितकोशो बहुतामेति । यथाइ वैाधायनः (धर्म सू. १।५।४०)

'देशं कालं तथाऽऽत्मानं द्रव्यं द्रव्यप्रयोजनम्। उपपत्तिमवस्थां तु ज्ञात्वा शुद्धि प्रयोजयेत् ॥"

एवं वासःस्विप केचिदाहुः।

ग्रध्यायः

" त्रिभ्य अर्ध्व वहूनि" । यद्यपि त्रिप्रभृतिषु वहुत्वम्, यतोऽरूपानामिति वहुवचनं श्रुतमतिश्वपर्यन्तान्यरूपानि ।

स्मिद्धिरित्युपलचणम् । तेन यस्य वाससी येनैव देषसंसर्गी व्यपैति तद्दिष द्रष्टव्यम् । तच प्राग्दर्शितम् । प्रोचणसंबंधोऽब्प्रहणनियमार्थः । उदकेनैव प्रोचणं कर्तव्यम् । प्रतेनैव च भेदेन द्विःपाठः ।

एतच महत्युपघाते शवपुरीषचाण्डालादिस्पर्शे । अन्यथा त्वल्पानामिति प्रोच्चामेव ।

यदि प्रचालितस्यापि लोपादि वाससो नापैति तदा तन्मात्रच्छेदनं "उत्सर्गो वेति" गै।तमेनोक्तम् ॥ ११७॥

> चैलवचर्मणां शुद्धिर्वेदलानां तथैव च ॥ शाकमूलफलानां तु धान्यवच्छुद्धिरिष्यते ॥ ११८ ॥

चर्मगां वर्घाणां स्पृश्यानाम् । न तु श्वश्रृगालादिसमन्वितानां स्वभावाशुचीनाम् । उपानत्कवचादीनामपि तद्विकाराणामेष एव विधिः ।

ध्रत्र हि प्रकरणे प्रकृत्याऽपि विकृतिगृह्यते, विकृत्याऽपि प्रकृतिः। तथा च दारवाणामित्यत्र दारूणामप्येषैव ग्रुद्धिः। वसिष्ठेन हि दारवाणां ग्रुद्धिमभिधाय "दार्विध्यभूम्यानि " इत्युक्तम्। यदि च विकृत्या प्रकृतिन गृह्यते तदनुक्तग्रुद्धिविधा-नेन दारूणां कथमतिदेशः क्रियेत । प्रकृतेस्तु विकारमहणं तद्बुध्यनपायाद्युक्तमेव।

बैदलानि वार्चत्वगादीनि ।

स्मृत्यन्तरे पचपवित्रचर्मचामरतृणवेत्रवालवल्कलानामेषैव शुद्धिविहिता । तत्र मयूरादिपचास्तिनवृत्ताश्च छत्रपिच्छिकादया गृह्यन्ते । 'पवित्रं' दर्भस्तेषां दर्भमयानां च वाससाम् । 'तृण'शब्देन तालपत्राण्युच्यन्ते । ''तृणराजं विदुस्तालं' इति स्मर्यते । तत्रैकदेशात्समुद्दायप्रतिपत्तिर्दत्तशब्दादिवद्देवदत्ते । 'बाला' गवाश्वाजानां न मनुष्याणाम्, तेषां च्युतानामस्पृश्यत्वात् ।

सर्वा चेय' द्रव्यान्तरोपघाते शुद्धिरुच्यते न स्वभावोपहती, चेलधान्ययोरेक-रूपत्वाच्छुद्धे:।

शाकादेर्धान्यवद्वचनम् । यथा धान्यानामवद्यातादिसंस्कारान्तररहितानां धान्या-वस्थानामेव प्रोच्चणप्रचालने शुद्धिहेतू तद्वच्छाकादीनामि । तेनापक्वानामयं विधि: । पक्वानां तु सत्यिप शाकादिशब्दवाच्यत्वे शुद्धवन्तरमन्वेषणीयम् । यथोक्तं "सुवर्ण-वारिणा पावकज्वालया च" इत्यादि । शाकरादाहतानां तु शाकादीनामुदश्विद्धचित्तीरादीनां प्रोच्चणपर्यमिकरणे विशेषतो हारीतेनाम्नाते । तथा शिम्बीधान्यानामुद्धर्षणदलनपेषणादि । एतच पादस्पर्शे शङ्कानिष्टस्यर्थम् । तदुक्तम् "आकराः शुच्यः सर्व" इति ॥११८॥

> कै।शेयाविकयोरूषैः कुतपानामरिष्टकैः ॥ श्रीफछैरंग्रुपद्दानां श्लीमाणां गौरसर्षपैः ॥ ११९ ॥

ज्याः काञ्चनमृदः।

ख्र**रिष्टकादयः** प्रसिद्धाः।

स्नेहादिलेपे सत्युदकेन तेषां द्रव्याणां चूर्णसंमिश्रितेन लेपनीच्छेदनादि कर्तव्यम्।

कैश्येयः पट्टविशेषः। एवमंशुपट्टमाविकमूर्णामयं तस्य हारीतेनोक्तं ''ब्रादित्ये-नोर्णामयानाम्''। तिन्नत्यं प्रध्रियमाणानामनेकपुरुषस्य शरीरसंस्पर्शे द्रष्टव्यम्, नान्यस्मि-न्तुपघाते। वासस्त्वादेः तेषां केवलयोः प्रोच्चणप्रचालनयोः प्राप्तयोः स्नेहादिलेपापकर्षणे अतिदिश्येते।

स्रोममहणं शाणादीनामपि प्रदर्शनार्थम् ॥ ११ ६ ॥

सौमवच्छङ्खशृङ्गाणामस्थिदन्तमयस्य च ॥ शुद्धिर्विजानता कार्या गोमूत्रेणोदकेन वा ॥ १२० ॥

'श्रस्थिशः इदन्ताः' स्पृश्यानां गोमेषहस्यादीनाम्, न श्वगर्दभादीनाम्।

गामूचोदकयोविकत्पः।

गैारसर्षपकल्पस्तु समुच्चीयते ॥ १२० ॥

ग्रध्याय: ]

प्रोक्षणात्तृणकाष्ठं च पतालं चैव शुध्यति ॥ मार्जनोषाञ्जनैर्वेश्म पुनःपाकेन मृण्मयम् ॥ १२१ ॥

मनुस्मृति:।

त्रीद्यादिकाण्डं स्रस्तरादिश्रयोजनं पलालम् । 'तृषानि' कुशशाद्वलादीनि । ''नतु च दारवाणामित्यत्र विकृतिः प्रकृतेर्याहिकत्युक्तम्, किमर्थ काष्ठमहणमः' ।

नियमार्थम् । प्राचग्रमेव । तेन यावत्र महानुप्यातस्तावहारूणि न तस्यन्ते । चण्डालादिस्पर्शे तु ''सोमसूर्याग्रमारुतैः'' इत्यनेनैव ग्रुद्धिः । तिह्नकाराणां तु दव्यी-दीनां प्रचालनतच्चणे स्वल्पोप्यातेऽन्नायुपयोगिनां कर्तव्ये ।

मार्जनं शोधनं गृहस्य धूर्माधकाराद्यपनयनम् ।

उपाञ्चनं सुधागामयादिभिर्भूमिविलेपनम्। एतच शवचण्डालोदक्यादिभिर्भिनित्तं स्पर्शे व्यापिनि द्रष्टव्यम्। अव्याप्ते तु तावन्मात्रस्यैव। उर्ध्वं शवोपधाते तु भित्तितत्त्रणं सूर्यरश्म्यनुप्रवेशोऽग्निव्वालाभिमर्शनम्। क्वचित्पुनर्नवीकरणमित्यादिपठितं संमार्जनम्।

मृण्मयानां पुन:पाकः । पर्यमिकरणमुच्छिष्टपुरुषसंस्पर्शादौ द्रष्टन्यम् । पुन:पाकस्तु मद्यभाण्डादिसंस्परो द्रष्टन्यः । साचात्स्पर्शे तु त्याग एव । यथोक्तं (वासिष्ठे छ० ३—५६,)

"मद्यौर्मूत्रपुरीवैर्वा ष्ठोवनैः पृयशोखितैः । संस्पृब्टं नैव शुध्येत पुनः पाकेन मृण्मयम्' ॥ इति ॥ १२१ ॥

> संमार्जनापाञ्चनेन सेकेनाळें खनेन च ॥ गवां च परिवासेन भूमिः शुद्धचित पश्चभिः ॥ १२२ ॥

सेका गोमूत्रेगोदकेन वा। चीरेगापि क्वचिदुक्तः। उल्लेखनं शस्त्रादिना लेखाकरणं स्रावापनं च। ''स्रावापनं च भूमेरिति'' गैतिमनिर्देशादेव ( प्र० १ सू० ३१)। पञ्चभिरिति पुनर्वचनमभिद्यातापेचया व्यस्तसमस्तप्रयोगदर्शनार्थम्। तत्र संमाजनशून्यं शोधनमुपाञ्चनं त्ववकररितायाः केवलमपि। मूत्रपुरीषादिलेके उल्लेखनसंमार्जने। सेको नदीपुलिनवनादिषु।

गवां परिवासः एकाइमात्रं गोष्ठीकरणम्।

एतच श्मशानभुवः सर्वं कर्तव्यम् । त्रावपनं तु यत्र पूर्वमस्थिकपालिकाद्यस्ति तदु-कृत्य मृदामन्यासां प्रचेपः, यत्र चान्तिहितमेवमादिकालान्तरेणाशङ्करमानसङ्गाविमत्या-दिवत्तत्रापि ॥ १२२ ॥ पक्षिजग्धं गवा घातमवधूतमवक्षुतम् ॥ दृषितं केशकीटैश्च मृत्मक्षेपेण शुध्यति ॥ १२३ ॥

भन्न जग्धिपदाल्लिङ्गादन्नविषयताऽस्य ऋोकस्य प्रतीयते ।

पित्तिमस्तु शुकादिभिरन्यैश्च भद्यैर्यदन्नमुच्छिष्टोक्नतम्, न तु काककङ्कगृधादिभिः। तत्र हि महत्त्रायश्चित्तं "पतित्रणाऽवलीढिमिति" तदेतदुक्तं प्रक्रत्याशुद्धे भोजनप्रायश्चित्त्वम् । तथा च तत्तुल्यप्रायश्चितस्य गवा घातस्य नैव शुद्धिः। भवेदयं न्यायः। तथापि समृत्य-न्तरस्तमाचारावन्वेद्यौ । एवं हि शिष्टा दशशरावाधिकं काकादिकव्यादे।पहतं तावनमात्र-मपनीयावशिष्टं शोधयित्वोपयुक्षते अर्वोक्तु तत् त्यजन्ति । ध्रत्राप्यवस्थ।विशेषे।ऽपेत्त्यः।

स्मृत्यन्तरे तु कृष्णशकुनिनापद्दतमपि निषिद्धम्।

स्रवधूतं मुखश्वासेनावकस्पितम् । वाससो वा यस्योपरि रजोऽपनयनार्थमुत्त्ते-पणादि कियते स्राकाशदेशात् ।

ख़वसुतं यस्योपरि चुतं तदेव।

840

केशा मनुष्याणां च्युताः । कीटाः चुद्रजन्तवः क्रमयः । ते केचिद्गृहस्वेदा-त्राद्यजास्ते जीवन्तो मचिकावन्नोपन्नन्ति । मृतानां तेषामन्नसंस्पर्शे शुद्धिरियम् । ये त्वमेध्यसंसर्गजास्ते विड्भोजिनश्च, तेषां जीवतामि । गैतिमीयं ( अ०१७ सू० ८। ६) ''नित्यमभोज्यम्, केशकीटावपन्नमिति' । बहुव्याप्तौ सर्वत्र त्यागः ।

महाराशावशुचिकीटसंसर्गेऽपि खल्पे तन्मात्रापनयनमवशिष्टस्य शुद्धिः।

काञ्चनरजतदर्भमग्रीनां वारिसहितानां स्पर्शः स्मृत्यन्तरे केशाद्यवपन्ने विहितः । अवज्यलनमपि क्वचित् ।

ये तु भूमेरिमां शुद्धिमाहुस्तै: स्मृत्यन्तरसमाचारा वाक्यार्थश्च स्यक्तः ॥ १२३ ॥

यावन्नापैत्यमेध्याक्ताद्रन्था लेपश्च तत्कृतः ॥ तावनमृद्वारि चादेयं सर्वासु द्रव्यशुद्धिषु ॥ १२४ ॥

स्मिध्यमस्पृश्यम् ।

''तच यद्यस्य यद्भोज्य' तस्य तद्युद्धिहेतुः, यथा ब्राह्मणस्य सुरामद्ये, न शूद्रस्य'ः। तद्युक्तम् । प्राग्धोमाद्धवीं ज्यभोज्यानि, न च तान्यस्पृश्यानि । सुरामद्यादीनि तु स्पर्शेऽपि प्रतिषिद्धानि ब्राह्मणस्य । तस्माद्यस्यैव स्पर्शः प्रतिषिद्धः स एव संसर्गेणाशुचि त्वमापाद्यति । धतो नायं नियमः—यदभोज्यं तदस्पृश्यं यत्त्वस्पृश्यं तदभोज्यमिति ।

स्राक्तं लिप्तं उपदिग्धम् । तावदित्यावृत्तिविधानम् । मृद्वारि, सित प्रयोजने । प्रयोजनं च गन्धलेपापनयनम् । शुब्कामेध्यसंसर्गे चिरवृत्तसंसर्गे वा कालेनापि तयोगिन्धलेपयोः सकृदेव मृद्वारिभ्यां मार्जनम् ।

"ननु मृद्गार्यादीनां शुद्धप्रथमादानं दृष्टार्थं तत्रैव शुद्धप्रत्यपगते लेप इति किमनेन यावन्नापैतीति"।

उच्यते। 'एका लिङ्गे' इत्यादौ संख्यातिक्रमार्थम्। उक्तया संख्यया ध्रशक्ये पुरी-षादिखेपापनये ध्रनादृत्याश्रुतसंख्याऽधिकाऽप्याश्रयग्रीया। संख्यावचनं तु ततो न्यून-तयाऽप्यपनीते लेपे संख्या पूरियतव्येत्येवमर्थम्।

मृद्रारिप्रहृगं शुद्धिसाधनोपलचणार्थं वर्णयन्ति । अतश्च यद्यशुद्धिहेतुभूतं वारिणा चालितमपि चारादिना संमार्थव्यमन्यथा न दृश्येत ।

स्रपेति अपगच्छति निवर्तत इति यावत्।

तत्कृतः—तेनामेध्येन छतः। श्रतश्च कस्तूरिकादिवस्त्रगन्धां नापैति नैव दुष्येत। कुंकुमाचनुलिप्तस्य यः प्रदेशोऽमेध्येन संसृष्येत्तत्र कुंकुमाचन्यपमार्जितन्यम्। श्रमेध्यसंसृष्टं हि तत्। तत्रापि गन्धलेपप्रह्यात्। यदि गात्ररूढः कुंकुमवर्णो निघृष्यमायो न शक्येतापकष्टुं स्थादेव श्रुद्धिः॥ १२४॥

त्रीणि देवाः पवित्राणि ब्राह्मणानामकल्पयन् ॥ श्रदृष्टमद्भिर्निर्णिक्तं यच्च वाचा प्रशस्यते ॥ १२५ ॥

पविचाणि शुद्धानि।

देवप्रहणं स्तुतिः।

त्राह्मध्यप्रदृग्णमपि समाचारात्सर्ववर्णार्थम् ।

स्प्रदृष्टं यदनारचप्रदेशस्यं द्रव्यमदृष्टश्वकाकादिसंसर्गम्। न च सद्भावमात्रेष तदुप्रवाताशङ्का निष्प्रमाणिका कर्तव्या। एवं महानसादौ सूदादिभिरकृतशौचैव्येव-हरद्भिः पाक्यं द्रव्यमदृष्टं परिभोक्तुं न दुष्यति।

न पुनरियमाशङ्का कर्तव्या—उत्तरकाले तत्प्रागविज्ञातोपवाते न देशः। तथाद्विः "ध्रमत्यैतानि च" इत्यादि विरुध्येत। एवं तावद्यत्र देशसम्बन्धां न केनचित्प्रमाणेनाव-गम्येत तच्छुद्धम्। यत्र पुनरसत्यिप निश्चायके प्रमाणे कुतर्केण सम्भाव्यते तत्राद्विर्नि-र्णेकव्यम्। यथा समानदेशस्थालीपिठरादि श्वकाकादिभिरुपद्दन्यमानं दृष्टम्, ग्रन्य-दृदृष्टमप्यद्विर्निणेकव्यम्।

तथैवंविधमेव वाचा प्रशंसनीयम्। शुद्धमेत्रहस्त्विति शिष्टा वाचियतव्याः। ब्राह्मणवचनाच्छुद्धिभैवतीत्याहुः। प्रशस्यत इति लडयं विधी द्रष्टव्यः।

पञ्चमः

ध्रध्याय:

मनुस्मृतिः।

853

ये त्वाहु: ''दृष्टोपघातं यत्तस्य व्यवहर्त्रा साचाच्छुद्धौ क्रियमाणायामदृष्टायां शिष्टा-श्चेदाहु: कृतमस्य शौचिमिति', तत्र प्रत्येतव्यमिति वाकप्रशस्तस्यार्थः'' तद्युक्तम् । आप्त-वचनस्य सर्वत्रैवाप्रामाण्यस्यानङ्गोकृतत्वात्पौनहृक्तत्यप्रसङ्गः ।

अन्ये त्वद्भिर्निर्श्यक्तिमिति दृष्टान्ततया व्याख्यानयन्ति । 'अदृष्टवाकप्रशस्ते' विधीयेते । 'यथाऽद्भिर्निर्श्यक्तं शुद्धमेवमदृष्टं वाकप्रशस्तं विधीयते'।

''ननु च यद्यदृष्टदोषं प्रत्यचानुमानागमैः शुद्धं तत्कथं 'संवत्सरस्यैकमपीति''। भच्यविषयं तत् स्पृश्यविषया शुद्धिरियम् । गुरुलघुतया वा, त्र्यापदनापद्भेदेन वा व्यवस्था ॥ १२५ ॥

> त्रापः शुद्धाः भूमिगता वैतृष्ण्यं यासु गोर्भवेत् ॥ त्रव्याप्तारचेदगेध्येन गन्धवर्णरसान्विताः ॥ १२६ ॥

भूमिप्रहण्णमुपलचणार्थम् । तेन प्रणालिकागता अपि शुचय एव । स्वभावशुचयो ह्यापो भूमिगता स्राकाशगताश्च । किन्तु भूमेरमेध्यद्रव्यसंसर्गात्किचिदशुचित्वम् । तत्र गतानां सर्गतोऽशुचित्वप्राप्तौ यावतीनां च शुद्धिस्तदर्थमिदं वैतृष्ठण्यं यासु गोभवेदिति । वैतृष्ण्यं पिपासाविच्छेदः । परिमाणोपलचणार्थं चैतत् । तत्र चिरन्तनैव्याख्यातं लिङ्गदर्शनेन ''यथा वै गोः सास्नाम्भसि प्लाव्येति" । यत्र गोः सास्नादि मज्जित तृष्णा च विच्छिदते तावत्यः ।

यास्तु मेध्यभूमिगतास्ताः खल्पा श्रपि शुद्धाः ।

कथं पुनरमेध्यन्याप्तिरवसेया । गन्धवर्णरशान्विताः । 'श्रमेध्येनेति' तृती-यान्तं षष्ट्या विपरिणम्यते । श्रमेध्यसम्बन्धिभर्गन्धादिभिर्यद्यन्विताः संयुक्ता भवन्ति, ततो व्याप्ता उच्यन्ते । एवं च कृत्वा पानीयं तडागादिषु यद्ये कस्मिन्प्रदेशेऽमेध्यं दृश्यते, प्रदेशान्तरे गन्धादिशून्यं शुद्धेपदेव ॥ १२६ ॥

> नित्यं शुद्धः कारुहस्तः पण्यं यच्च प्रसारितम् ॥ ब्रह्मचारिगतं भैक्ष्यं नित्यं मेध्यमिति स्थितिः ॥ १२७ ॥

कारवः शिल्पिनः सूदरश्चकतन्तुवायादयस्तेषां हस्तो नित्यं शुद्धः । अत्रश्च जननमरक्षाशीचयोक्तत्स्पृश्यताऽस्ति । न तु पुरीषादिलेपे दृश्यमाने शुद्धता विज्ञेया ।

यदुक्तं ''सद्यः शौचाः प्रकोर्तिताः'' इति तदेवेदम् । अत्र चापौनरुक्त्यम् । मनु-शास्त्रेऽस्यानुपदेशात् ।

विषयान्तरमप्यस्ति । "अनाचान्तास्तन्तुवाया वयन्ति" तन्तूनां स्तम्भविश्लेष-णार्थं यत्पष्टमण्डादि दीयते, तद्भाजनं च यत्र तत्र भूमौ निधीयते, तावती याऽश्रुद्धिः साऽनेन निवर्त्यते । न तु स्वभावाशुचीनां स्पर्शस्तैस्तस्य शुद्धता विज्ञेया, न हि तेषां तत्कारुकर्मविहितम् ।

एवं चैषेवोपपत्तिरिति म्लेच्छसंसृष्टानामपि नाशुचित्वम्, तत्र शङ्खवचनात्त्रे।चामभ्य-चर्णे । तत्र हि पठितम् "कारुहस्तः शुचिस्तथाऽऽकरद्रव्याणीति" ।

पर्यं व्यवहाराय यद्द्व्यं रूपकैर्विक्रीयतेऽन्येन वा द्रव्येषा मीयते, तत्पण्यं तच मारितमापणभूमी श्रुचि । अनेकक्रेतृसंस्पर्शाद्भूमी च लोपनादिरहितायां स्थापनाद्युप-घातस्तेन नाशुचि पुनःपुनर्द्विश्यमानोपघातम् । प्रसारितप्रहणाद्गृहावस्थितस्य बुद्धौ स्थितेऽपि पण्ये न श्रुद्धिः । सिद्धान्नानां तु सक्तवपूपादीनां सत्यपि श्रुचित्वेऽभच्यता शङ्खवचनादेव ''प्रापणीयान्यभच्याणीति" ।

ब्रह्मचारिगतमस्मादेव साहचर्यात्पूर्वीक्ता शुद्धिरीदृश उपघाते विज्ञायते । भिच-माणस्य रथ्याक्रमणमशुचिद्शेनं चवथुनिष्ठीवनमनेकहस्तसंपाता भिचाया इत्याद्युपघातः संभाव्यते । 'मेध्यतया' शुचित्वमाह ॥ १२७॥

> नित्यमास्यं शुचि स्त्रीणां शक्कुनिः फलपातने ॥ पस्तवे च शुचिर्वत्सः स्वा मृगग्रहणे शुचिः ॥ १२८ ॥

सर्वस्त्रीण।मास्यं शु चि परिचुम्बनादौ। "श्वियश्च रतिसंसर्ग" इति स्मृत्यन्तरम् । रतिसम्बन्धिनीष्वेव न मानुभगिन्यादिषु । अत्र उच्छिष्टप्रतिषेधोऽयं न मन्तन्यो योषितः । सत्यपि रतिसम्बन्धित्वे "नाश्रीयाद्वार्यया सार्धम्" इतिवचनात्र भुज्येतेति सिद्धं चतुर्थाध्याये ।

नित्यमहामान्न संयोगवेलायामेव, किंतर्हि तदर्थायामेव प्रवृत्तौ ।

शकुनिः फलपातने । पित्तमात्रवचनेऽपि शकुनिशब्दः काककङ्कादीनां विट्भुजां नेष्यते समाचारात् । पातनश्रहणाद्वृत्तस्थस्य फलस्यायं विधिः ।

प्रस्तवे दुद्यमानाया गोर्वत्सः पयःप्रचरणार्थं स्तनेषु संश्लिष्यते । अथवेाच्यते ''गावेा मेध्या मुखाद्यते'' इति वचनादशुचित्वे प्राप्ते तिश्चवृत्त्यर्थं वचनमतस्तदीयास्यसंस्प-र्शस्य । न तु श्वा श्रुचिः । मृगं तु यदाऽऽखेटकादै। गृह्णाति हन्तुं तदा श्रुचिः ॥ १२८॥

श्वभिर्धतस्य यन्मांसं शुचि तन्मनुर्व्वतीत् ॥

क्रव्याद्भिश्च इतस्यान्यैश्चण्डालाद्येश्च दस्युभिः ॥ १२९ ॥ पूर्वः "श्वा मृगप्रहण्य" इति मृगवधे श्वा शुचिरित्येतावदेव विवक्तितम् । इह तु तेन गृहीते।ऽन्यैर्वा इण्डादिघातेनेति विशेषः ।

उत्तरार्धश्लोकार्थो विधीयते। क्रांड्याद्भिः श्येनजम्बुकप्रभृतिभिः। चण्डा-लाद्येः आदिश्रहणं श्वापदादीनामबाधाय। दस्यवा निषादव्याधादयः, प्राणिवध-जीविनः॥ १२-६॥ ऊर्ध्वं नाभेर्यानि खानि तानि मेध्यानि सर्वशः ॥ यान्यधस्तान्यमेध्यानि देहाचैव मळाश्च्युताः ॥ १३० ॥

खशब्दोऽयमिन्द्रियवचनः। तेन पादयोर्षदेशे कर्मेन्द्रियाशि यान्यधस्तान्य-मेध्यानि इति बहुवचनम्।

एतद्युक्तम्, जर्ध्व नाभेरित्यनेन विरोधात्। तत्र नाभेरूर्ध्व मेध्यतरत्वमुक्तम्, प्रकर्षश्च। यद्यधस्तान्मेध्यत्व भवति तत उपपद्यते। न हि भवति श्रुक्तः कृष्णतर इति। न चायमिन्द्रियवचनः। किंतिई छिद्रार्थोऽयम्। तदुक्तं "सप्तशीर्षण्याः प्राणाः" इति। अधे हे छिद्रे। स्रोपुंसोपस्थभेदाद्वहुचनम्।

एवं सत्यन्तरास्यस्पर्शेऽपि इस्तादेः शुद्धता, यदि तद्गतश्लेष्मसम्बन्धो न भवति । तथा दृषिकादुष्टेन पुनश्चासंस्पर्शनाय ॥ १३० ॥

मित्रका विषुषव्छाया गारव्यः सूर्यरक्ष्मयः ॥ रजा भूर्वायुरिप्रश्च स्पर्शे मेध्यानि निर्दिशेत् ॥ १३१ ॥

मित्तकामहणं स्वेदजानाम् । गोमहण्यमजैडकस्य । स्रश्वमहणं हस्त्यश्वतराणाम् । सूर्यमहणं ज्योतिषाम् । विमुष उदिवन्दवः स्पर्शमात्रानुभवेन या स्रहश्यमानरूपविशेषाः । द्वाया चण्डालादीनाम् । भूशचण्डालादिसपृष्टा पद्भामाक्रम्यमाणा स्रद्धा । स्रम्यस्यास्त संमार्जनादि विहितम् ।

एते मचिकादयः पुरीषादि स्पृशन्तो न दृषयन्ति ।

''श्रजाश्व' मुखता मेध्यं गावा मेध्या मुखादते। मार्जारनकुलौ स्पृश्या श्रुभाश्च मृगपिच्याः।।'' इति स्मृत्यन्तरे॥ १३१॥

> विण्मूत्रोत्सर्गशुद्धचर्थं मृद्धार्यादेयमर्थवत् ॥ दैहिकानां मलानां च शुद्धिषु द्वादशस्त्रिषि ॥ १३२ ॥

"देहाच्चैव मलारच्युताः" इत्यशुद्धतायामिदमुच्यते । विण्मूत्रे उत्सृज्येते येन स विण्मूत्रोत्सर्गः पाय्वादिस्तस्य शुद्धार्य मृद्धार्यादेयमर्थवत् । अनादृत्य संख्यां यावतीभिर्गन्वलेपावपसर्पतस्तावतीरपो मृदश्च गृह्णीयात् ।

देहे भवा देहिका मला अशुचित्वापादकाः । तदर्थास्विप शुद्धिषु मृद्धारियो उभे अध्यर्थवती आदेये । समृत्यन्तरे पठ्यते—

''आदहीत सदोऽपश्च षट्सु पूर्वेषु शुद्धये। उत्तरेषु तु षट्खद्भिः केवलाभिस्तु शुध्यति''॥ विश्वद्धेषु श्लेष्मादिषु स्मृत्यन्तरे पठितं स्नेइविसंखनं नासिक्यं श्लेष्माऽऽचत्तते।

तेषाम्मते सत्यप्युत्तरषट्कतया न मृद पादातव्या एव ॥ १३२ ॥

ष्पध्यायः ]

वसाशुक्रमसङ्मज्जामूत्रविड्घाणकर्णविट् ॥ वलेष्माश्रद्षिकास्वेदे। द्वादशैते तृणां मलाः ॥ १३३ ॥ एतानि द्वादशमलानि दर्शितानि ।

मनुस्मृति:।

नृप्रहणं पञ्चनखानां प्रदर्शनार्थम् । श्वश्र्यालादीनां त्वस्पृश्यत्वादेव सिद्धम् । विरासूचे तु सर्वस्याजाविकगवाश्वेभ्योऽन्यत्र ॥ १३३ ॥

एका लिङ्गे गुदे-तिस्नस्तथैकत्र करे दश ॥ उभयोः सप्त दातन्या मृदः शुद्धिमभीप्सता ॥ १३४॥

विण्मूत्रोत्सर्गानन्तरं मेंद्रस्य शुद्धार्थमेका मृहातव्या वामेन ।
समृत्यन्तरे शुद्धिविधानाद्यावती तिस्मिन्हस्ते याति तावती सोदका प्रहीतव्या । अहं
तु बुवे, भ्रर्थविदितिवचनेनोक्तमेव परिमाग्यम् । केचित् पठन्ति

"प्रथमा प्रसृतिई या द्वितीया तु तदिर्धिका। तृतीया मृत्तिका होया त्रिभागकरपूरणे।"
एतच परिमाणं पायावेव। अन्यत्र त्वर्थविदिति। एकोत्सर्गे ऽपीयत्येव संख्या। आवृत्तिविधानं चेदम्।

मृदां भेदो गवादिवत् । तथा चात्रोच्यते "वल्मीकाद्दूरतरादश्वस्थानाच्चान्ये-त्यादि।" एवमिह सिता कृष्णा लोहितेत्याग्रपि नादरणीयम् ।

ग्रभीप्सता इच्छतेति ॥ १३४ ॥

एतच्छे।च यहस्थानां द्विगुणं ब्रह्मचारिणाम् ॥ त्रिगुणं स्याद्वनस्थानां यतीनां तु चतुर्गुणम् ॥ १३५ ॥

शौचिविधिराश्रमविशेषेषा । अनाश्रमिषास्तु मृद्वार्याक्षेयमर्थविदत्येतदेव । शूद्रस्यापि गार्हस्थ्येऽधिकाराऽस्त्येवेत्येषा संख्या ॥ १३५ ॥

कृत्वा मूत्रं पुरीषं वा खान्याचान्त उपस्पृशेत्॥ वेदमध्येष्यमाणश्च अन्नमश्चंश्च सर्वदा ॥ १३६ ॥

मूत्रोत्सर्गदेशान्मूत्रादिसम्बन्धान् कृत्वा शोधियत्वा यथोक्तेन विधिना । ग्राचान्तः खानि इन्द्रियाणि उपस्पृश्चेत् ।

वेदमध्येष्यमाण्य द्वितीये खाध्यायविधौ।

प्राथमिकार्थत्वात्करोतेः 'कृत्वा' उत्सृष्येति प्रतीयते । उन्मृष्य मूत्रं पुरीषं च पायू-पस्यं चालियत्वा ग्राचामेत् । 'वेदमध्येष्यमाण्यश्च', स्वाध्यायविधेधर्मतयोक्तं ग्रध्येष्यमाण-स्त्वाचान्तः इति । इदं त्वध्यापयते। प्रध्येष्यते। ग्रान्यथा 'वेदमुदाहरन्तः उच्यन्ते । लौकिकानि क्रियान्तराणि कृत्वा नानाचान्ते। वेदाचराण्युचारयेत् । पञ्चम:

अनमश्रंश्च ॥ १३६॥

828

त्रिराचामेदपः पूर्वं द्विः प्रमृज्यात्तता मुखम् ॥ शारीरं शै।चमिच्छन्हि स्त्री शृद्रस्तु सकृत्सकृत् ॥ १३७ ॥

अयमनुवादः स्त्रीशृद्वार्थः। उक्तमध्येतत्स्त्रीशृद्वार्थमुच्यते।

केचिद्व्याचत्तते 'शूद्रः स्प्रष्टाभिरद्भिरिति' स्पर्शमात्रमपां शूद्रेण कर्तव्यम् । अतः परिमार्जनं श्रोत्रादिस्पर्शनं वा प्राप्तं सच्छूद्रविषयतया विधीयते । स्त्रीणां तु "हृद्गाभिः पूयते विप्र:" इति जातिनिर्देशात्पंवत्प्राप्ताविदम्च्यते ।

शारीरं शाचमन्विच्छन् इतिवचनसामर्थ्याद्यद्ययनभाजनयाः शुद्धः प्रवर्तेत तदा नावश्यं त्रिरावृत्तिः स्यात्। नापि प्रमार्जनम्। किंतिर्हि स्राचमनम् यावतीनां तावतीनामपामिन्द्रियस्पर्शनं च । नान्यो ब्रह्मचारिधमीक ब्राचमनविधि: ॥ १३७ ॥

शुद्राणां मासिकं कार्यं वपनं न्यायवर्तिनाम् ॥ वैश्यवच्छीचकरपथ दिनोच्छिष्टं च भाजनम् ॥ १३८ ॥

सामान्योक्तः सच्छूद्राणां प्रसंगेनायं धर्म उच्यते । न्यायवर्तिनो द्विजशुश्रूषवे। महायज्ञानुष्ठायिनश्च । तैर्वपनं मुण्डनं मासिकं कर्तव्यम् । तृतीयार्थे पष्ठी । प्रथवा ब्राह्मणाश्रितास्तत्परतन्त्राः । ब्राह्मणैः 'कार्यम्' । ब्रानेकार्थत्वात्करोतेरुपदेष्टव्यमिति प्रतिपत्ति:।

वैश्यवत् शौ चकलपविशेषाः, सूतकादावाचमने च। द्विजे। च्छिष्टं च भोजनं एतस्प्राग्व्याख्यातम् ॥ १३८॥

नोच्छिष्टं कुर्वते मुख्या विषुषोऽङ्गं न यन्ति याः ॥ न इमश्रृणि गतान्यास्यं न दन्तान्तर्धिष्ठितम् ॥ १३९ ॥

'निष्ठोव्योक्तानृतानि चेति' ( ५ । १४४ ) निष्ठीवने स्राचमनविधानादनाचान्तस्या-शुद्धता ज्ञापिता । विप्रुषामपि सुखान्निष्कमणं निष्ठोवनमेव । श्रतो विप्रुषां ऋष्मिनिरः सनरूपनिष्ठीवनादाचमनप्राप्ताविदमाह ।

मुखे भवा मुखनिर्गता वा मुख्याः विम् षः इत्यनुच्छिष्टं कुर्वन्ति न चेदङ्गे निपतन्तीति ।

नतु च विप्रुषः शुद्धा इत्युक्तं "मिक्तिका विप्रुष" इत्यत्र।"

दैहिकमत्त्वव्यतिरेकेणान्यत्र। इदमेव ज्ञापकम्। न सर्वो विषय: संदर्शित:।

रमश्रूणि दाडिकालोमानि । ग्रास्यगतानि प्रविष्टानि । नोच्छिष्टं कुर्वन्ती-त्यनुषङ्गः । अतश्चान्यत्पूगफलादि जनयत्येव ।

तथा दन्तान्तरधिष्ठितं लग्नम्।

रमृत्यन्तरे विशेषः । ''दन्तिश्लब्टे तु दन्तवदन्यत्र जिह्वाविमर्शनात्—प्राक्च्यु-तेरित्येके—च्युतेष्वास्नाववद्विद्यात्रिगिरन्नैव तच्छुचिरिति''। च्युतेष्वजिह्वयेति विद्यात्, जिह्नासंस्पर्शे श्रचित्वनिषेधात् ॥ १३-६ ॥

रुपृशन्ति विन्दवः पादौ य त्राचामयतः परान् ॥ भौमिकैस्ते समा ज्ञेया न तैरप्रयता भवेत् ॥ १४० ॥

परानाचमयतः परेभ्य श्राचमनं इदत इत्यर्थः।

एतदुक्तं भवति । यः परस्मा ग्राचमनं ददाति तस्याचमयितृहस्तादधोऽङ्गृलिविवरेभ्यः पतिद्वरुदिबन्दुभिर्भूम्यभिघातोत्थैर्यद्याचमनस्य दातुः पादै। स्पृश्येते तदा न तैरश्चिन-भवति।

'भौमिकै'र्यथाऽनुपहतायां भूमौ स्थिताः काश्चिदुइकमात्राः शुद्धा एवं तेऽप्युच्छिष्टा हस्तात्पतन्त उदबिन्दवः।

न तै: स्षृष्टः स्त्रप्रयतः श्रशुचिः।

परप्रहृणाद्य प्राचामति तेन तत्संसर्गी रचितव्यः ग्रन्येन च समीपस्थेन। पाद-प्रहृगाच जङ्घाद्यन्तस्पशी दुष्ट एव ॥ १४० ॥

उच्छिष्टेन तु संस्पृष्टो द्रव्यहस्तः कथंचन ॥ अनिधायैव तद्द्रव्यमाचान्तः शूचितामियात् ॥ १४१ ॥

थ्राचमनाहें ण प्रायश्चित्तेन युक्तः पुरुष उच्छि उच्यते। तद्यथा—कृतमूत्राद्युत्सर्ग-श्चाकृतशीचाचमनादिश्च यश्चामेध्यादिसंस्पर्शदृषिते। यदि पुरुषो 'द्रव्यह्रस्तः' हस्तेन च गृहीतं भन्यभाज्यादि द्रव्यवस्त्रादि वा येन स डच्यते द्रव्यहस्तः। वञ्रहस्तादि-वत्प्रयोगब्यवस्था । स चेत्सपृष्टो भवति । तदा स्मनिधायैव तद्द्रव्यम् स्रनपनीय, इस्त-गृहीतद्रव्य एवाचामेत् ।

"क्यं पुनर्हस्तस्ये द्रव्य आचमनसंभवः। आ मिणवन्धनात्पाणी प्रचालयेदिति तत्र विधिः"।

केचिदाहु:। शरीरसंस्पर्शमात्रं द्रव्यस्य विवित्तिम्, न इस्तस्यैव, एवमशुद्धाविप स्कन्धाद्यारीपितेऽपि द्रव्ये उच्छिष्टस्याशुद्धतैव, तथैवाचानते शुद्धिः। ध्रतो हस्तात्प्रदे-शान्तरे प्रकोष्ठोत्सङ्गादिके तु द्रव्यं गृहीत्वाऽऽचामेत्। अभिप्रायो यथैव पुरुषाशीच-सम्बन्धादग्रुच्येवं तच्छौचाच्छुद्धिः ।

गौतमेन तु ''द्रव्यहस्त उच्छिष्टो निधायाचामेत्'' इत्युक्तम् ( घ०१ सू० २८ )। भन्न व्याख्यानयन्ति । सत्यपि तुल्यसद्वितत्वेऽत्र निधानमेवाभिन्नेतम् । इतरथा द्रव्य- इस्तस्योभयोः शुद्धौ कर्तव्यायां कः प्रसंगो द्रव्यनिधानस्य । श्रतोऽन्तरेण वचनं निधाना-प्राप्तेर्वचनं निधानार्थमेव । "कथं तर्हि द्रव्यस्य शुद्धिः" । प्रयतेन पुरुषेण श्रहणात् । स्मृत्यन्तरविष्ठितेन वा प्रोच्चणेन ॥

"प्रचरत्रश्रपानेषु डच्छिष्ट' संस्पृशेद्यदि ।

श्राचामेद्द्रव्यमभ्युत्त्य एवं चैव न दुष्यति ॥" इति ।

यद्यन्तरेश वचनमत्र निधानं लभ्यते, अप्यनिधायैवेति वचनमनर्थकम्''। एक-वाक्यत्वात् स्मृतीनामिह निश्चितेन विधानेन तथाऽप्येवं विज्ञायते। अद्य पुनर्मतभेदे। गम्यते। ततश्च विकल्पः।

तस्य च व्यवस्था। गरीयो द्रव्यं निधीयते, अन्यदङ्गस्यं कृत्वाऽवगम्यते। यदा-ऽपि स्वयमत्रमश्राति, भूयिष्ठं वा उच्छिष्टं स्पृशति, आचमनार्हेन वाऽकृताचमनेन स्पृश्यते, सर्वोऽपि द्रव्यस्योच्छिष्टं संस्पर्शः॥ १४१॥

> वान्तो विरिक्तः स्नात्वा तु घृतप्राशनमाचरेत् ॥ त्र्याचामेदेव भुक्त्वाञ्चं स्नानं मैथुनिनः स्मृतम् ॥ १४२ ॥

वमनविरेचने प्रसिद्धे । अशितमन्तं येन मुखेनोद्गीर्णे स वान्तः पुरुषः । यस्यो-चारवेगा अष्टसंख्याया उर्ध्वं जाताः, हरीतक्यादिभक्तणेन व्याधिना वा, स विरिक्तः । ती स्नानं प्रथमं कुर्याताम् ।

ततोऽन्ते घृतप्राशनं कृत्वैतदन्यदन्नमद्याताम् । न चानेन घृतप्राशनेन भोजनान्तर-निवृत्तिः । प्रायश्चित्तेषु द्रव्यशुद्धिरियं भस्मोदकमार्जनवद्घृतप्राशनम् ।

स्राचामेदेव भुक्त्वाऽत्रम् । अत्र भुक्त्वा तदहरेव यदि वमनविरेचने स्यातां तदाऽऽचमनमेव केवलम्, न स्नानघृतप्राशने ।

श्रपरैस्तु स्वतन्त्रं व्याख्यायते । भुक्त्वाऽऽचामेदेव । भोजनानन्तरमाचमनं विहितं तस्यैवायमपवादः ।

मैथुनिनः । श्वियां कृतशुक्रोत्सर्गः स्नानेन शुध्यति ॥ १४२ ॥

सुप्त्वा क्षुत्वा च भुक्त्वा च निष्ठीव्योक्त्वाऽनृतानि च ॥ पीत्वाऽपाऽध्येष्यमाणश्च त्राचामेत्मयताऽपि सन् ॥ १४३ ॥

सुत्वा अनिच्छते। वायुप्रेर्यमाणस्य यो नासिकाच्छिद्रादुपजायते शब्दः स चव-थुस्तं कृत्वा।

मयते। प्रतिहर्षे सन् । एतद्ध्येष्यमाण्यवहेनीव सम्बध्यते । प्रयते। प्रयते। प्रयते। प्रयते। प्रयते। प्रयति। प्रयति।

ग्रध्याय: ]

यत्पुनरुक्तम्--

"सुप्त्वा चुत्वा च भुक्त्वा च पीत्वाऽऽपो वै मुनिस्तथा। ग्राचान्तः पुनराचामेत्रिष्टीव्योक्त्वाऽनृतं वषः ॥" इति । एवमभिसम्बन्धोऽत्र कर्तव्यः, 'ग्राचान्तो भुक्त्वा पुनराचामेत्'। यत्र पुनर्द्धिराचामे-दिति पठ्यते तत्रानन्तर्थेग्रैकक्रियावृत्तिः ॥ १४३ ॥

मनुस्मृति:।

एष शौचविधिः क्रत्स्रो द्रव्यशुद्धिस्तथैव च ॥ उक्तो वः सर्ववर्णानां स्त्रीणां धर्मान्निवोधत ॥ १४४ ॥

त्राद्येन पादत्रयेग शुद्धिप्रकरगोपसंहारश्चतुर्थेन वच्यमाग्यसंचेपवचनम् । शौचविधिशब्दः सामान्यशब्दोऽपि द्रव्यशुद्धिसन्निधानाद्गोबलीवर्दविदतरविशेष-परः संपद्यते ।

स्त्रीयां धर्मा असाधारयस्त्रीकर्तका एव। यस्तु साधारयो यागादिः स इह

वालया वा युवत्या वा द्रद्धया वाऽपि योषिता ॥ न स्वातन्त्रयेण कर्तव्यं किंचित्कार्यं गृहेष्वपि ॥ १४५ ॥

स्वातन्त्रयं स्त्रोषु कस्यांचिद्दवस्थायां नास्तीत्युपदेशार्थः । वयोविभागवचनं तु यत्रास्याः पारतन्त्रयं तत्प्रदर्शनार्थमविविचतस्वरूपम् ॥ १४५ ॥

> वाल्ये पितुर्वशे तिष्ठेत् पाणिग्राहस्य यौवने ॥ पुत्राणां भर्तरि पेते न भजेत्स्त्री स्वतन्त्रताम् ॥ १४६ ॥

तथा चोक्तम्-

''तत्स्वपिण्डेषु वा सत्सु पितृपचे प्रभुः स्त्रियाः। पचद्वयावसाने तु राजा भर्ता स्त्रिया मतः॥''

तत्सिपण्डेष्वित्यादिना चासितस्वामिनि कर्तव्यम् ॥ १४६ ॥

पित्रा भर्त्रा मुतैर्बाऽपि नेच्छेडिरइमात्मन: ॥ एषां हि विरहेण स्त्री गर्ह्ये कुर्यादुभे कुले ॥ १४७ ॥

अव्यवस्थानं वचनीयताहेतुः कथिता गर्ह्य कुर्यादिति। एषां हि विरहेष निवसन्ती गच्छन्ती वा प्रामान्तरमित्यध्याद्वार्यम् ॥ १४७॥

सदा प्रहृष्ट्या भाव्यं गृहकार्ये च दक्षया ॥ सुसंस्कृतोपस्करया व्यये चामुक्तहस्तया ॥ १४८ ॥ पश्चमः

मनुस्मृति:।

848

श्राभी च्यावचनः सदाशब्दो नित्यशब्दवत् । नित्यप्रहसितया इति । सत्यप्यन्यत्र क्रोधशोकवेगे भर्तुर्दर्शने मुखप्रसादस्मितनर्भवचनादिना प्रहर्षो दर्शनीयः । कुमार्या भर्तः -मत्याश्चायमुपदेशः ।

गृहकार्ये च दक्षया । अर्थसंप्रहव्यययोः धर्मकार्ये स्नानादौ च । "अर्थस्य संप्रहे चैनाम्" ( ६ । ११ ) इत्यादिना गृहकार्यमुक्तम् । तत्र दक्षया चतुरया भवितव्यम् । धन्नसंस्कारादि शीद्यं निष्पाद्यम् ।

सुर्संस्कृतोपस्करया। 'उपस्करं' गृहोपयोगि भाण्डं कुण्डघटिकादि, तत्सुसंस्कृतं सुसंमृष्टं शोभावत्कर्तव्यम्।

व्यये च मिक्रज्ञात्यातिथ्यभोजनार्थे धने समुक्तहस्तया उदारया न भवितव्यम्। न बहु व्ययितव्यमित्यर्थः।

सुसंस्कृतान्युपस्कराणि यस्या इति बहुब्रीहिः । एवं मुक्ती हस्ती यस्या इति विश्रहः । पश्चान्नञ्समातः । कृढ्या उदारवचनी मुक्तहस्तशब्दः ॥ १४८ ॥

यस्मै दद्यात्पिता त्वेनां भ्राता वाऽनुमते पितुः ॥ तं ग्रुश्रूषेत जीवन्तं संस्थितं च न लङ्घयेत् ॥ १४९ ॥

आता वाऽनुमते पितुः। यथैव पित्राऽनुज्ञातस्य आतुर्दात्त्वमेवं पितुर्निरपेचस्यापि दात्त्वश्रुतौ भार्याया अनुमते सित दानं बोद्धन्यम्। सर्वत्र सद्दाधिकारादुभयोशच दुद्दि-तिर खाम्यात्। असित पितिर मात्राऽपि देयेति नवमे दर्शितम्। मात्रापित्रोरपत्यं तिन्निमत्तं च खाम्यमिति युक्ता इतरेतरापेचा।

शुश्रूषेत आराधयेत्।

संस्थितं च, मृतं च, न लङ्घयेत्। लङ्घनमतिक्रमणम्। न स्वातन्त्रयेणासीते-त्यर्थः। यथा जीवति भर्तिरे तत्परवती एवं मृतेऽपि तदैव तत्परतन्त्रया भवितव्यम्। यत स्वाह—"प्रदानं स्वाम्यकारकम्"। यदैव पित्रा दत्ता तदैव पितुः स्वाम्यं निवर्तते यस्मै दीयते तस्योत्पर्यते। स्रतश्च न विवाहकाल एव दानं प्रागपि विवाहाद्वरणकाले स्रस्ति दानम्। ॥ १४ ॥

किमर्थस्तर्हि विवाहः ?

मङ्गलार्थं स्वस्त्ययनं यज्ञश्चासां प्रजापतेः ॥ प्रयुज्यते विवाहे तु प्रदानं स्वाम्यकारणम् ॥ १५० ॥

श्रमिलिषतार्थनिष्पत्तिः 'मङ्गलं' तत्साधनं तद्र्यं प्रयुज्यते । तत्र "प्रजापतेर्यज्ञ' इति कियाविशेषण्यान्नपुंसकम् ।

स्वस्ति ईयते प्राप्यते येन तत्स्वस्त्ययनम्। यदस्य प्रियं वस्तु विद्यते तन्न नश्यतीत्यर्थः।

आरां खोषाम्।

ग्रध्यायः ]

तेषु विवाहेषु । यज्ञः प्रजापतेर्देवतायाः क्रियते "प्रजापते न त्वदेतान्य" इति विवाहे भ्राज्यहोमाः केषांचिदान्नाताः ।

डपलक्तां चैतदन्यासामि देवतानां पृषवरुणार्थम्णाम् । तथाहि तत्र मन्त्रवर्णाः— "पूषणं तु देवं वरुणं तु देवम्" इत्यादयो देवतान्तरप्रकाशनपराः ।

प्रदानादेवास्रत्यिप विवाहे स्वान्यमुत्पद्यत इत्येतदत्र ज्ञाष्यते । विवाहयज्ञस्तु मङ्ग-लार्थ इत्याद्यविवित्ततम् । दारकरणं विवाह इति स्मर्यते । सत्यिप स्वाम्ये नैवान्तरेगः, विवाहं भार्या भवतीति ॥ १५०॥

> अनुतादृतुकाले च मन्त्रसंस्कारकृत्पतिः ॥ सुखस्य नित्यं दातेह परलाके च याषितः ॥ १५१ ॥

सर्वत्रैव प्रतिषिद्धवर्जिमिति ग्रानृताविष सुखस्य दाता।
मन्त्रसंस्कारी विवाहविधिसास्य कर्ता मन्त्रसंस्कारी विवाहविधिसास्य कर्ता मन्त्रसंस्कारी विवाहविधिसास्य कर्ता मन्त्रसंस्कारी

परलोके च। पत्या सङ्घर्मेऽधिकाराच तत्फलावाष्तेः परलोकसुखस्य दातेत्यु-च्यते ॥ १५१॥

> विश्वीलः कामद्यत्तो वा गुणैर्वा परिवर्जितः ॥ उपचार्यः स्त्रिया साध्व्या सततः देववत्पतिः ॥ १५२ ॥

चूतातिसक्तो विश्वीलः। कामप्रधानं वृत्तमस्येति कामवृत्तः। गुर्गौवि परि-विजितः श्रुतधनादिगुणविद्दीनः। उपचार्यः त्राराधनीयः॥ १५२॥

नास्ति स्त्रीणां पृथग्यज्ञो न व्रतं नाष्युपाेषितम् ॥ पतिं शुश्रुषते येन तेन स्वर्गे महीयते ॥ १५३ ॥

भर्जा विनाकृतानां यज्ञाधिकारे। नास्तोत्येतदसकृत्प्रतिपादितम् । तेन व्रतेपवासाविष कुर्वती तदनुज्ञां गृह्णीयात् । व्रतं मद्यमांसादिनिवृत्तिसंकल्पः, न तु कृच्छ्णाया । तह जप्रदेशमयोरङ्गत्वात्तदभावाच स्त्रियाः । न च वक्तुं युक्तं ''जपद्दोमविकलं कृच्छ्णानुष्ठानमस्या भविष्यति'' । न दि स्वेच्छयाऽङ्गत्यागा युक्तः । सर्वाङ्गकल्पयुक्तस्य कर्मणोऽभ्युदयसाधन-त्वेनावगतत्वात् । न दि पुरुषशक्तिभेदापेचयाऽङ्गानामुपचयापचयौ भवतः । सन्ति च सर्वाङ्गोपसंद्वारेण सवणांक्षेविणिकाः प्रयोगमनुष्ठातुम् । अते। न स्रोश्रुद्रस्याभ्युदयकामस्य कृच्छ्रेष्विषकारः । प्रायश्चित्तेषु विशेषं वच्यामः ।

उपाचितं उपवासः प्राहारविच्छेद एकरात्रद्विरात्रादिषु । शुष्रवते परिचरति ॥ १५३॥

पाणिग्राहस्य साध्वी स्त्री जीवता वा मृतस्य वा ॥ पतिलोकमभीष्सन्ती नाचरेत्किंचिद्वियम् ॥ १५४ ॥

पत्युत्तीकः पत्या सह धर्मानुष्ठानेन योऽर्जितः खर्गादिः स पतिलोकः, तमभी-प्रवन्ती प्राप्तुकामा । नाचरेत्किचिदिष्रयं परपुरुषसंसर्गादि शास्त्रप्रिविद्धम् ।

न हि मृतस्य किं प्रियमप्रियं वा शक्यमवस्रातुम्। न च जीवतो यित्प्रयं तदेव मृतस्य । भवान्तरोपपन्नानां तु प्रोतिभेदात् । तस्माद्यत्प्रतिषिद्धं स्वातन्त्रयं तदेवा-प्रियम् । तन्नाचरेत् ॥ १५४ ॥

कामं तु क्षपयेद्देहं पुष्पमूलफलै: शुभै:॥ न तु नामापि गृह्णीयात्पत्यौ मेते परस्य तु ॥ १५५ ॥ तहेव सविशेषं दर्शयति।

पुंबत्स्त्रीग्यामिप प्रतिषिद्ध भ्रात्मत्यागः। यदप्याङ्गिरसे "पतिमनुम्रियेरन्" इत्युक्तं तद्दिप नित्यवदवश्यं कर्तव्यम्। फलस्तुतिस्तत्रास्ति। फलकाम।याश्चाधिकारे श्येनतुल्यता। तथैव ''श्येनेन हिंस्याद्भ तानि'' इत्यधिकारस्यातिप्रवृद्धतरद्वेषान्धतया सत्यामपि प्रवृत्तौ न धर्मत्वम्. एविमहाप्यतिप्रवृद्धफलाभिलाषायाः सत्यपि प्रतिषेधे तदतिक्रमेण मरणे प्रवृत्यु-पपत्तेर्ने शास्त्रीयत्वम् । अतोऽस्त्येव पतिमनुमरगोऽपि स्त्रियाः प्रतिषेधः । किच "तस्मादुइ न पुरायुषः प्रेयादिति' प्रत्यत्तश्रुतिविरोधे स्मृतिरप्येषा अन्यार्था शक्यते कल्पयितुम्। यथा 'विदमधीत्य स्नायात्'' इत्यध्ययनानन्तरमकृतार्थाववीधस्य स्नानस्मरग्रम् ।

अतो मृतपतिकाया अनपत्याया असति भर्तृधनादै। दायिके च कर्तनादिना च केन-जीवितस्यातिप्रियत्वात्तदुपेच्च श्रस्याशास्त्रत्वादप्रतिषिद्धत्वादापि चिद्रपायेन जीवन्त्या सर्वव्यभिचारायां 'विश्वामित्रजाघनीम्' इत्यादिनाऽनुज्ञातत्वाद्व्यभिचारापजीविताप्राप्ता-विदमुच्यते । काममस्यामवस्थायां शरीरं सपयेत् चयं नयेत्पुष्पमूलफलीर्थथा-पपादं वृत्ति विदधीत । न तु नामः पि गृह्णीयात्पतिर्मे त्वमेवाद्येत्यन्यस्य ।

यत्तु—

''नष्टे मृते प्रव्रजिते छोबेऽय पतिते पती। पञ्चस्वापत्सु नारीयां पतिरन्या विधीयते ॥" इति-

तत्र पालनात्पतिमन्यमाश्रयेत्, सैरन्ध्रकर्मादिनाऽऽत्मवृत्त्यर्थम् । नवमे च निपुणं निर्णेष्यते । प्रोषितभतु कायाश्च स विधि:।

ग्रध्यायः ] कामशब्दप्रयोगोऽरुचिसंसूचनार्थम् । देहचपण्णमप्यकार्यमिदं स्वन्यदकार्यतरं यह-न्येन पुरुषेगा संप्रयोगः ॥ १५५ ॥

मनुस्मृति:।

श्रासीतामरणात्झान्ता नियता ब्रह्मचारिणी ॥ या धर्म एकपत्नीनां कांक्षन्ती तमनुत्तमम् ॥ १५६॥

एष एवार्थी विस्पष्टीकियते । स्ना मरणाद्ब्रह्मचारिगयासीत । अस्यामापदि न व्यभिचारेगात्मानं जीवयेत्।

**श्वान्ता** । तःकृतं दु:खमवधीरयन्ती । न ब्रह्मचर्यं चुदुत्कृत्यं येन चित्तं कल्लोलेन

खण्डयेत । एक: पतिर्यासां ताः, एकस्य वा पत्न्य 'एकपत्न्यः' तासां सावित्रोप्रभृतीनां यो धर्मः, यस्य फलं वरदानाभिशापादिषु शक्तता, तं कां सन्ती कामयमाना ब्रह्मचर्य न जहात्। ध्यस्यामवस्थायां मूलफलाशिन्या यदि भवति मरणं ततो न दोषः ॥ १५६ ॥

> अनेकानि सहस्राणि कुमारब्रह्मचारिणाम् ॥ दिवंगतानि विमाणामकृत्वा कुलसन्ततिम् ॥ १५७ ॥

पूर्वेग्रापदि जीविकार्थः परपुरुषसंसर्गो निषिद्धोऽनेन पुत्रार्था प्रवृत्तिनिषिध्यते । एवं किल श्रूयते ''नापुत्रस्य लोकोऽस्ति'' इति । लिङ्गं च तत्राविवित्तिमतः पत्रार्थे प्रसङ्ग इदमुच्यते ।

बहूनि सहस्राणि 'कुमारा एव ब्रह्मचारिखो' दुक्तदारा नैष्ठिकास्तेषामनेकानि सह-स्राणि दिवंगतानि खर्ग प्राप्तुवन्ति ।

नियोगस्तु नवमे (ऋो० ५६ इ०) गुर्विच्छया विहितः, नात्मतन्त्रतया पुत्रार्थिन्याः ।

अकृत्वा कुलसन्ति कुलवृद्धार्था संतितस्तामकृत्वा पुत्रानजनियत्वेत्यर्थः । स्र**नेकानीति न**ञ्समासस्योत्तरपदार्थप्राधान्येन बहुवचनं चिन्त्यम्। सत्य-प्येकत्वप्रतिषेधे द्व्यादिसंख्यावचनं दुर्लभम्। तथा ह्ययं स्वयमिवेशेन परित्यक्तस्वगति-कत्वेनाच्छादिततद्रूपोऽप्यतिदीर्घसंख्याविशेषानाचष्टे । यथा मोदो प्राम इति । उक्तं च चूर्णिकाकारेण ''अनेकस्मादितिसिध्यतीति''। एकवचनप्रयोगशिष्टिसिद्धि दर्शितवान्।

ग्रसहायवचनो वाऽयमनेकशब्दः । श्रसहायानि गतानि, भार्या सहायभूता एषा नासीदित्यर्थः ॥ १५७ ॥

मृते भर्तरि साध्वी स्त्री ब्रह्मचर्ये व्यवस्थिता ॥ स्वर्गं गच्छत्यपुत्राऽपि यथा ते ब्रह्मचारिणः ॥ १५८ ॥ पश्चमः

मनुस्मृतिः।

8-54

एष एवार्थी भूय उच्यते प्रतिपत्तिदाढर्रार्थम् ॥ १५८ ॥

अपत्यलोभाद्या तु स्त्री भर्तारमतिवर्तते ॥ सेइ निन्दामवाभोति परलोकाच हीयते ॥ १५९ ॥

पुत्रों में जायतामित्यभिलाष:। सो प्रत्यलोभ'सतो हेतार्या भतरिमतिक्रम्य वर्तते-ऽन्येन सम्प्रयुज्येत । सा इह लोके निन्दां गर्हा प्राप्नोति, खर्ग न प्राप्नोति ॥ १५ छ ॥

नान्योत्पन्ना प्रजाऽस्तीह न चान्यस्य परिग्रहे ॥ न द्वितीयश्च साध्वीनां कचिद्धर्तीपदिश्यते ॥ १६० ॥

थ्रन्येन भर्जा या उत्पादिता प्रजा सा नैव तस्याः प्रजा। अन्यदारेषु च या पुंसोत्पादिता साऽपि तस्य न भवति ॥ १६० ॥

पतिं हित्वाञ्वकृष्टं स्वमुत्कृष्टं या निषेवते ॥ निन्द्यैव सा भवेछोके परपूर्वेति चोच्यते ॥ १६१ ॥ न केवलं निन्दामेव येन--

व्यभिचारे तु भर्तुः स्त्री लोके मामोति निन्यताम् ॥ शृगानयोनिं प्रामोति पापरागैश्च पीड्यते ॥ १६२ ॥ श्रतो नातिचरेद्धर्तारं दृष्टादृष्टफललोभेन ॥ १६१—१६२॥

> पतिं या नाभिचरति मनावाग्देइसंयता ॥ सा भर्नु लोकमामोति सद्भिः साध्वीति चोच्यते ॥ १६३ ॥ अनेन नारी वृत्तेन मने।वाग्देहसंयता ॥ इहाप्र्यां कीर्तिमामोति पतिलोकं परत्र च ॥ १६४ ॥

स्रोधमीपसंहारक्षोका ऋजवश्च स्रोधमी इत्यती मयाऽत्र व्याख्यानादर: कृत:। एतावत्तत्रोपदेशार्थः । यथा पुंसोऽन्यया सद्द पुनःप्रवृत्ति कर्म नेह "संस्थितं च न लङ्क्षयेत्" इत्यनेन न्यायेन पुनः सद्दप्रवृत्तिरिति, तथा "स्वर्ग गच्छत्यपुत्राऽपि" इत्यनेना-पत्यजननमापदि प्रतिषिध्यते—नियोगस्मृत्या तु तत्पुनरभ्यनुज्ञास्यते—तदेतदपत्योत्पादन-मुक्तप्रतिषिद्धत्वाद्विकल्प्यते। प्रनयोस्तु स्मृत्योः कतमा स्मृतिज्यायसीति न शक्यं कर्तुमति-शयावधारणं येनैकत्रापत्यमन्यत्रास्याः संयमः। उभयोरिप वस्तु निर्वहति ॥१६३-१६४॥

एवं दृत्तां सवर्णां स्त्रीं द्विजातिः पूर्वमारिणीम्।। दाइयेदग्निहोत्रेण यज्ञपात्रेश्च धर्मवित् ॥ १६५ ॥ न्यायप्राप्तानुवादः ऋोकः।

एवं तस्याः साध्वीत्वाद्युक्त एवात्राग्निहोत्रिणः संस्कारः। "न वाऽमयो इ वा एते पत्न्यां प्रमीतायां धार्यन्ते " इति ॥ १६५ ॥

> भार्याये पूर्वमारिण्ये दत्वाञ्मीनन्त्यकर्मणि ॥ पुनर्दारिक्रयां कुर्यात्पुनराधानमेव च ॥ १६६ ॥

तदेतत्पुनरधिकारार्थमुदाहियते । इदमप्यन्यया सहाधिकारप्रतिप्रसवः। त्वर्थे प्रयोजने धर्मकर्मानुष्टाने वा तदाऽप्यसहायभावाद्वानप्रश्चे पारित्राज्ये वाऽधिकारस्यापि प्रतिषेध:। तथा च श्रुति: "जरसा ह वा एतसाद्विमुच्यत" इति, अर्थलोपेन वा। धपरे त्वाहः। ध्रत्र यदेति कल्पयिष्यते । एतेन यावज्ञीवहोमीयश्रुतेरविरोधः

सिद्धो भविष्यति ॥ १६६ ॥

श्रध्याय:

अनेन विधिना नित्यं पश्चयज्ञान हापयेतु ॥ द्वितीयमायुषा भागं कृतदारा गृहे वसेत् ॥ १६७ ॥ इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुमोक्तायां संहितायां पञ्चमाऽध्यायः ॥ ५ ॥ उपसंहारऋोकः। पञ्चयज्ञप्रहणं च सर्वप्रसिद्ध्यर्थमिति ॥ १६७ ॥

इति श्रीभद्दमेधातिथिविरचिते मनुभाष्ये पञ्चमोऽध्यायः ॥ १॥

## अथ पष्टोध्यायः ६ ।

एवं गृहाश्रमे स्थित्वा विधिवत्स्नातको द्विजः ॥ वने वसेत्तु नियतो यथावद्विजितेन्द्रियः ॥ १॥

गृहोपलिचत आश्रमो गृहाश्रमः पंगृहाः दाराः । तत्र स्थित्वा तमनुष्ठाय वने वसेदिति विधिः ।

स्थित्वेति क्त्वाप्रत्ययेन पार्वकाल्यं गाईस्थ्यस्य वनवासाइरीयति । क्रमेणाश्रमः कर्तव्यः । कृतगाईस्थ्या वनवासेऽधिकियते ।

समुचयपत्तमाश्रित्यैतदुक्तम् । ध्रन्यथाऽविप्लुतब्रह्मचर्यादपि वनवासे। विद्यत इत्ये-तदपि वस्यते ।

विजितेन्द्रियः पककषायः चीग्राराग इत्यर्थः । एवं विधिवत्-यथाविदितिपदानि वृत्तपूरग्रानि । तानि प्राक्तत्र तत्र व्याख्यातानि । एताविद्वधीयते । गाईस्थ्यं कृत्वा वनवास आश्रयितव्यः ॥ १ ॥

> यहस्थस्तु यदा पश्येद्वलीपलितमात्मनः ॥ त्रपत्यस्यैव चापत्यं तदाऽऽरण्यं समाश्रयेत ॥ २ ॥

यदुक्तं त्यक्तविषयोपभागार्घोऽधिकियत इति तदेव दर्शयति ।

वली त्वक्रौथिस्यम् । पिलतं केशपाण्डुर्यम् । ग्रापत्यस्य।पत्यं पुत्रस्य पुत्र इत्याहुः । स्रत्यिप दुहितुरपत्ये देवित्रे पुत्रस्यापि कन्यायां जातायां नैवं विधिमि-च्छन्ति शिष्टाः ।

अन्ये तु शिरःपालित्यं पौत्रोत्पत्ति च वये।विशेषलचणार्थमाहुः। यस्य कर्थ-चित्पालित्यं न भवेत्सोऽपि वार्धक्ये वनं समाश्रयेत्। यथैव 'जातपुत्रः कृष्णकेशस्तु' आधानेऽधिकियते, एवं जातपौत्रः पलितशिराः। तदापि पुत्रजन्म कृष्णकेशता च वये।-विशेषोपलचणार्थमेव।

'नातिशीद्यं नातिचिरम्' इत्यर्थस्योपलचणत्वे तु प्रमाणं वक्तव्यम् । २ ॥

सन्त्यज्य ग्राम्यमाहारं सर्वं चैव परिच्छदम् ॥ . पुत्रेषु भार्याः निक्षिप्य वनं गच्छेत्सहैव वा ॥ ३ ॥ त्रोहियवमयमत्रं ततः प्रभृति नाश्रोयादित्येतत् 'संत्यक्येति' उच्यते । तदुक्तं 'मूखाशीत्यादि' ।

परिच्छदः गवाश्ववस्नासनशय्यादिः।

यदि भार्याया इच्छा तदा सहगमनम्, अन्यथा एकाकिनः। अन्ये तु तक्षाीं निचिष्य वृद्धया सहेति वर्णयन्ति।

सत्या भार्यायामयं विधिः, पुत्रेषु निच्चेपः वनगमनं वा । श्रस्तत्यामपि सृतायां वनवास श्रापस्तन्वादिभिः स्मर्थते "पुनराधान" इत्यत्र । यस्येन्द्रियचापल्यं नास्ति स वानप्रस्थः । इतरः पुनर्दारानपरिगृह्णीयादिति व्यवस्था ॥ ३ ॥

त्रप्रिहेत्रं समादाय गृह्यं चाग्निपरिच्छदम् ॥ ग्रामादरण्यं निष्क्रम्य निवसेन्नियतेन्द्रियः ॥ ४ ॥

श्रमय एवामिहोत्रशब्देनोक्ताः । श्रौतानग्नीन्त्समादाय गृहीत्वा गृहां च स्रमिहोत्रपरिच्छदं सुक्सुवादि ।

शाम्यस्य परिच्छदस्य त्यागविधानाद्गिसंबद्धस्य प्रतिप्रसवाऽयम् ॥ ४॥

मुन्यन्नैर्विविधैमेंध्यैः शाकमूलफलेन वा ॥ एतानेव महायज्ञान्त्रिवंपेद्विधिपूर्वकम् ॥ ५ ॥

एता नेव ये गृहस्थस्य विहिताः। निर्विषेद्रनुतिष्ठेत्। विधिपूर्वकिमत्यनुवादः श्लोकपूरणार्थः ॥ ५॥

> वसीत चर्म चीरं वा सायं स्नायात्मगे तथा ॥ जटाश्च विभृयात्नित्यं इमश्रुलोमनखानि च ॥ ६ ॥

चर्म गामृगादीनाम् । चीरं वस्त्रखण्डम् । सार्यं दिवसावसानसमयः । प्रशे चाह्नः प्रथमोदये ।

एवं सायं स्नानविधानाद्रात्रौ भोजनमस्याद्वः, भुक्ते स्नानप्रतिषेधात् ।

तदयुक्तमित्यन्ये । यतः स्नातकत्रत'मतः स्नानमाचरेत् भुक्त्वे'ति । महाभारते ू तु पुरुषमात्रधर्मतया स्मर्यते ।

त्रैकालिकमध्यस्य स्नानं भविष्यति वैकल्पिकम् ।

जटाश्मश्रुलोमनखानि न कर्तयेत् ॥ ६ ॥

यद्भक्षः स्यात्तते। द्याद्वलि भिक्षां च शक्तितः॥ अम्मूलफलभिक्षाभिरचयेदाश्रमागतम्॥ ७॥

ग्रध्याय:

मुन्यत्रैरित्युक्तम् । तानि च नीवारादीनि वन्यानि धान्यानि तथा शाकादीनि वन्यान्येव । अत्रशब्देशे बाहुल्येन धान्यविकारे भक्तसक्तुपिष्टादेश प्रयुव्यते । ततः शाकादीनां सत्यपि मुन्यत्रत्वे पृथगुपादानम् । मुनयस्तापसास्तेषामत्रानि मुन्यत्रानि ।

श्रमौ पाकधर्मान्महायज्ञान्निर्वपेत्

यदा कालपकफलाशी तदा न निर्वपेदित्याशङ्कायामाह । यद्भक्षः स्यात् । यदेव भचयेत्तदेव पिष्टादि यथासामर्थ्यं द्यात् । बिलं अनिप्रहोत्रं इन्द्रायेन्द्रपुरुषंत्यादि यद्विहितम्।

श्रमौ त्वस्मिन्वचे होमी नास्ति।

तदयुक्तम् । बिलाशब्दस्य चेष्यामात्रवचनत्वादयावनयौ च तुल्यमेतत् । अथाप्ययं पचः स्याद्यदेव भच्चयेत्तदेव, अग्नावेव, पक्षवेनायौ होमः कर्तव्यस्तथापि तावन्मात्रप्रयोजनं शाकादि पच्यति, स्वयं कालपक्वं भोच्यते । सर्वथा कालपकाशिनोऽप्यस्ति वैश्व-देवोऽप्रावेव ।

अबादिभिर्द्धन्द्वोऽयम् । अद्भिर्मूलफलैः भिचया च नीवारादिनाऽचयदाश्रमागतं पान्थम् ॥ ७ ॥

स्वाध्याये नित्ययुक्तः स्याद्दान्तो मैत्रः समाहितः ॥ दाता नित्यमनादाता सर्वभूतानुकम्पकः ॥ ८॥

आश्रमबुद्धा स्वाध्यायादीनां निवृत्तिमाशङ्कमान आश्रमान्तरत्वादस्यानिवृत्त्यर्थमाह । नित्ययुक्तः । न यथा गाईस्थ्ये । तत्र हि गृहचेष्टार्था अपि व्यापाराः सन्ति, तेष्व-नुष्ठोयमानेषु नास्ति स्वाध्यायः ।

दान्ता दमयुक्तः मदवर्जितः।

मैत्र: मित्रकर्मप्रधान: प्रियहितभाषी।

सन्निहितस्य चित्तानुकूलनपरः स समाहितः । नासम्बद्धं नापाकरियकं बहु परा-धीनोऽपि ब्र्यात् ।

दाता अपां मूलभिचावां च।

स्रनादाता पथ्याषधाद्यभाश्रमान्तरादागतं न याचेत ।

सर्वभूतानुकम्पकः। अनुकम्पा कारुण्यम्। सत्यपि कारुणिकत्वे न परार्थ-मन्यं याचेत ॥ ८॥

> वैतानिकं च जुहुयादिष्रहेात्रं यथाविधि ॥ • दर्शमस्कन्दयन्पर्व पै।र्णिमासं च योगतः ॥ ९ ॥

'वितानी' विद्वारस्तत्र भवं वैतानिकम् । त्रेताग्निविषयं कर्म श्रौतम् । तज्जुहु-यात्कुर्यात् ।

'श्रिप्तिहोत्र'शब्दो यवाग्वादी होमसाधने द्रव्ये वर्तते, न कर्मनामधेयम् । ततश्च तब्जुहुयादाहवनीयेऽग्निहोत्रादिभिर्जुहोतीत्यर्थे उपपन्नः प्रथमपचेऽग्निहोत्रशब्दो जुहो-तिनाऽभिन्नार्थः ।

"ननु च 'पुत्रेषु भार्या' निचित्येति' पचान्तरमुक्तम् । तत्र कथं तया विना श्रौतेव्यिष्ठिकारः १'' 'प्रोषितस्य ययेति चेत् । यथा प्रोषिता वा यजमानः संविधानाद्द्रस्थोऽत्यिषिक्रियते संविधाने, एवं भत्रति कर्ताः तद्वस्तरन्यिप वनं प्रतिष्ठमानमनुज्ञास्यित, न सडाधिकारो विरोतस्यत' इति । तदिष वार्तम् । दैवानमानुषाद्वा प्रतिवलास्कथिच्यत्रवासोपपत्तेः युक्तमीदृशमनुष्ठानं, न स्वेच्छ्या । सत्यां शक्तौ बहूनि चाङ्गानि परिछुत्यरेन । दर्शपौर्णमासयोः ''वेदोऽसि वित्तिरसि'' इत्यादि पत्नों वाचयेदित्युक्तम् तद्धोयेत। अथोच्येत —
'सहप्रस्थानपचे विधिरयं भविष्यतीति' एतदिष न । विशेषस्याश्रुतत्वात् । निचेपपचे
चाग्नोनां प्रतिपत्त्यन्तरमनाम्नातम् । किञ्च सहत्वपचेऽगीदं विरुध्यते । "वासन्तशारदैर्मेध्यैर्मुन्यन्नैः स्वयमाहृतैः । पुरोखाशाश्राक्रंश्चैव विधिविन्नवेपेत्पृथक् ॥'' इति (श्लो० ११)।
धारण्यानि मुन्यन्नानि नीवाराद्दीन्यभिप्रेतानि । ग्राम्यस्य परिच्छदस्य त्यागविधानात् ।
त्रोखादिभिश्च वेदे पुरोखाशा विद्वितास्ते च ग्राम्याः । न च स्मृतिश्रुतिषु उत्पन्नन्यायेन
त्रोहिशास्त्रविधिन्यायेन वा केनचिनमेध्येनारण्येनान्नेन प्रयोगः परिसमात्येत निचेपे । ते
च भार्यया दुरुपपादाः । कथं यावज्ञोवश्रुतौ सत्यामग्रोनां त्यागा भार्याया वा । तस्मादाश्रमान्तरविधानं वैतानिकानां च कर्मणामनुष्ठानं न संवदेत् ।

कर्व्योऽत्र यतः।

केचिदाहु: । वैतानिकशब्द: स्मार्तेष्त्रेव कर्मसु स्तुत्या प्रयुक्तः । न च स्मार्तेषु व्रोह्यादि नियमशास्त्रमस्ति । तत्र ह्याम्नायते (रामायणे स्रयोध्याकाण्डे)— 'यदत्रः पुरुषो राजस्तदत्रास्तस्य देवताः'' इति । श्रतश्च मुन्यत्रेरनुष्ठानमविरुद्धं भवेत् ब्रोह्या-दिशास्त्रविरोधः परिहृतः स्यात् । ''सहाधिकारस्तत्रापि विद्यते । तस्य कः परिहारः । उभयोः स्मार्तत्वादस्यामवस्थायां बाधिष्यते ।'' यत्तु श्रौतवचनं ''पत्न्या सह यष्टव्य- किति'' तच्छीतेष्वेव ।

श्रयवा नैवायं विधिम् इस्थाग्ने:। किं तर्हि 'श्राविधिकेनाग्निमाधायेति' गौतमेन पठितम्, इहापि वच्यति "वैखानसमते स्थित" इति (६।२१)। तस्माच्छास्त्र-विहितानि कर्मान्तराण्येवैतानि। दर्शपूर्णमासादयस्तु शब्दाः भक्या तत्र प्रयुक्ताः। श्रतस्तत्र तदाधानमभार्यस्यैव।

गार्हस्थ्यापात्तानां प्रतिपत्तिकृत्का ''अग्नीनात्मनि वैतानानिति'' (६।२५)। यत्त यावज्ञीवश्रुतै। सत्यां कथमग्नीनां त्याग इति —एतचातुराश्रम्यानुक्रमणप्रकरणे निरूपयिष्यते।

अन्ये पुनराहुः। होमो प्राम्यानामन्नानां प्रतिषिद्धः, न तु देवताद्यर्थ उपयोगः। ननु च ''यजमानपश्चमा इडां भच्चयन्तीति'' तत्रापि विद्यते भचः। सत्यम्। स तु शास्त्रीयो न लौकिक:। लौकिकस्य च प्रतिषेध: 'संत्यज्येति'। प्रामप्रवेशश्च तस्य तदर्थो न विरुध्यते। तथा वच्यति 'भामादाहृत्य वाऽश्रोयादिति'' (६।२८)।

तदेतदसत्। 'मुन्यन्नेरिति' विधानात्।

तदेवं श्राविषकेनाग्निमाधायेत्यादि सर्वमुपपन्नम्।

तथाहि ''अग्निहोत्रं समादायेति'' पठ्यते (६।४), न तु संत्यज्येति । समारोपग्रमपि मुमूर्षोस्तप्ततपसो वच्यते प्रथमप्रवासे । न च तुरायणादिशब्दानौ श्राविणकाग्निविषयत्वे कथंचिदुपपत्तिः। मृतभार्यस्य तदाधानं वाचिनकं भविष्यति। यदा वा ब्रह्मचर्यादेव वनवासमिच्छेत्तदा श्राविणकाधानम्।

तस्मादाहिताग्नेः सहाग्नि वनप्रस्थानं सभार्यस्य ।

तत्र च यथाविधि ब्रोह्यादिना श्रीतकर्मानुष्ठानम्। ब्रोह्यादीनामपि मुन्यन्नता क्यंचिद्रपपाद्या । ब्रोहियवावपि पवित्रम् ।

भार्यानिचेषश्चानाहितामे: कथंचित्स्मार्ते प्रा गित:। उभया: स्मार्द्भवात्। यस्य च हे भार्ये जाते एकया चामयो नीतास्तस्य द्वितीयां भार्या निचित्येति वचनम्। स्मन्दयन् । स्कन्दनं विध्यतिक्रमः, यथाविहितमनुष्ठानस्यासंपादनम् । एतच पादपूरणम् । योगत इत्येतदपि । योगत ग्रम्कन्दयन् युक्त्याऽविनाशयन् । युक्तिविधिरेव ॥ ६॥

दर्शेष्ट्याग्रयणं चैव चातुर्मास्यानि चाहरेतु ॥ तुरायणं च क्रमशे। दाक्षस्यायनमेव च ॥ १० ॥

दर्शेष्टिश्च स्नात्रयणं चेति समाहारद्वन्द्वः । चातुर्मास्यतुरायणदाचायणाः श्रीतकर्मविशेषवचनाः।

नित्या एव तुरायगादयः केषांचित् ॥ १० ॥

वासन्तशारदेर्भेध्येर्धुन्यन्नैः स्वयमाहतैः ॥ पुरोडाशांश्चरूंश्चेव विधिवन्निर्वपेत्पृथक् ॥ ११॥

यदा मुन्यन्नेरिति न पूर्वेश संबध्यते, तदा नास्ति चोद्यं 'वैतानिकानि कथं ब्रोह्यादि-चोदितानि क्रियेरन्"। अत्र चहपुराेडाशा वैखानसशास्त्रोक्ता एव वेदितव्याः।

भ्रध्याय: वसन्ते जायन्ते पच्यन्ते वा वासन्तानि । एवं शारदैर्मेध्यैरित्यनुवादः । स्वयमा-हृतैः। प्रतिग्रहादीनि वृत्तिकर्माणि निषिध्यन्ते। स्मार्तानामुक्तानां कर्मणामनुष्ठानार्थ पुनईत्यादिनापहरणम्।

विधिवत्पृयगितिपूर्ये ॥ ११ ॥

देवताभ्यस्तु तद्धुत्वा वन्यं मेध्यतरं हवि: ॥ शेषमात्मनि युद्धीत लवणं च स्वयं कृतम् ॥ १२ ॥

पर्वसु यहेवताभ्या दत्तं तिच्छिष्टमेव भत्तयेत्र शाक्तमूलफलादि । शेषमात्मिन युञ्जीत आत्मनिमित्तमुपयोजयेत्, आत्मार्थं शरीरिश्यसर्थेमित्यर्थः।

स्वयं कृतं च लवगं न सैन्धवादि निषेवेत ॥ १२ ॥

स्थलजीद्कशाकानि पुष्पमूलफलानि च ॥ मेध्यद्वक्षोद्भवान्यद्यात्स्नेहांश्च फलसंभवान् ॥ १३ ॥ स्थलजानि उदकजानि श्रद्यात् । तथा पुष्पमूलफलानि च ॥ १३॥

वर्जयेन्मधुमांसं च भौमानि कवकानि च ॥ भूस्तृणं शिग्रुकं चैव श्लेष्मातकफलानि च ॥ १४ ॥

भीमानि कवकानि । कवकशब्दः प्राग्व्याख्यातः छत्राकशब्दपर्यायः (५।१६)। तानि च कवकानि भृमी जायन्ते वृचकोटरादाविष । अतो विशेषणार्थ भीमग्रहणम्। ं 'समाचारविरोधो गृहस्थधर्मेषु चाविशेषेण कवकानां प्रतिषेधः। वानप्रस्थस्य च नियमातिशयो युक्तः"।

तस्माद्भौमानीति स्वतंत्रपदम् । तत्र गोजिह्विका नाम कश्चित्पदार्थो वनेचरार्था प्रसिद्धस्तद्विषयं बोद्धव्यम् । न तु यत्किचिद्भुविजातमात्रस्य ।

तत्समप्रायश्वित्तार्थः। कवकानां प्रतिषिद्धत्वात्पुन:प्रतिषेधा भूस्तृगादीनां भूस्तृणशियुक्शब्दौ शाकविशेषवचनौ वाहीकेषु प्रसिद्धौ ॥ १४ ॥

त्यजेदाश्वयुजे मासि मुन्यन्न' पूर्वसंचितम् ॥ जीर्णानि चैव वासांसि शाकमूलफलानि च ॥ १५ ॥

'षण्मासनिचय'—'समानिचय'पचयोराश्वयुजे त्यागः।

"नतु मुन्यन्नं ताबदेव संचेयं यत्कर्मपर्याप्तम् । तत्र नैवाधिकमस्ति । कस्य त्यागः ?" बच्यते । न शक्या तुला प्रहीतुमर्जनकाले । ध्रता यत्किचिदवशिष्टमस्ति तस्याश्व-युजे त्यागः।

जीर्गानि चैव वासांसि। अजीर्गानां नास्ति त्यागः॥ १५॥

[ 4B:

ग्रध्याय:

न फालकुष्टमश्चीयादुत्सृष्टमिप केनचित् ॥ न ग्रामजातान्यार्तोऽपि पुष्पाणि च फलानि च ॥ १६ ॥

आरण्यस्यापि फालकृष्टस्य प्रतिवेधः। श्रामजातान्यफालकृष्टान्यपि "संत्यज्य शान्यमाद्वारम्" इत्यनेन प्रतिवेधः पुष्पफलानां क्रियते नेापथागः। श्राम्याणां देवता-भ्यर्चनादी पुष्पफलानां निवेधः।

स्मार्नेडिप श्रन्थासंभवेऽण्यवश्यकर्तव्यत्वाद्देवताद्यर्चनस्य प्रतिनिधिवचेऽपि नोपादे-यमित्यर्थः । श्रिपशब्देः भिन्नक्रमेः द्रष्टव्यः—'पुष्पाण्यपि नोपादेयानि कि पुन-र्धान्यानि'। १६॥

> अग्निपक्वाशना वा स्यात्कालपक्वभुगेव वा ॥ अश्मकुट्टो भवेद्वाऽपि दन्तालूखिकोऽपि वा ॥ १७ ॥

अग्निना पकं शाकौदनादि, तदशनं यस्य सो **ऽग्निपका शनः**। कालं स्वयमेव यत्पकं तदेव भुजात वार्चं फलम्।

श्रयवा धान्यानामेव नीवारादीनां निष्पिष्येदं भक्तणम्। श्रश्मभिः पाषाणैः कुट्ट-यित्वा पिष्टक्तपं कृत्वा भुक्षोत । यद्वा यदृतूपपन्नं वृन्तकादिभिर्विहिस्तुषकपाटकं तदश्मभि-रपनीय कवाटमन्तःफलं भक्तयेत् ।

दन्ता उल्लालं श्रस्य दन्ते। लूखिलकः। दन्तैस्तुषकवाटमपनीय भच्चयेत्। श्रस्रत्यपि संस्कारे स न कर्तव्यः। यदि वा पूर्ववदशनविशेषोपलच्चणम्—'तादृशमश्रा-याद्यदस्य दन्ता एव उल्लालकार्यमवघातं संपाद्यन्ति'॥ १७॥

> सद्यः प्रक्षालको वा स्यान्माससंचियकोऽपि वा ॥ षण्मासनिचयो वा स्यात्समानिचय एव वा ॥ १८ ॥

यत्पूर्वमशनमुक्तं तदैकाहिकभोजनपर्याप्तमेवार्जयेत् । मासोपयोगी वा सञ्चयो मास-पर्याप्तः सञ्चयो 'माससञ्चयः' । सोऽस्यास्तीति ठन् कर्तव्यः । यदि वा माससञ्चयक इति बहुत्रीहिसमासे।ऽत्र कर्तव्यः, 'मासपर्याप्तः सञ्चयोऽस्येति' ।

एवमुत्तरयोरिय ॥ १८ ॥

नक्तं चान्नं समश्रीयादिवा वाऽऽहृत्य शक्तितः ॥ चतुर्थकालिका वा स्यात्स्याद्वाऽप्यष्टमकालिकः ॥ १९ ॥

द्विभीजनस्य पुरुषार्थतया विद्वितःवादन्यतरस्मिन्काले निवृत्तिर्विधीयते । यथा यथा वयोऽतिकामति तथा तथा भोजनकालं जह्यात् । चतुर्थमप्यष्टमावधिकतयाऽऽश्रयेत् । त्रोण्यहोरात्राण्यतीत्य चतुर्थेऽहिनिसायं भुका-नोऽष्टमकालिका भवति।भे।जनस्य प्रकृतत्वात्तद्विषयश्चतुर्थकालसम्बन्धः प्रतीयते॥१६॥

चान्द्रायणविधानैर्वा शुक्तकृष्णे च वर्तयेत् ॥ पक्षान्तयोर्वोऽप्यश्रीयाद्यवागुं काथितां सकृत् ॥ २० ॥

पन्नान्ती पूर्णमास्यमावास्ये। धत्र श्रितां यवाशूमश्रीयात्। सकृदिति सायं प्रातनी ॥ २०॥

पुष्पमूलफलैर्वाऽपि केवलैर्वर्तयेत्सदा ॥ कालपक्वैः स्वयं शीर्णै वैंखानसमते स्थितः ॥ २१ ॥

कालपकः । पनसादीनां ऋग्निनाऽपि पाकः क्रियते तन्निषेघार्थम् । तदमिपकं गृहस्थस्यानिषिद्धम् ।

वैखानसं नाम शास्त्रम्, यत्र वानप्रस्थस्य धर्मा विहिताः तेषां मते स्थितः । अन्या-मिष तच्छास्त्रोक्तां चर्यां शिचेत ॥ २१ ॥

> भूमे। विपरिवर्तेत तिष्ठेद्वा पपदैर्दिनम् ॥ स्थानासनाभ्यां विहरेत्सवनेषूपयन्नपः॥ २२ ॥

विपरिवर्तनं केवलायां भूमावेकेन पार्श्वेन निषद्य पुनः पार्श्वान्तरेणावस्थानम् । आहारविद्यारकाली वर्जियत्वा एवं वर्तेत, नोपविशेन्न च क्रमेत् । न शब्यायां नासने न भित्ती निषीदेदित्यर्थः ।

प्रपदेः पादाशैर्वा तिष्ठेत्।

स्थानासनाभ्यां च दिने। रात्रौ तु केवलस्थिण्डलशायितां वच्यति।

सवनेषु पातर्मध्यन्दिनापराह्णेषु उपयत्नप इति च । असम्भवे नद्यादीनामुद्धृते।द-केनापि स्नानं दर्शयति (६।२६) ॥ २२॥

ग्रीष्मे पञ्चतपास्तु स्याद्वर्षास्त्रभावकाशिकः॥ श्राद्रवासास्तु हेमन्ते क्रमशे वर्धयंस्तपः॥ २३॥

पश्चिभरात्मानं तापयेत् । चतसृषु दित्तु भग्नीन्त्सिन्निधाप्य मध्ये तिष्ठेदुपरिष्टा-दादित्यतापं सेवेत ।

प्रावृत्यभ्राण्येवावकाश आश्रयः, यस्मिन्देशे देवे वर्षति तं प्रदेशमाश्रयेद्वर्षनिवारणार्थे छत्रवस्त्रादि न गृह्णीयात् ।

हेमन्ते । शीतायलचणार्थम् । एतेन शिशिरेऽप्येष एव विधिः त्रार्द्रवासस्त्वम् । क्रमशः क्रमेण ॥ २३ ॥ विष्ठः

उपस्पृशंस्त्रिपवणं पितृन्देवांश्च तर्पयेत् ॥ तपश्चरंश्चोग्रतरं शोषयेद्देहमात्मनः ॥ २४ ॥

## उपस्पर्धनं स्नानम्।

ध्रन्यदिष अर्ध्वबाह्वादि मासोपवासद्वादशरात्रादि तपः। उग्रतरं प्रकृष्टतरं शरीर-पीडाजननं कुर्वन् शोषयेच्छरीरम् ॥ २४ ॥

> त्रमीनात्मनि वैतानांत्समारोप्य यथाविधि ॥ त्रमग्निरनिकेतः स्यान्मुनिर्मलफलाञ्चनः ॥ २५ ॥

विताने भवा वेतानाः श्रौताः । तान्समारोपयेद्धस्मपानादिविधानेन । धात्मिन समारोपग्रविधिश्च श्रवग्रकादवगन्तव्यः ।

चिरकालं यदा तपश्चिरतं भवति, सप्तत्यवस्थां वयः प्राप्तं, तदा वानप्रस्थ एव सन्'अनिप्रतिकेतः' पर्णकुटीं निवासार्था जहात्। क तहासीत । उपरिष्टाद्वच्यति "वृत्त-मृत्तनिकेतन" इति (६। २६)।

'मुनिः' 'स्यादिति' संबध्यते । तेनायमर्थे उक्तो भवति—वाङ्नियमं कुर्यादिति । मीनव्रतधारी नियतवागुच्यते लोके ।

सूलफलाशनः । अन्यात्रनिवृत्त्यर्थमेतत् । नीवारादीन्यारण्यान्यपि नाश्रीयात् ॥२५॥

श्रमयतः सुखार्थेषु ब्रह्मचारी धराशयः ॥ शरणेष्वममश्चैव वृक्षमुलनिकेतनः ॥ २६ ॥

सुखप्रयोजनेषु वस्तुषु प्रयत्नं न कुर्यात्। आतपपीडितः छायां ने।पसपैत्। शीतार्दिता नाग्निं समिन्धीत । यदि तु दैवे।पपादितादित्यतापादिना शीतादिदुःखनिष्ट- त्तिभवतीत्यत्रैव दुःखापनेदः कियते, न निषिध्यते । वर्षादिकालादन्यत्रैतद्विधीयते । तत्र प्रतिपन्नस्य धर्मस्य विधानात् ।

अधवा व्याधितस्तस्यौषधप्रयत्नो निवार्यते । व्याधिनिवृत्तिरिप 'सुखं' उच्यते । अतस्तन्निवृत्त्यर्थं यत्नं न कुर्यात् ।

धराश्यः केवलैस्तृशैराच्छादिते स्थण्डिले शयीत।

श्रर्गोष्वाश्रयेषु गृहवृत्तमूलादिषु ममकारमात्मीयाभिनिवेशं न कुर्यात् ।

वृच्चमूलानि निकेतनं गृहस्थानीयं कुर्यात् । तदसम्भवे शिलातलगुद्दादयोऽपि विहिताः ॥ २६ ॥ तापसेष्वेव विषेषु यात्रिकं भैक्षमाहरेत् ॥
गृहमोधषु चान्येषु द्विजेषु वनवासिषु ॥ २७ ॥

मनुस्मृतिः।

पञ्चम्यर्थे सप्तमी। तापसेभ्यः फन्नमूलासम्भवे भेक्षमाहरेत्। गृहमेधिभ्यो गृहस्थेभ्यो वा वनवासिभ्यः।

याजिकं यावता सौहित्यं भवति ॥ २७ ॥ ध्रम्भवे त

> ग्रामादाहृत्य वाऽश्लीयादृष्टी ग्रासान्वने वसन् ॥ प्रतिगृह्य पुटेनैव पाणिना शकलेन वा ॥ २८ ॥

प्रासम्बद्धान्न मूलफलभिच्चैव, प्राम्यान्नाशनमन्यासम्भवेऽनेनानुज्ञातम् । गृहीत्वा पुटेनैव पाणिना भाजनरिहतेन । शकलेन शरावाद्येकदेशखण्डेन ॥ २८ ॥

एताश्चान्याश्च सेवेत दीक्षा विश्रो वने वसन् ॥ विविधाश्चीपनिषदीरात्मसंसिद्धये श्रुतीः ॥ २९ ॥

एता दीक्षा नियमानन्यांश्चान्तर्जलस्थानचत्तुर्निमीलनादिकं सेवेत । श्रुतीरौपनिषदीः रहस्याधिकारपठितानि वेदवाक्यानि अधीयीत चिन्तयेद्भाव-येच अतिस्थित् ये । ब्रह्मप्राप्यर्थे वा उपासना उक्ताः ।

विविधा इत्यनुवादः ॥ २६ ॥

ऋषिभिर्ज्ञाह्मणैश्चैव गृहस्थैरेव सेविता: ॥ विद्यातपोविदृद्ध्यर्थं शरीरस्य च शुद्धये ॥ ३० ॥

ध्रविशेषेणोक्ता ग्रन्याश्च सेवेत । शाक्यपाशुपतादिदीचादिसेवनमपि प्राप्तं तिन्निषेधित । चृषिभिर्महाभारते संतप्यमानाद्यैः सेविता वर्ण्यन्ते । ब्राह्मणेश्च गृहस्थैर्याः सेविताः । वदुक्तम् "उत्तरेषां चैतदविरोधीति" (गैतिमीये ३ । ६ ) ।

विद्या आत्मैकत्वविज्ञानम्, तच्छुतिसेवनेन वृद्धिं नयेत् दृढीकुर्यात् । श्रारीरस्य च शुद्धये भाहारनियमदीचाः सेवेत ॥ ३० ॥

अपराजितां वाऽऽस्थाय व्रजेदिशमजिह्मगः ॥ आ निपाताच्छरीरस्य युक्तो वार्यनिलाशनः ॥ ३१ ॥

प्राच्या उदीच्याश्च दिशोरन्तरालमपराजिता दिक् लोके वैशानीत्युच्यते । दिश-मास्याय । चेतसि निधाय 'एषा मया गन्तव्येति' ततस्तामेव व्रजेत् ।

ग्रध्याय: ]

400

स्रजिह्मगः अफुटिबगामी। श्वत्रनदीस्रोतांसि न परिहरेत्।

स्रा निपाताच्छरीरस्य युक्तो वार्यनिलाशनः। प्राच्या उदीच्याश्च गमनविधिरयम्। यावत्र पतित ताबद्वायुभचोऽम्बुभचश्च स्यात्। युक्तः योगशा-स्त्रैरात्मानं युक्त्वा।

तदेतन्महाप्रस्थानमुच्यते ॥ ३१ ॥

श्रासां महर्षिचर्याणां त्यक्तवाऽन्यतमया तनुम् ॥ वीतशोकभया विषो ब्रह्मलाके महीयते ॥ ३२ ॥

पूर्वोक्तानि तपांसि महाप्रस्थानं चानन्तरे।कं महर्षिचर्या । आसामन्यतमया नदीप्रवेशेन भृगुप्रपतनेनाग्निप्रवेशेनाहारनिवृत्त्या वा शरीरं त्यजेत् ।

अस्य फलं वीतशोकभयस्य ब्रह्मलोकप्राप्तिः। नरकादिदुःखानुभवः 'शोकः'। 'भयं' नरकं गमिष्यामीति। तदस्य व्येति। अव्यवधानेनैव, नार्चिरादिक्रमेण, ब्रह्मलोकं प्राप्नोति।

इह स्थानविशेषो 'ब्रह्मलोकः', स्वर्गादिप निरितशयस्तत्र महीयते पूज्यमान आस्ते। न तु ब्रह्मणः स्वाराज्यं प्राप्नोति, लोकप्रहणात्। चतुर्थे ह्याश्रमे मोचं वच्यति। न कोवलकर्मकृतो मोच इत्याहुः।

नतु चास्याप्युक्तं ''विविधाश्चौपनिषदीरात्मसंसिद्धयं श्रुतीरिति''। ध्रात्मसंसिद्धिश्च भ्रात्मोपासनतया तद्भावापत्तिः। न ह्यन्यः संसिद्धिशब्दस्यार्थे उपपद्यते। ध्रौप-निषदीषु श्रुतिषु तद्भाव्यं योगिनामात्मानं ''ब्रह्मसंस्थेरऽमृतत्वमेतीति'' च। 'श्रथ सायुज्यं गच्छतीत्यादि'।

श्रथोच्यते—"श्रन्या श्रपि तपःसिद्धयः श्रूयन्ते । 'स यदि पितृलोककामो भवति' इत्यादि संकल्पितार्थोपपादिता साष्टिता सालोक्यं च पुरुषस्य भविष्यति । न पुनर्मोच्च इति' । तदयुक्तं विशेषाभावात् । यथैव परिमितकलासूपासनास्वधिक्रियते एवममृत-त्वप्राप्तावपि । न कचिच्छू यते परिव्राजकेनैवोपासनान्यद्वैतविषयाणि कर्तव्यानि ।

'नतु च ''त्रयो धर्मस्कन्धाः'' इत्युपक्रम्य ''यज्ञोऽध्ययनं दानम्'' इत्यनेन गृहस्थ-धर्मा उक्ताः । तप एवेत्यनेन वानप्रस्थः । ब्रह्मचार्याचार्यकुलवासीत्यनेन नैष्टिकः । ब्रह्मसंस्थ इत्यनेन परिव्राजकः । एतेषां त्रयाणां पुण्यलोका उक्ताः । पारिशेष्यादेत-द्वातिरिक्तस्यामृतत्वम्' ।

नैवम्। ब्रह्मीय संतिष्ठते प्रयतते तत्परस्य ब्रह्मसंस्थस्य यौगिकत्वादस्य शब्दस्य। 'नतु च यदि सर्वेषामधिकारस्तदैतावदेव वक्तव्यं ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेतीति'।

नैवम् । स्राश्रमाणां स्वविधिवाक्यावगतं फलं संपत्त्विष्यः पुण्यलोका भवन्तीति श्रह्मसंस्थस्य तदाश्रमावस्थितस्यैवामृतत्वमपुनरावृत्तिलत्त्रणं विधीयते ।

"ननु चाद्वैतरूपं ब्रह्मे त्यात्मविदः । स च निवृत्तकर्माख्यः । आश्रमाश्च प्रवृत्त-मार्गाख्याः क्रियाकारकपलभेदानुष्ठानात्मकाः । तत्राद्वैतात्मविज्ञाने समानभेदाश्रयाणि च गृहस्थाद्यग्निहोत्रकर्मादीनीति परस्परविरोधः।"

ध्रत्रोच्यते । समानमेतत् पारित्राज्येऽपि यमनियमानामिष्टत्वात्ते च भेदाश्रयाः । ध्रयाप्युच्येत 'कर्मसंन्यासिनो निवृत्तिमार्गावस्थायिनो नैव केचिच्छास्त्रार्थविधयः सन्ति'।

नायं शास्त्रार्थः। प्रहंकारममकारत्याग एव संन्यास्रो वच्यते, नाशेषशास्त्रार्थत्यागः। तस्यापि ज्ञुधासुपहतस्य भिचादौ प्रवर्तमानस्यास्त्येव क्रियाकारकसम्बन्धः। तत्र लौकिके दृष्टार्थभेदे प्रवर्तमानस्य प्रद्वैतात्मविज्ञानभावनमविक्द्यम्। शास्त्रोये त्विप्रहोत्रादौ विरोधादिति को युक्तकार्येवं वदेत्।

स्रशेष्टियते—"ज्ञुधाद्युपहतस्यायद्वैतत्यागा विरोधिना भाजनेन तावत्काल एव । यथा-ऽन्धतमसि चिलतस्य गच्छतः कण्टकप्रदेशे पादन्यासः स्रवितरि पुनक्दिते लब्धप्रकाशस्य पुनन्याय्यमेवाध्वन्यस्याकण्टकेऽवस्थानम् । तथा ज्ञुधाद्युपघाते विच्छिन्नात्मविज्ञानस्य ज्ञायमालोकस्थानीयायां ज्ञुन्निवृत्तौ पुनद्वदंसंस्कारवशादद्वौत एवावस्थानमिति।"

तत्तापसेऽप्यिविरुद्धम् । गृहस्थस्यापि पुत्रहारादितदुपासनमविरुद्धम् ।
"बहुव्यापारतस्तु भेदस्नात्म्यता गतस्य कुते।ऽद्वैतसंस्कारोत्पत्तिः"।
उक्तं च गृहस्थधर्मेषु "एकाकी चिन्तयेदिति" ( घ० ४ ऋो० २५८ ) । तथा
"पुत्रे सर्व समासज्येति" ( घ० ४ ऋो० २५७ ) ।

''ननु च 'तस्मादुह न पुरायुषः स्वःकामी प्रेयात्' इति श्रुतिः । तत्र कुते। वान-प्रस्थस्य शरीरत्यागः । न हि सा श्रुतिर्वानप्रस्थादन्यत्रानया स्मृत्या विषय उपस्थापयितुं शक्यते । बलीयसी हि श्रुतिः । सा च स्मृत्यनुरोधेन न संकोचमहिति' ।

उच्यते—जरसा विशीर्धस्यानिष्टसंदर्शनादिना वा विदिते प्रत्यासन्ने मृत्या सुमूर्घता न श्रुतिविरोधः। एवं हि तत्र श्रूयते "न पुरायुष" इति । अवस्थाविशेषे हानभिप्रेते मर्ग्ये एतावदेवावच्यत् "न स्वःकामी प्रेयादिति"। धरिष्टोपदेशश्चोपनिषत्स्वेवमर्थ-वान्भवति । यस्य त्वेतिश्रमित्तं मर्ग्यं नास्ति ॥ ३२ ॥

वनेषु च विह्त्यैवं तृतीयं भागमायुषः ॥ चतुर्थमायुषो भागं त्यक्त्वा सङ्गान्परित्रजेत् ॥ ३३ ॥ इतःप्रभृति चतुर्थाश्रममतिः।

YOU

तृतीयं भागमिति । किचत्कालं स्थित्वेत्यर्थः । यावता काल्वेन तपः सुनप्तं भवति विषयाभिलाषश्च सर्वो निवृत्तः । न हि सुख्यतृतीय आसुषो भाग पवानेन शक्यो ज्ञातुम् । न हि वर्षशतापेचाऽऽश्रमाणां, यता वलीपलितापत्योत्पत्ती तृतीयाश्रम-प्रतिपत्तौ काल उक्तः । न च सर्वस्य पञ्चाशद्वर्षदेशीयस्य तदुत्पद्यते । उक्तं चान्यत्र "तपसि ऋद्धे परिव्रजेदिति" ।

"ननु च यथाऽन्येषामाश्रमाणां कालो विष्टतो प्रहणान्तं ब्रह्मचर्य, वलीपिलताद्यविष्ट्यम्, नैविमिह्न कश्चित्परिच्छेदहेतुरिला। यदि यथाश्रुतं 'तृतीयो भागः' समा- श्रियेत, यच 'तपिस ऋद्ध' इति, तत्रापि कालापेचा युक्तैव। न ज्ञायते कियता तपसा ऋद्धिर्भवति। अतः कालपरिच्छेदो वचनाईः"।

उक्तमत्र न शतवर्षापेच्चया तृतीयायुर्भागनिश्चयः संभवति । उक्तश्च कालः—'काय-पाके प्रव्रज्या प्रतिपत्तव्या' । यावता तपसा यावति च वयसि पुनर्भदष्टद्धिर्नाशंक्यते तदा परिव्रजेत् ।

विह्नत्यासित्वा यथोक्तं विधिमनुष्ठायेति यावत् । संगत्यागश्च ममताऽपरिष्रहः एकारामता ॥ ३३ ॥

त्राश्रमादाश्रमं गत्वा हुतहोमो जितेन्द्रियः ॥ भिक्षाबल्पिरिश्रान्तः प्रवजन पेत्य वर्धते ॥ ३४ ॥

समुचयपचमुपोद्वलयति आश्रमादाश्रममिति। गृहस्थाश्रमाद्वानप्रस्थाश्रमं गत्वा हुतहोम उभयोरप्याश्रमयोर्यहा जितेन्द्रियस्तदा परिव्रजेत्। प्रेत्य वर्धते मृत्वा विभृत्यितशयं प्राप्नोति।

भिक्षावित्वानेन परिश्रान्तः चिरम्। धाश्रमधर्मानुवादोऽयम् ॥ ३४॥

ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेशयेत् ॥ त्रमपाकृत्य मोक्षं तु सेवमानो व्रजत्यधः ॥ ३५ ॥

ग्रपाकरणं ऋणसंशुद्धिः।

मनो मोस्ते निवेश्ययेत्। मोच्चशब्देन प्रव्रज्याश्रमी लच्यते। तत्र प्राधान्येन मोचैकफलतोच्यते। न तथाऽन्येष्वाश्रमेषु। अतो 'मोचः' परिव्रज्या॥ ३५॥ कानि पुनस्तानि त्रीणि ऋणान्यत आह—

> अधीत्य विधिवद्वेदान्युत्रांश्चोत्पाद्य धर्मतः ॥ इष्ट्रा च शक्तितो यज्ञैर्मनो मोक्षे निवेशयेत् ॥ ३६ ॥

''त्रिभिर्ऋणीऋ णवाञायते यज्ञेन देवेभ्यः प्रजया पितृभ्यः स्वाध्यायेनिर्धिभ्यः'' इति श्रुत्यनुवादिनी स्मृतिरियम् ।

"ननु च 'गृही भूत्वा प्रव्रजेदथवेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेत्' इति जाबालश्रुतिः'। उच्यते । उत्पत्तिमात्रमाश्रित्योक्तमुदाहरित । तत्रेदं विकथ्यते "श्रनुत्पाद्य तथा प्रजामिति"।

"यद्येषा श्रुतिरस्ति किंतहि<sup>९</sup>"।

ग्रध्याय:

इदमुच्यते । प्रत्यचिधानाद्गार्हस्थ्यस्येति । प्रत्रजेदिति—तेन तु प्रत्रजितेनेमानि कर्माणि कर्तव्यान्यनया वेतिकर्तव्यतयरेयेतन्नास्ति । गृहस्थस्य त्विमहोत्रादीनि साङ्गकला-पान्याम्नातानीत्येतदभिप्रायमेतत् । ये त्वेतां श्रुतिमदृष्टा स्मार्ता एव नैष्टिकाद्दयस्ते च गृहस्थाश्रमेण प्रत्यचन्नश्रुतिविधानेन बाध्यन्ते ।

ये च क्वीबाद्यनिषक्ठतिवषयतया स्मृतिवाक्यानामर्थवत्तां वर्णयन्ति तेषामिमप्रायं न विद्याः। यदि तावत् — ''ग्राज्यावेच्याविष्णुक्रमाद्यङ्गाशक्तौ श्रौतेषु नाधिक्रियते, यतस्तयाविधाङ्गयुक्तं कर्म यः संपादियतुं समर्थस्तं प्रत्यधिकारश्रुतीनामर्थवन्त्वे जाते न तदसमर्थमिष कुर्वीत''—इति। यद्येवं स्मार्तेष्विप नैष्ठिकस्य गुर्वर्धमुदकुम्भाद्याहरणं भैचपरिचरणम्, —पारित्राज्येऽपि 'न द्वितीयामिप रात्रिं प्रामे वसेदिति'—कुतः पंग्वन्धयोः
स्मार्तकर्मक्रमाधिकारः। डपनयनं चैषामित्ति लिङ्गम्। तत् एषां विवाहार्थनं ''यद्यर्थिता तु दारैरिति'' (६। २०३)। यद्यप्युपनयनमादित्यदर्शनमिप्रदिचिणं परीत्येति च विहितम्, यता नानुपनीतस्य विवाहसम्भवे। त्रात्यत्वात्, ग्रतो यावच्छम्यं गुरुशुः
श्रूषणं विगुण्णमिप ब्रह्मचर्यमेवमित्ता। क्लीबस्य तु प्रकृतेरनुपनेयतैव। स च पतितश्च
न कचिद्धिकृतः। तस्मादनिधकृतविषयं पारित्राज्यं नैष्ठिकता चिति न मनः परितेषमाद्धाति।

सत्यं उदितहोमनिन्दावद्भविष्यति । समुचयपत्तमाश्रित्य 'श्रनपाकृत्येति' निन्दा-वचनम्, न पुनः प्रतिषेध एव । श्रथवा यदाऽकृतदारपरिप्रहस्य प्रश्रज्यायामिकार इत्येवमेतन्नेयम् ॥ ३६ ॥

> अनधीत्य द्विजो वेदाननुत्पाद्य तथा प्रजाम् ॥ अनिष्टा चैव यज्ञैश्र मोक्षमिच्छन् व्रजत्यथः ॥ ३७ ॥

यज्ञेराहितामिर्नित्यैः पश्चसोमैः ॥ ३७ ॥

याजापत्यां निरुप्येष्टिं सार्ववेदसदक्षिणाम् ॥ त्रात्मन्यग्रीन्त्समारोप्य ब्राह्मणः पत्रजेद्गृहात् ॥ ३८ ॥ प्राजापत्याऽध्वर्युवेदे विहिता। तस्यां च सर्वस्वदानं विहितम्। तां कृत्वा-ऽज्यान्यग्रयः समारोप्यन्ते। समारोपयोऽपि विधिस्तत एवावगन्तव्यः।

सार्वदेसं दिचाणाऽस्यास्तीत्यन्यपदार्थः। 'वेदो' धनम्, तत्सर्वे देयम्। इदमर्थे विहितः स्वार्थिको वा प्रज्ञादेराकृतिगणत्वात्।

ध्रन्ये तु पुरुषमेधं प्राजापत्यामिष्टिमाहुः। तत्र ''ब्रह्मणे ब्राह्मणमालभत'' इति प्रथमः पश्चः, ब्रह्मा च प्रजापतिः, मुख्येन व्यपदेशप्रवृत्तेः 'प्राजापत्यः' पुरुषमेधः। सर्वस्वदानमग्रिसमारोपणं प्रव्रज्या च तत्रैव विद्विता। एवं हि तत्र श्रुतिः ''ध्रथात्म-न्यग्नीन्त्समारोप्य तत्रारोपणेनादित्योपस्थानादपेचमाणैररण्यमभित्रेयात्तदैव देवमनुष्येभ्यः स्थिरो भवतीति।''

यतु—''द्यात्मन्यग्नीन्त्समारोप्य प्रव्रज्यया व्यपिदेष्टा, अथाह एत एव आत्मनी यज्ञा, इत्यतस्तन्मरणात्तस्यै दत्ता 'ध्रात्मन्येव समारोपिता' भवन्ति । अतो भार्योमरणपत्ते प्रव्रज्या, नावश्यं पुनर्दारिक्रयेति''—तन्त । किंतु तस्याः पूर्वमरणे भार्यायै दत्वाऽग्नीन-त्यकर्मणीति पठितमिति वक्तव्यमिति । पौरुषेयो ह्ययं प्रन्थो न वेदो, येनोक्तमुपालभेम-हीति परिहारः स्यात् ॥ ३८ ॥

या दत्त्वा सर्वभूतेभ्यः पत्रजत्यभयं गृहात् ॥ तस्य तेजोमया लोका भवन्ति ब्रह्मवादिनः ॥ ३९ ॥

गार्हस्थ्यनिन्दया चतुर्थाश्रमप्रशंसा । यज्ञे हि पश्चेता इन्यन्ते । "प्ररोहधर्मका-श्चेतना" इति दर्शने तृश्रीषधीनां छेद इत्येतद्भूतभयम् । तद्गृहात्प्रव्रजितस्य समारे।पिता-ग्नेर्नास्तीत्युक्तम् । ग्रभ्यं सर्वभूतेभ्या दत्वेति । श्रनेनाशुष्काणां तृणपलाशाना-मनुपादानमाह ।

तेजामया नित्यप्रकाशा: । उदयास्तमयौ यत्रादित्यस्य न विभाव्येते । यथोक्तं "त्रत ऊर्ध्वमादित्यो नैवादेति न वाऽस्तमेति" इत्युपनिषत्स्वत्येवमाहुर्वचासि ॥ ३ ॥

> यस्मादण्वपि भूतानां द्विजान्नोत्पद्यते भयम् ॥ तस्य देहाद्विमुक्तस्य भयं नास्ति कुतक्वन ॥ ४०॥

एष एवार्थ: पुनरुक्त:।

480

देहाद्विमुक्तस्य वार्तमानिकं शरीरं यस्य पततीत्वर्थः ॥ ४० ॥

त्रागाराद्भिनिष्कान्तः पवित्रोपचिता मुनिः ॥ समुपेढिषु कामेषु निरपेक्षः परित्रजेत् ॥ ४१ ॥ पविचेर्भन्त्रजपैर्दर्भकमण्डलुकृष्णाजिनैस्पचिता युक्तः । श्रयवा पावनैः कुच्छूैः । मुनिर्किचिद्वादी ।

समुपेढिषु उपहृतेषु केनचित्कामेषु स्पृह्यायिषु मृष्टभोजनादिषु यहच्छाते। गीतादिशब्देषु सन्निहितेषु पुत्रादिषु वा समुपिश्यतेषु निरपेक्षो भवेत्। नैतांश्चिरं स्निग्धेन चत्तुषा पश्येन्नाकर्णयेन्न तै: सहासीत ॥ ४१ ॥

यत आह

ग्रध्याय:

एक एव चरेन्नित्यं सिद्धचर्थमसहायवान् ॥ सिद्धमेकस्य संपश्यन्न जहाति न हीयते ॥ ४२ ॥

एकारामताऽनेन विधीयते । एक एवेत्यनेन पूर्वसंस्तुतपरित्याग उच्यते ।

श्रमहायवानिति भृत्यादेः पूर्वस्यापि परिग्रहो न कर्तव्यः । संविद्रागद्वेषविनि-र्भुक्तस्य सर्वसमता एवं भवति । स्रन्यथा एष एव भृत्यादिरन्तिकस्थः, तत्रैवं बुद्धिः स्यात् 'श्रयं मदोयो नायमिति' । एष एव संगोऽविधिहेतुर्यथा त्वेष संपत्स्यते यदा न जहाति, न कचित्पुत्रादिस्तेन त्यक्तो भवति । श्रतो न हीयते न वियुज्यते पुत्रादि-भिस्तद्वियोगदुःखं नासादयति । इतरथा संगात्पुनस्त्यागे महदुःखम् । न तस्य कश्चिन्नियते, स न कस्यचिदिति । ४२ ॥

> त्रनित्रतिकेतः स्याद्ग्राममन्नार्थमाश्रयेत् ॥ उपेक्षकोऽसांचियको मुनिर्भावसमाहितः ॥ ४३ ॥

श्रीतानामग्रोनां पूर्वमभाव उक्तोऽनेन गाईस्थ्यस्योच्यते । अथवा पाकप्रतिषेधोऽय-मभन्यर्थस्य चेन्धनस्य शोतादिनिवृत्तिप्रयोजनस्य ।

निकेता गृहम्।

ग्राममेका रात्रिमद्गार्थमाश्रयेत्। कृतप्रयोजने। इरण्ये शेषं कालम्। एषा चैकरात्रिर्धामे गीतमेनोक्ता। तत्र यदि समया प्रामं तदा द्वार्थ एव प्रवेशः। अथ दूरत- द्व स्तदेका रात्रि वसेत्। द्वितीयामरण्ये संभावयेत्।

उपेक्षकः श्रचेतनेष्विप भावेषु कमण्डल्वादिषु, न तन्निजायत्तं क्रुर्यात् । श्रयवा शरीरस्य व्याधिप्रतीकारं न कुर्यात् ।

धन्ये त्वसङ्कुसुक इति पठन्ति । ध्रस्थिरः 'सङ्क्षुसुकः', तिम्रपेधेन चित्तवृत्तिधैर्यसुप-दिशति ।

मुनि: संयतवागिन्द्रियः ।

कपालं द्वसमूलानि कुचैलमसहायता ॥ समता चैव सर्वस्मिन्नेतन्मुक्तस्य लक्षणम् ॥ ४४ ॥

भिचाभोजनमात्रं कपालं कर्परम् । निकेते। वृक्षमूलानि । कुचैलं स्थूलजीर्ध-वस्त्रखण्डम् । समता शत्रौ मित्रे उभयरूपरहिते खात्मनि च । मुक्तस्य लक्षणम् । अचिरप्राप्यता मोचस्योच्यते, न पुनरियतैव मुक्तो भवति ॥ ४४ ॥

> नाभिनन्देत परणं नाभिनन्देत जीवितम् ॥ कालमेव प्रतीक्षेत निर्वेशं भृतको यथा ॥ ४५ ॥

अनेनाक्लेशिताऽभिहिता।

485

न मरणं कामयेत । नावि ज्ञानातिशयलाभार्थी जीवितम् । कालसेव प्रतीस् त । यद्यदा भविष्यति तत्तदैवास्त्विति चिन्तयेत् ।

यथा भृतका निर्वेश्यम् । भृतिं गृहीत्वा कालं परिपालयति, श्रहरेतस्य मया कर्त्तव्यमिति, नान्तरा विच्छेदे मूल्यलाभः, एवं संसारचयाच्छरीरपाते मोचो भवत्येतेन विधिना, न स्वेच्छावृत्तेन ॥ ४५ ॥

दृष्टिपूतं न्यसेत्पादं वस्त्रपूतं जलं पिवेत् ॥ सत्यपूतां वदेद्वाचं मनःपूतं समाचरेत् ॥ ४६ ॥

चच्चषा मार्ग निरूप्य यस्मिनप्रदेशे प्राणिनः पीडां न गच्छन्ति तत्र पादं निद्ध्यात् । सत्यां वाचं वदेदिति सिद्धे पूतप्रहणं सत्यशब्दस्योपलचणतां दर्शयति । तेना-पविद्धं भवति ।

मनसा पूता मनःपूतः सदा स्यात् । परद्रव्याभिध्यानादि न कुर्यात् ॥ ४६ ॥

अतिवादिस्तितिक्षेत नावमन्येत कंचन ॥ न चेमं देइमाश्रित्य वैरं कुर्वीत केनचित् ॥ ४७ ॥

शास्त्रमतिकम्य यः कश्चिद्वदति सोऽतिवादः प्रप्रियाकोशः।

तितिस्तेत चमेत, न प्रत्याक्रोशेत्। न च मनसा क्रुध्येतेत्यता वच्यित "झाकुष्टः कुशलं वहेत्" इति। धनेन मनसः चोभो विनिवार्यते, न कुशलशब्दाभिधानं विधी-यते। तदा हि मिध्यावाही स्यादन्यदृदयेऽन्यत्तु वाचा वदन्।

नावमन्येतेति । धवज्ञानं न कस्यचित्कुर्यात् । गुर्वादिपूजनं नातिकामेत् ।

न चेमं देहम्, यदि कश्चित्प्रहरेच्छरीरे, तेन सह वैरं कुर्यात्। 'किमनेन मे शरीरेख नष्टेनानष्टेन वा, तेजोमयं मे शरीरं भवत्विति' ध्यायेत्।। ४७॥

मनुश्मृतिः।

क्रुद्धचन्तं न पतिक्रुध्येदाक्रुष्टः क्रुशलं वदेत् ॥ सप्तद्वारावकीर्णाः च न वाचमनृतां वदेत् ॥ ४८ ॥

सप्तद्वाराणि च धर्मार्थी धर्मकामावर्थकामी कामार्थी कामधर्मी 'अर्थधर्मी' त्रिवर्ग इति । अत्राऽवकीर्णा विचिन्नामेतद्विषयां न वाचं वदेदनृताम् । भेदाश्रयत्वा-देतेषाम्, भेदस्य सर्वस्यासत्यत्वादनृतामित्युक्तम् । किंतिर्हि मोचाश्रयामेव वदेत् ।

श्रयवा सप्त शीर्षण्याः प्राग्धास्ते वाचा द्वाराणि । श्रयवा षडिन्द्रियाणि बुद्धिः सप्तमी । एतैर्गृ हीतेष्वर्थेषु वाक् प्रवर्तते । सुब्विभक्तय इसन्ये ॥ ४८ ॥

> त्रध्यात्मरतिरासीना निरपेक्षो निरामिषः ॥ त्रात्मनैव सहायेन सुखार्थी विचरेदिह ॥ ४९ ॥

श्रात्मतत्त्वप्रतिविधानापादानपरमेकाप्रत्वमध्यात्मम् । तद्रतिस्तदर्थचिन्तापर श्रासीत ।

निरपेक्ष इत्युक्तानुवादे। विषयान्येभ्यो धर्मेभ्योऽनुष्ठानार्थः ।

निरामिषा निःस्पृदः। मांसमामिषम्, तेन स्पृद्धां लच्चियत्वा प्रतिषेधस्त-त्रातिशयवती प्राणिनां स्पृद्धाः।

भ्रन्यत्प्रागुक्तमेव ॥ ४६ ॥

न चोत्पातनिमित्ताभ्यां न नक्षत्राङ्गविद्यया ॥ नानुशासनवादाभ्यां भिक्षां लिप्सेत कर्हिचित् ॥ ५० ॥

उत्पाता दिव्यान्तरिचभीमा उपरागमहोदयकेतूदयदिग्दाहावनिचलनाइयः, तत्फलं न कथयेद्भिचालिप्सया।

निमित्तं शहदै।स्थितादि।

नक्षत्रविद्या अद्य कृत्तिका कर्मण्या यात्रानचत्रमित्यादि ।

ग्रंगविद्या इस्तलेख्यादिलचणम्।

स्रानुशासनं राज्ञस्तत्प्रकृतीनाम् । एवं युक्तं वर्तितुम्, एतेन सन्धिरनेन विष्रहः, इदं त्वया किमिति कृतम्, इदं किन्न करेग्पीति ।

वादाऽभिमानहेतुकः शास्त्रार्थवित्रतिपत्तौ साधनदूषणाद्युपन्यासः ॥ ५० ॥ ६५

िषष्ठः

अध्याय:

न तापसैर्बाह्मणैर्वा वयाभिरिष वा श्वभिः॥ त्राकीर्णं भिक्षुकैर्वाऽन्यैरागारमुपसंत्रजेत्॥ ५१॥

स्नाकीर्णम् । यत्र बहवे। प्रत्नलाभाय संघटितास्तं प्रदेशं भिचार्थं वर्जयेत् ॥५१॥ कृप्तकेशनखरमश्रुः पात्री दण्डी कुसुम्भवान् ॥ विचरेत्रियते। नित्यं सर्वभूतान्यपीडयन् ॥ ५२॥

पात्राणि वच्यति। दण्डास्त्रयः। त्रिदण्डी हि सः। कुसुम्भः कमण्डलुः, न

उत्तरश्लोकार्धस्यार्थः प्राग्विहित एव ॥ ५२ ॥

त्रतैजसानि पात्राणि तस्य स्युर्निर्वणानि च ॥ तेषामद्भिः स्मृतं शै।चं चमसानामिवाध्वरे ॥ ५३॥

स्रतेजमानि सुवर्णाद्यवितानि पात्राणि भिन्नाया जलस्य च । निर्वणान्यच्छिद्राणि ।

अद्भिरम्मात्रेण चमसानामिव, निर्लेपत्वे । लेपसंभवे तु तदपनयोऽपि द्रव्यान्तरेण कार्य इति प्राह्मम् ॥ ५३॥

> त्रजाबुं दारुपात्रं च मृष्मयं वैदछं तथा ॥ एतानि यतिपात्राणि मनुः स्वायमभुवे।ऽत्रवीत् ॥ ५४ ॥

वैदलं वंशादिविदलकृतम्। यतिपात्राणि भिचार्थं जलार्थं च॥ ५४॥

> एककालं चरेद्र क्षं न प्रसञ्जेत विस्तरे ॥ भैक्षे प्रसक्तो हि यतिर्विषयेष्विष सञ्जति ॥ ५५ ॥

भैक्तकार्यस्य भोजनस्यैककालता विधीयते, न पुनर्भेक्तचरणस्यैव । द्विभीजनप्रति-पेथोऽत्राभिसंहितः । तत्र सक्चिरित्वा द्वितीयस्मिनकाले शेषयित्वा न भुक्षोत, तद्दर्शो भोजनप्रतिषेथः । श्रत एवाह न प्रसञ्जेत विस्तर इति । द्वितीयभे।जनार्थितया हि विस्तरः प्राप्नोति । एकारामस्य न भृत्यार्थेन भैक्तविस्तर इति ।

हेतुं बुवन सक्रद्रोजनेऽपि सौहित्यं निषेधति ॥ ५५ ॥

विधूमें सन्नमुसले व्यङ्गारे भुक्तवज्जने ॥ इत्ते शरावसंपाते भिक्षां नित्यं यतिश्वरेत् ॥ ५६ ॥ भुक्तवन्तो जना यस्मिन्काक्षे स भुक्तवज्जनः।
एवं विधूमादयोऽपि।
शरावाणां संपात उच्छिष्टानां भूमौ त्यागः; स यदाऽतीतो भवति।
सर्वेणैतेन प्रथमे पाककाले भिचादानावसरे। निवृत्तो यदा भवति, तदा
भिचितव्यमित्यादः।

विधूम इत्यादिना द्वितीयपाकप्रवृत्तिमाह । सन्ना मुसला अवधातान्निवृत्ताः स्थापिताः ॥ ५६ ॥

> त्रजाभे न विषादी स्याछाभे चैव न हर्षयेत् ॥ प्राणयात्रिकमात्रः स्यान्मात्रासङ्गाद्विनिर्गतः॥ ५७॥

ईटरो काले यदि कुतिश्चन्न लभ्यते तदा विषादिश्चत्तपरिखेदा न प्रहीतव्यः। लाभालाभयोर्हर्षविषादा न प्राह्मी।

प्राणयात्रिकी प्राण्यारणार्था मात्रा परिमार्ण भैत्तस्य। अनेनैतइर्शयति— भैत्तासंभवे प्राण्यात्रा फलमूलोदकादिभिरप्यनन्यपरिगृहीतैः कर्तव्या।

मात्रा पात्रदण्डादि, तत्र सङ्गः प्रयत्नेने।पार्जनम्, तते। विनिर्गता निष्टत्तः। श्रकाम इति यावत् ॥ ५७॥

अभिपूजितलाभांस्तु जुगुप्सेतैव सर्वशः ॥ अभिपूजितलाभैश्च यतिमुक्तोऽपि बध्यते ॥ ५८ ॥

श्रभ्यर्च्य यं ददाति सोऽभिपूजितलाभः। तं जुगुण्मेतेति निन्देद्गर्हेत। श्रतश्च निन्दितं न समाचरेत्। सर्वशाः सर्वकालम्। एकमप्यहस्तादृशं भैत्तं न गृह्णीयात्। उत्तरेऽर्थवादः। निह्न मुक्तस्य बन्धसंभवः॥ ५८॥

> त्रस्थानासनेन च ॥ ह्रियमाणानि विषयैरिन्द्रियाणि निवर्तयेत् ॥ ५९ ॥

रहे। निर्जने। देशस्तत्र स्थानासने कर्तव्ये।
एकारामतायाः फलमिन्द्रियजयोऽनेन प्रदर्श्यते।
प्रथवा निष्कुत्रृहलताऽनेने।च्यते। यत्र बहवे। जनसंघाताः स्रोपुंसात्मका विचित्राभरणा दृश्यंते न तत्र चणमपि तिष्ठेत्॥ ५६॥

इन्द्रियाणां निरेधिन रागद्वेषक्षयेण च ॥ ब्रहिंसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते ॥ ६० ॥ [ बष्ठ:

निरोधः स्वविषयप्रवृत्तिप्रतिबन्धः ।

स्रमृतत्वाय कल्पते अमृतत्वाय समर्थी योग्यो भवतीत्यर्थः। यथा आत्म-ज्ञानमेवमेतदपीति दर्शयति ॥ ६० ॥

> श्चवेक्षेत गतीन् णां कर्मदेषसमुद्धवाः ॥ निरये चैव पतनं यातनाश्च यमक्षये ॥ ६१ ॥

परमार्थभावनाप्रसंख्यानिमदमुच्यते दुःखात्मकसंसारस्वरूपनिरूपणम् । कथं नामायं प्रव्रज्याभैचचर्यादिशरीरक्लेशं सुहृत्स्वजनपुत्रदारधनविभवत्यागदुःखहेतुं परिणमय्य विरोधतः स्वच्छन्दतश्चाविगुणमनुष्टास्यति ।

मनुष्याणां गतयो दुःखबहुलाः, कर्मदेषिभ्यः प्रतिषिद्धसेवनेभ्यो हिंसास्तेयपारदा-र्यपारुष्यपेशुनानिष्टसंकल्पादिभ्यः समुद्भवन्ति । इहैव जीवलोको दारिद्रव्याधिपरिभ-वाद्वा वैकल्यादयो गतयः फलोपभोगादयः।

श्चमुत्र निरये नरके पतनं मूत्रपुरीषाद्यमेध्यस्थाने कृमिकीटादिजन्म । यमगृहे च यातनाः कुम्भीपाकादयः ॥ ६१ ॥ तथेदमपरमवेच्यम् ।

> विष्रयागं वियेश्चैव संयागं च तथाऽवियैः ॥ जरया चाभिभवनं व्याधिभिश्चोपपीडनम् ॥ ६२ ॥

स्रवेसेतेति क्रियापदसंभवात् द्वितीया ।

प्रियाः पुत्रादया बान्धवास्तैर्वियागो प्राप्तकाले सृतै: ।

स्मियै: शत्रुभिः संयोग: संप्रामादिभिः संयोगः ।

जरया। चतुर्थे वयस्यवस्थाविशेषो जरा, तयाऽभिभवनं शरीराकारनाशः, ध्रशक्तिः, इन्द्रियवैकल्यम्, कासश्वासादिव्याधिबाहुल्यम्, सर्वेषामकाम्यता, उपद्वास्यतेत्या-दिभि'र्जराभिभवः'।

व्याधिभिः प्रागिप जरस उपपीडनं केषांचित् ॥ ६२ ॥

प्रथ महती तृष्णा एवंस्थितस्यापि भवति । एवं तर्हि इदमप्रतीकारं ग्रनिच्छतो-ऽप्युत्पद्यते—

> देहादुत्क्रमणं चास्मात्पुनर्गर्भे च संभवम् ॥ योनिकोटिसहस्रेषु स्तीश्रास्यान्तरात्मनः ॥ ६३ ॥

प्राणानामुत्क्रमण्मन्तर्विच्छेदः । दुःसद्दा च सा पीडा ।

गर्भे च संभवः। तत्र नानाविधं दुःखं इन्द्रियाणामनुद्भेदात्तमोरूपता कुचिखस्य मानृसंदंधिनाऽऽहारेण ध्रतिशोतेष्णेन हीनातिमात्रेण वैद्योक्ता पीडा।

मनुस्मृतिः।

यानिकाटिसहस्रेषु सृतीः सरणानि प्राप्तास्तिर्यक्ष्रेतकृमिकीटपतङ्गश्वाद्याः चेत्रज्ञस्य।

"नतु च विभुरन्तरात्मेष्यते नित्यश्च । तस्य सकलजगद्व्यापिनः कृत उत्क्रमणम्, क च योनिसरणम् । संभवे।ऽपि गर्भे नित्यस्यातुपपन्नः" ।

उच्यते । अस्ति केषांचिद्दर्शनम् —यथाऽयमन्तः शरीरमंगुष्ठमात्रः पुरुषस्तिष्ठति, तन्मात्रमने बुद्धग्रहं कारात्मकः स यावत्संसारमेति धर्मः, तस्य चेषिचितस्य चैतन्यशक्ति-राविभवति । अतस्तद्दीयधर्मा अन्तरात्मन उपचर्यन्ते । अथवा तस्य भावार्था ये प्रामादयस्तेपूरकामत्सु स उत्कामतीत्युच्यते । एवं 'संभवे।ऽपि' द्रष्टव्यः ।

पुनश्चैतद्द्वादशे वच्यामः । कि बहुना ॥ ६३ ॥

अधर्मप्रभवं चैव दुःखयागं शरीरिणाम् ॥ धर्मार्थप्रभवं चैव सुखसंयागमक्षयम् ॥ ६४ ॥

ग्र**धर्मात्प्रभव** उत्पत्तिः।

दुःखेन यो योगः पीडानुभवः। धर्म उक्तलचार्या यः पदार्थः, ततः सुखेनाचयेन संयोगः। एतदप्यवेच्यम्। पारित्राच्यं च मुख्यो धर्म इत्यभिप्रायः॥ ६४॥

> स्रक्ष्मतां चान्ववेक्षेत यागेन परमात्मनः ॥ देहेषु चैवोपपत्तिमुत्तमेष्ट्रधमेषु च ॥ ६५ ॥

योगश्चित्तवृत्तिस्थैर्यं यथा पतश्विलिना दर्शितम् (१।२)। तेनास्मनः चेत्रज्ञस्य सूक्ष्मतामन्ववेसेतः। शरीरादी प्राणादी वा नात्मबुद्धिः कर्तव्या, किं तर्हि योगजेन ज्ञानातिशयेन सर्वेभ्य एतेभ्योऽन्तर्बिहस्तत्त्वेभ्यो व्यतिरिक्तो बोद्धव्य इत्येवंपरमेतत्। न तु स्थूलादिविकल्पा आत्मनः सन्ति।

यथा चात्तमेषु देवादिशरीरे वस्योपपत्तिः, शरीराधिष्ठातृतया फलोपभोगः सर्वगत-

स्यापि सतः, एवमधमेषु तिर्यक्प्रेतिपशाचादिषु।

एकत्वपत्ते परमात्मविभूतय एव चेत्रज्ञा इति स्थितिः। अतः परमात्मनो गतीरन्ववेचेतेत्युक्तम् ॥ ६५ ॥

भूषितोऽपि चरेद्धर्मं यत्रतत्राश्रमे रतः ॥ समः सर्वेषु भूतेषु न लिङ्गं धर्मकारणम् ॥ ६६ ॥ भूषितः कुसुमकटकाद्याभरणैः।

धर्मः परित्राजकस्य यद्विहितमात्मोपासनादि तद्यत्नतश्चरेत् । यस्मित्राश्रमे यो विहितस्तं चरेत्।

न त्रिदण्डादिलिङ्गधारमात्राद्यतिमात्मानं मन्येत । अपि तु समः सर्वेषु सूतेषु परिहरेदिति तात्पर्यम्। न लिङ्गत्यागेन स्यात् । रागद्वेषले।भान्यत्नतः भूषगाभ्यनुज्ञानम् ॥ ६६ ॥

> फलं कतकद्वक्षस्य यद्यप्यम्बुशसादकम् ॥ न नामग्रहणादेव तस्य वारि प्रसीद्ति ॥ ६७ ॥

कलुषितमुदकं कतकवृचफले निचित्ते प्रसीदित खच्छशुद्धरूपतामापद्यते। किंतु न तस्य फलस्य नामग्रहणोन तिन्नमीलीभवति, अपि त्वनुष्ठानमपेचते। एवं लिङ्गधारणं फलनामस्थानीयम्। न तावनमात्रात्सिद्धिर्यावदेकारामतापासनसर्वसमतादि-धर्मी नानुष्टितः।

पूर्वशेषार्थवादः ॥ ६७ ॥

संरक्षणार्थं जन्तूनां रात्रावहनि वा सदा ॥ श्वरीरस्यात्यये चैव समीक्ष्य वसुधां चरेत् ॥ ६८ ॥

यदुक्तं "दृष्टिपृतं न्यसेदिति" तस्य प्रयोजनप्रदर्शनक्षोकोऽयम्।

शरीरस्यात्ययेऽपि शरीरपोडायामपि सत्यां रात्रावहनि वा तृशास्तरशे शयनार्थमास्तीर्गोऽपि शरीरनिषङ्गोऽनवेच्यादृष्ट्वा न कर्तव्यः। श्रस्मिन्व्यतिक्रमे प्रायश्चित्तम्। द्र्यथवाऽत्यन्तसृद्माः केचन चुद्रजन्तवा ये सर्वे शरीरावयवसंवलनमात्रेगीव नश्यन्ति तद्र्थमिदम् ॥ ६८ ॥

> श्रहा राध्या च याञ्जन्तुन्हिनस्त्यज्ञानते। यति:॥ तेषां स्नात्वा विशुद्धचर्थं पाणायामान् षडाचरेत् ॥ ६९ ॥

जन्तून् चुद्रजन्तूनिति द्रष्टव्यम्। तेषां द्विसाया यत्पापं तद्विशुद्ध्यर्थमिति सम्बन्धः ॥ ६ स ॥

> प्राणायामा ब्राह्मणस्य त्रयोऽपि विधिवत्कृताः ॥ व्याहृतिप्रणवैर्युक्ता विज्ञेयं परमं तपः ॥ ७०॥

ब्राह्मग्राब्देन जातिधर्मतामाह । न परिव्राजकस्यैव विधिरयम्। चयाऽपि । त्रिभ्य ऊर्ध्व फलाधिक्यम्, त्रयस्त्ववश्यं कर्तव्याः । ग्रध्यायः ]

48€

व्याद्धतयः "श्रोंकारपूर्विका" इत्यत्र या उक्ताः । प्रणव श्रोंकारः । तैर्युक्ताः । प्राथायामकाल एतद्ध्यातव्यम् । एते त्रिविधाः कुम्भकरेचकपूरकाख्याः । तत्र च मुख्यस्य नासिक्यस्य च वायोर्बेहिर्निष्क्रमणनिरोधेन कुम्भकपूरकाख्याः अनुच्छुसते। बहिंनैंरन्तर्येण वायोक्त्सर्गेण रेचकी भवति । अविधिद्वितीयाध्याये निदर्शितः।

मनुस्मृति:।

यदि वा तपसा पुनर्यावता कालेन न पीडोपजायते ॥ ७० ॥

द्द्यन्ते ध्मायमानानां धातूनां हि यथा मलाः ॥ तथेन्द्रियाणां दह्यन्ते देशाः प्राणस्य निष्रहात् ॥ ७१ ॥

धातवः सुवर्णादयः, तेषां ध्मायमानानां सुवर्णमेवावशिष्यते । तथेन्द्रियाणां विषयदर्शने यौ प्रीतिपरितापा जायेते तयोर्यत्पापं तस्य दाहः प्राग्यनिरोधात् ।

प्रोतिपरितापोत्पत्तिर्भुमुचोर्निषिद्धा । सा तु शरीरिणः त्यक्तसंगस्यापि याद्यच्छकरूप-शब्दाद्युपनते। कयाचिन्मात्रया वस्तुसामर्थ्येन नियतेन्द्रियस्याप्युपजायते। अतस्तद्दोष-निवृत्त्यर्थाः प्राषायामाः ॥ ७१ ॥

> प्राणायामैर्दहेदोषान्धारणाभिश्च किल्बिषम् ॥ मत्याहारेण संसर्गान्ध्यानेनानीश्वरान्गुणान ॥ ७२ ॥

प्राणायामैरित्येतत्पूर्वऋोकेन दर्शितम् । श्रपरे त्वाहुः—देशा रागादयस्तान्दहेत् ।

कथं प्राणायामैर्दग्धुमेते शक्यन्ते । युक्तः पापस्य तैर्दाहः । अदृष्टा च तस्योत्पत्तिः शास्त्रलचयाम्, तथा निवृत्तिरिप । रागादयस्तु प्रत्यचवेद्याः । तेषां च निवर्त्यनिवर्तकभावः प्रत्यचादिवेद्य एव युक्तो भवितुम्, न शास्त्रीयः । यदि शास्त्रमेवं वदेद्विरमणशीलं निवर्तये-दिति, किंप्रमार्गं भवेत्। तस्माद्रागादिनिमित्तमशुभाचरणं दे। वशब्देनीच्यते। तस्य कार्यदाहाहाहः। खरूपता हि खरसत एव कर्मणां चिष्कित्वान्नाः। एव एव च दाहः, न त्वन्यस्येव भस्मीभावः। एवं च पूर्वश्लोकार्थानुवादः।

धारणाभिश्च। "नतु च किल्बिषं 'पापं' 'देाष'श्च तदेव। तत्रैतावद्वक्तव्यें प्राणायामैर्वारणाभिश्च देश्वान्दहेत्। कि किल्बिषमित्यनेन ? किल्बिषमिति वाऽस्तु, किं देाषप्रहणन" ?

उच्यते। दे।षमहगामवश्यं कर्तव्यम्, विशिष्टस्य पापस्य प्रागायामैदीही यथा विज्ञायेत, न सर्वस्येति। द्रोपशब्देन हि रागादय उच्यन्ते। प्रतस्तित्रिमित्त एव पापे उपचारी यथोक्त:। "एवं तर्हि तदेव क्रियतां किं किल्बिपमित्यनेन" ?

षष्ठः

पादपूरणार्थमित्यहोषः । तत्रोत्पन्नस्य पापस्य प्राणायामा दहना उच्यन्ते । धारणास्तु देशपानुत्पत्तिमेव कुर्वन्ति ।

"काः पुनरेता धारगाः" ?

शमयमादिभिर्नियमाद्विषयदर्शनाभिलाषेण प्रकृष्यमाणं मने। धार्यते, तत्रैव स्थाने नियम्यते। ताश्च विषयगतदेषभावना "अस्थिस्थूणा" इत्याद्याः। कान्तिलावण्य-तारुण्यसंस्थानसे। छवादयः स्त्रीपु दृश्यमाना श्रमिलाषहेतवः। ते च सविकल्पं प्रत्यच-प्राह्याः। विकल्पाश्च मने। धाराः। अतो विकल्पान्तरे मूंत्रपुरीषपूर्णे नामेति तस्मिन्वयगतदेषभावे, 'कटककर्पटान्वतं स्त्रीद्रव्यं नाम 'ध्रिधकं प्राण्यिनो यत्प्रयन्नतः परिहर्त-व्यमभिलपन्ति', 'याऽप्येषा सुखलेशभ्रान्तिः सा चण्यभङ्गिनी, तदासेवनेन घोरा दीर्घकालाश्च यमयातना'—इत्यादिभिः शक्यन्ते निराद्धुम्। एतदेव तत्प्रसंख्यानसुच्यते। एवं भोजनादि-व्वपि भावियतव्यम्। 'यदेवच्छकर्राष्ट्रतपूरहैयङ्गवीनपायसाहि, यच्च भैचं कदन्नादिभिः सममेतच्छरीरधारणफलतया विशेषाभावात् कस्यचित्प्रक्रतेर्जिद्वाये चण्यलवमात्रवर्तमानस्य विशेषो यः सविशेषतया प्रतिभासते, गन्धर्वनगरप्रख्योऽयं चण्यिकावभासः' इति। एवमन्यत्रापि स्पर्शदेषो भावियतव्य इत्येवसुपदिशति।

अन्ये त्वाहुः । कौष्ठास्य वायोर्मुखनासिकासंचारिणः शरीरैकदेशान्तर्हदयाकाशाद-भ्यासवशते। धारणं धारणा ।

"नतु च प्राग्रायामेभ्य एतासां धारग्रानां को भेदः"।

बाहुललाटादाविप यथेच्छं व्याहृत्यादिध्यानसिहतं 'धारणा', 'प्राणायामा' रेचने-नाधिकियनत इति विशेष:।

अन्ये तु ''मैत्रो मुदिता करुणा उपेचा एता धारणा'' इति मन्यन्ते (योग सू०१।३३)। ''मैत्रो कुपा मुदेषेचा सर्वप्राणिष्ववस्थिता। ब्रह्मक्रोकं नयन्त्याशु ध्यातारं धारणास्त्विमाः'।। तत्र 'मैत्रो' द्वंषाभावः, न तु सुहृत्स्नेहः, तस्य बन्धात्मकत्वात् । 'कृपा' करुणा चित्तधर्मः, दुःखितजनदर्शनेन 'कथमयमस्मादुःखादुद्ध्रियेदिति' समुद्धरणकामना। न त्विहिंसानुप्रह्योरनारम्भ इत्युक्तम् । अत एवेदमुच्यते, चित्तधर्मोऽयमभ्यसित्वयः। 'मुदिता' शोकन्यावृक्तिवर्याध्यादिनिमित्ते दुःखे नरकादिभयजे वा, न तु हर्षः, तस्य राग-हेतुत्वात्। 'उपेचा' विषये, अनुप्राहकेषु उपधातेषु च प्रसिद्धैव।

मनसो वाऽतह दयाकाशे ब्रह्मचिन्तापरतया निश्चलता 'धारणा'।

मत्याहारेण संसर्गम्। इन्द्रियाणां विषयैः सन्द सम्बन्धः तत्र प्रवृत्तिः संसर्गः, तन्द-हेत्प्रत्याहारः । ततोऽपसरणमिन्द्रियाणां प्रतिबन्धकरणं वा । श्राश्चर्यरूपेण न कटकादै। रूपवत्स्त्रीसन्दर्शने वा स्थगयितव्ये चत्तुषी, भ्रन्यत्र वा दृष्टिरुपनेया। एवं सर्वेन्द्रियेषु। एवं च समाधानं योगिनोऽप्रतिबद्धं भवति।

मनुस्मृतिः ।

ध्यानेनानीश्वरान् गुणान् । गुणान्तस्वरास्तमस्य । ते चानीश्वराः परतन्त्राः चेतनाधीनमूर्तयः । पुरुषस्यानतस्य सुखादिरद्वितस्य योऽभिमानो (ऽहं सुख्यहं दुःखीति । निर्गुणस्य गुणंमन्यताभिमानस्य, गुणपुरुषविवेकध्यानेन दग्धव्यः । 'चिद्रूपः पुरुषो निर्गुणः गुणमयी प्रकृति रित्येवं गुणपुरुषविवेकः कर्तव्यः ॥ ७२ ॥

स कथं कर्तव्य: ? ध्यानेन किं पुनर्ध्ययमत स्राह—

उच्चावचेषु भूतेषु दुर्ज्ञेयामकृतात्मभिः ॥ ध्यानयागेन संपश्येद्रतिमस्यान्तरात्मनः ॥ ७३ ॥

स्रन्तरात्माऽन्तर्यामी पुरुषस्तस्य गतिः खरूपं यथावद्विज्ञेयम् । सुखदुःखाभिमाना न केवलं मनुष्यजन्मनि, कितिर्हे उच्चावचेषु नानाविधेषु भूतेषु तिर्यक्त्रेतपिशाचादिष्वहं ममेति प्रत्ययोऽविद्याकृतो निवर्त्यः ।

ष्ठावा ''कथमयं विभुरन्तरिचाञ्च्यायान् दिवा ज्यायानेभ्यां लोकभ्यः सर्वकामः सर्वरसः सर्वगन्धः सर्वस्पर्रा'' इदमभ्यस्यता विजिध्यत्से।विंपिपासे।रेवंविधेऽपि सुखे दुःखे शरीरस्य शरीरेष्वसर्वभागतया सोहं नाम—अहो कर्मणां माहात्म्यम्, यदयं सर्वात्मकः स्वतन्त्रः परतन्त्रोकियते कर्मभः, नैतानि करिष्ये दुष्टस्वामिस्थानीयानि—भृतक इव कर्माणि प्रतिपालयिष्ये । यथा भृतकः किश्चत्स्वामिनं निवन्धेनाराधियतुं प्रविष्टः सन् यं मन्यते 'यावदुराधर्ष इव ना दण्डशोलस्तर्जनापरः परुषभाषो, नैनं भूयः परिचरिष्यामि, यन्मयाऽस्मात्किचिद्भृत्यादि गृहीतं नदेवास्य कर्मकरणेन शोधयामि' एवं ध्यायन्नासीत । 'कृतानां कर्मणां फलोपभोगेनान्तं यास्यामि, अन्यानि च न करिष्यामीत्येवमादि' ध्येयम् । तथा 'किमेते चेत्रज्ञाः परमात्मनो विभृतय उत स्वतन्त्राः—नैवंपरमात्मने।ऽन्यः कश्चिदस्तीति' वेदान्तनिषेवणादिना निश्चित्य ध्यातन्त्रम् ।

स्रन्ये पुनराहुः । ध्यानं च योगश्च 'ध्यानयोगं' तेन 'स्रन्तरात्मनः गति संपश्येत्' निरूप्योपासीत गति ध्यानेन योगेन च ।

ध्यवा ध्यानार्थो योगः चित्तःशैर्यं तत्कृत्वा 'द्यात्मना गतिं संपश्येत्' उपासनाभि-रनपायामृतादिगुणविशिष्टं वेदान्ताभिहितरूपं निष्क्लमपमभिमुखीकुर्यात् ।

धकृता ध्रसंस्कृताः शास्त्रेणाऽत्माना यैस्तैर्न शक्यं ज्ञातुम् ॥ ७३ ॥

सम्यग्दर्शनसंपन्नः कर्मभिर्न निवध्यते ॥ दर्शनेन विद्दीनस्तु संसारं प्रतिपद्यते ॥ ७४ ॥ षष्ठः

श्रनन्तरस्य विधेः फलमाह।

सम्यग्दर्शनमनन्तरोक्तमात्मना यथार्थज्ञानं, तेन संपन्नः कृतसाचात्कारः । कर्म-भिन निबध्यते । संसारं नानुवर्तते । कृतानां कर्मणां भोगेन चयादन्येषामकरणात् ।

न पुनरनेन केवलात् ज्ञानान्मोत्त उक्तो भवति । दर्शनेनाऽऽध्यात्मिकेन वेदान्तो-पदिष्टेन यो विरहितः केवलकर्मकारी स संसारमेति ॥ ७४ ॥

> त्र्यहिंसयेन्द्रियासङ्गेवैंदिकैश्चैव कर्मभि: ॥ तपसश्चरणैश्चोग्रैः साधयन्तीह तत्पदम् ॥ ७५ ॥

इदं तु ज्ञानकर्मणोः समुचयान्मोच इति श्लोकद्वयं ज्ञापकम् । पूर्वेण ज्ञानमुक्तमनेन कर्माण्युच्यन्ते ।

''कानि पुनर्वेदिकानि कर्माणि येषां फलं तत्पदं प्राप्नोतीत्युच्यते। यानि तावत्का-म्यानि तेषां स्वविधिवाक्ये श्रुतमेव स्वर्गादि फलम्। तद्व्यतिरेकेण फलान्तरकल्पनाया-मतिप्रसङ्गः। संकीर्णफलताश्रयणं वाऽनर्थकं स्यात्। तावता च वाक्यार्थस्य समाप्ते-विध्यनपेचिततत्पदपाप्तिलचणफलेन कथं सम्बन्धः। श्रुतेनैवान्वियना विध्यर्थसम्पन्ने-ऽन्यत् विधिनापेचते।"

श्रत्रोच्यते । श्रस्त्येवात्र वाक्यान्तरं 'यज्ञेन तदाप्नोतीति' रहस्याधिकारे । ततश्च संयोगपृथक्त्वात्फलद्वयं युक्तम् । श्रतश्च सर्वेषामेव काम्यानामविच्छिन्नफलयोगिता परमपदप्राप्त्यर्थता च न विरेत्स्यते । तत्र च यागद्वयेन प्रयोगभेदेन स्वर्गापवर्गी भवतः । न चात्र यज्ञविशेषः श्रुतो येन नित्यानामेतत्फलं स्यात्र काम्यानाम् ।

श्रयोच्येत—"नित्येष्वश्रुतत्वात्फलावच्छेदस्याविरोधात्तद्विषयता युक्ता, न काम्येषु । तावतैव यज्ञेनेत्यस्य सर्वविषयत्वलाभादिति चेत्"।

किमत्र फलश्रवायेन ? कर्तव्यतानिष्ठानि च वैदिकानि वाक्यानि । सा च कर्तव्य-ताऽन्तरेण वैदिकं फलपदं यावडजीवादिपदैरवगिमतेति । तत्रापि फलसम्बन्धो नापेचित एव । कल्प्यमानोऽधिकत्वान्तैकार्ध्य यायात् । अतो यज्ञेनेति वाक्यमप्रतिष्ठमानं विविक्ते विषये सर्व यज्ञशब्दवाच्यं नित्यं काम्यं च गोचरयति ।

न चैतः फलं काम्यानाम्, अपवर्गकाम इत्यश्रुतत्वात् । एतदभिप्रायमेवे कं "कामा-त्मता न प्रशस्तेति" (२।२)। महाभारते ऽपि (गीता २।४७) "मा कर्मफल् इतुर्भूमी ते संगो ऽस्त्वकर्मीण्" इति ।

भतश्च भेदमाइपरिवेष्टितान्तः करणस्य तृष्णाविद्यावते। इतिर्मुक्ताइंकारममकारस्या-भिसंद्वितपरिमित्तफलप्राप्तिः । इतरस्य त्वनभिसंधायफलविशेषचे। दितत्वात्कर्तव्यमितिबुद्धना वर्तमानस्यापरिमित्तनिरतिशयानन्दरूपम्रक्षावाप्तिः । न चैतच्चे। इनीयम्—''एकसप्तशतं कतवे। यावन्तो वा तेषां सर्वेषामनुष्ठानस्याशक्य-त्वाइनारभ्योपदेशता स्यादिति''।

मनुस्मृतिः ।

यता दर्शनसम्पत्त्यैवात्रानुष्ठानसम्पत्तिः। स्रत एवोक्तं "सम्यग्दर्शनसंपन्न" इति (ऋो०७४)। सर्वे च ऋतवा दर्शनसम्पादनीयाः। तथा चोक्तं "झानेनैवापरे विप्रा यजन्ते" इति ।

भ्रथवा यां छोकानेतीत्यवच्छेदनिर्देशः, स्वर्गकामः पुत्रकाम इति । भ्रतीतानादिभेदमहवासितान्तरात्माने। दृष्टफललोभेनासत्येनैव प्रधाने पुरुषार्थे प्रवर्तन्ते । यथा बालः पुष्टार्थे भ्रीषधे 'शिखा ते विधिष्यत' इत्यस्त्ययैव शिखावृद्धाः प्रवर्त्तर्यत इति केचित् ।

श्रपरं मतम् । नित्यान्यत्र कर्माण्यभिष्रेतानि । तान्यक्रियमाणानि प्रत्यवायहेतुतया प्रतिबन्धकानि । श्रतस्तैरनुष्ठोयमानैरस्ति प्रतिबन्धे उक्तं वैदिकेश्चेव कर्मभिरिति, यद्यपि तानि न मोक्षार्थतया चोदितानि ।

उग्रेरत्यन्तं शरीरतापद्देतुभिः।

तस्य ब्रह्मणः। पदं स्थानं ब्रह्मलोकम्। साधयन्ति स्वोक्चर्वन्ति। प्रथया तदीयपदं यादशस्तस्याधिकारः, सर्वेश्वरत्वं, स्वातन्त्र्यं, तद्रूपप्राप्तिरिति यावत्।। ७५।।

त्रस्थिस्थूणं स्नायुयुतं मांसशेाणितलेपनम् ॥ चर्मावनद्धं दुर्गन्धि पूर्णः मूत्रपुरीषयोः॥ ७६॥

वैराग्यजननमेतत्।

तिष्ठन्तु तावत् कृमिकीटपतङ्गादिशरीराणि जलीकोभूमिस्वेदजादीनाम् । यदिदं मानुवशरीरं स्पृह्मणीयत्वेनाभिप्रेतम्, यत्पाताशङ्किना नित्यभीता मनुष्याः तन्मूत्रपुरीष-कुटीगृहकमिव । तदिदानीं कुटीगृहकोन निरूपयति ।

ग्रस्थीनि स्थूणा इव । तैरवष्टव्धम् । स्नायुना बद्धम् । मासशोणिताभ्यां उपि द् दिग्धलेपनम् । उपि देहचर्मणा अवनद्धम् । अथवा तत उपि आच्छादितम् ।

पूर्णं सूचपुरीषयाः । स्रोदनस्य पूर्ण इतिवत् षष्ठो ॥ ७६ ॥

नराशोकसमाविष्टं रागायतनमातुरम् ॥ रजस्वलमनित्यं च भूतावासमिमं त्यजेत् ॥ ७७ ॥

जरा च चरमे वयसि शरीरापचयद्देतुरवस्थाविशेषः । स्त्रातुरं नित्यगृहीतं रोगैः ।

षष्ठ:

रजस्व लं स्पृह्यालु सर्वपदार्थेषु, तदसंपत्यां च महद्दुः खं सर्वस्मिन्सोढं श्रप्रतीकार-मनिवर्त्यम् ।

धत एतदवेद्य त्यजेदिदं शरीरम्।

भूतानां भूविकाराणां मेदोमञ्जाश्लेष्ममूत्रश्चकशोणितानामयं वासस्ते ह्यत्र वसंति नात्मनोऽयं वासः सर्वगतत्वात्तस्य।

श्रतस्तृष्णा शरीरे न कर्तव्या ॥ ७७ ॥

नदीक्लं यथा दृक्षो दृक्षं वा शकुनिर्यथा ।। तथा त्यजिमं देहं कुच्छोद्भ्याहाद्विमुच्यते ॥ ७८ ॥

यस्तावहयं कुटीरूपको देहस्तस्य दृष्टान्ते नदीकूलं वृक्ष इति । न स्वेच्छयाऽप्रि-प्रवेशादिना त्यक्तव्यः, किन्तु रुष्णा तत्र न कर्तव्या । धनुहिष्टपूर्व भ्रापातस्तदा भविष्यति कर्मचयात्, वृचस्येव कूलस्थस्य । यदुक्तं ''नाभिनन्देत मरणम्'' इति । (ऋो०४५)

यस्तु लब्धज्योतिर्वशीकृतप्राणसंचारे मोहिवकारिनगृहीतमनास्तेन पूर्वमुत्क्रमणं कर्तव्यम्। यथा शकुनिर्वृक्षं त्यजित।

शाह इव शाहः, दुःखहेतुत्वसाम्यात्। तदाह कृच्छ्रात् प्राप्तविवेकस्यापि यावच्छरीरं वस्तुसामर्थ्याद्भवत्येव छच्छ्रम्।

पूर्वविप्रतिपत्तावेतदुच्यते ॥ ७८ ॥

प्रियेषु स्वेषु सुकृतमियेषु च दुष्कृतम् ॥ विसुज्य ध्यानयागेन ब्रह्माभ्येति सनातनम् ॥ ७९ ॥

प्रीतिपरितापक्रतिश्चत्तं संचोभा द्वर्षशोकादिलच्चणाऽनेने।पायेन परिहर्तव्यः। 'यत्कि-च्चित्प्रियं करे।ति तन्मम सुकृतस्य विशिष्यते तस्येदं फलं, नैष कर्ता मम स्नेहबुद्धरा प्रियं, न चायं मे शात्रवं शक्कोति कर्तुं दुष्कृतं पीडाकर'मित्येवं विमृश्य ध्यानये।गेन चित्ते भावयेत्। श्रते।ऽस्य न प्रियकारिणि रागो नाप्रियकारिणि द्वेषो जायते।

एवं कुर्वायः सनातनं शाश्वतं ब्रह्माभ्येति श्रभिमुखं प्राप्नोति । अर्चिरादिपथेन न व्यवधीयते ।

शाश्वतमञ्ज्यादनावृत्तिः प्रतीयते ॥ ७-६ ॥

यदा भावेन भवति सर्वभावेषु निःस्पृहः ॥ तदा सुखमवाप्नोति भेत्य चेह च शाश्वतम् ॥ ८० ॥ चित्तधमीपदेशोऽयम्।

न स्पृहा कार्याभिप्रेतवस्तूपादानपरिहारेण निस्पृहत्वम्, श्रपि तु तत्कारणत्यागेन ।

- मनुस्मृतिः ।

भावश्चित्तधर्मी वाऽऽत्मनी वाऽभिलाषलत्त्रणः।

सर्वभावेषु । पदार्थवचना द्वितीयो 'भाव' शब्दः । सर्वप्रहण्येनावश्यकतेव्येष्विप पानभाजनादिषु शरीरिश्चितिहेतुष्वभिज्वङ्गो निषिध्यते, न पुनरिच्छा । सा ह्यस्य भाविनी वस्तुसामर्थ्यजा बुभुचा पिपासा च । भिन्ना चेच्छा स्पृहातः । रागानुबन्धिनी दैन्यनिमित्ता स्पृहा । इच्छा तु भोजनादै। भुक्तपीताहारपरिणामसमनन्तरं स्वय-मुपजायते ॥ ८०॥

> अनेन विधिना सर्वांस्त्यक्त्वा सङ्गाञ्छनैः शनैः ॥ सर्वद्वनद्वविनिष्ठं को ब्रह्मण्येवावतिष्ठते ॥ ८१ ॥

संगांस्त्यक्तवा सर्वान्। गवाश्वहिक्तिहरण्यदासभायांचेत्रायतनादिषु ममेद-मिति बुद्धिः संगः। तत्त्यागादेकारामतायाः परिमहणेन च। एनं प्रथममुपाश्रित्यैनं प्राधान्येन, ततोऽनेन विधिना पूर्वोक्तेन क्रियाकलापेन बाह्याध्यात्मिकेनानुष्ठितेन। ब्रह्मणि चिद्रूपेऽवितिष्ठते। न कर्माणि बप्नन्ति।

सर्वद्वनद्वै: श्रुभाश्यभकर्मार्थै: सुखदु:खैर्विनिर्मुक्तो भवति ॥ ८१ ॥

ध्यानिकं सर्वमेवैतद्यदेतदभिशब्दितम् ॥ न ह्यनध्यात्मवित्कश्चित्कियाफलग्रुपाश्नुते ॥ ८२ ॥

ध्याने सित भवति ध्यानिकम् । ध्याने क्रियमाणे सम्यते ।

किं तत् ? यहेतदनन्तरमिश्राब्दितमुक्तमाभिमुख्येन, न तात्पर्येण प्रतिपादितम् ।

सुकृतदुष्कृतयोः स्वयोः प्रियाप्रियहेतुत्वन्यासः । पुरुषस्य यद्प्रियकर्तृत्वं तज्ज्वरस्येव

पीडाहेतुत्वमग्नेरिव दुरुपसपेणदग्धृत्वम् । यथा नामिदग्धोऽमि द्वेष्टि एवं पुरुषमप्यप्रिय
कारिणं मन्येत, न प्रतिषेद्धा स्यात् ।

एतच ध्याने सित एकामे चित्ते भवति । सर्वकालमेतद्भृदयेनाभ्यसितव्यम् । 'यथा सुखदुः खे इमे कर्मणः फलम् । न राजा सुखस्य मामादेदीता, द्यपि तु मदीयायासेन प्रथमोपसर्पणलाभः । पूर्वकृतं पुण्यं कर्म दातृ, न राजा । एवं दण्डो नोद्वेजयिता, कर्माणि मामुद्वेजयन्ति, न राजा, नापि शक्तोऽन्यः कश्चित्' ।

एतत्सर्वदा ध्यातव्यं चिन्तयितव्यम् । यदिष संसारवैराग्यजननायोक्तम् 'झिश्यस्युणमित्यादि' तदिष नित्यं भावनीयम् । 45£

भ्रष्याय: ]

न ह्यनध्यात्मवित्। 'श्रध्यात्मं' चित्तमत्रोच्यते। यदेतदिभशिब्दितं न वेति न निश्चिनोति नाभ्यासेन भावयति—स न क्रियाफलमुपाश्नुते। परित्राजकस्य या भैत्तचर्या क्रिया शमैकरात्रवासादिश्च, न तत्फलं मोचाख्यं लभते। यावदृश्चिस्यूणा-दिभावनाया भावेनैव निरभिलापता सर्वत्र नेत्पन्ना, यावच कर्मसु फलन्यासेन रागद्वेषप्रद्वाणं न क्रतमित्यर्थः। तच नित्यं यदा एवं चित्तं युज्यते तदा भवति, नाकस्मादिति।

श्रयवा 'ब्रह्मण्येवाविष्ठिते' इति एतस्य यदेतदिभिश्च ब्रिट्टितमिति परामर्शः। ब्रह्मण्यवस्थानं 'ध्यानिकं', न तु क्रियानुष्ठानमात्रलभ्यम्। किंतद्ध्येयमित्यत श्राह न ह्यनध्यात्मिविदिति। श्रात्मानमधिकृत्य यो प्रन्था वेदान्तादिः सोऽध्यात्मं, न वेद। श्रयवाऽऽत्मन्यि यो निर्शृत्तसदध्यात्मम्, यथाऽयमात्मा देहेन्द्रियमने।बुद्धिप्राग्यादिन्यतिरिक्तः नेषां नाशे नश्यति, कर्ता कर्मणां भोका तत्फलानां, भेदप्राहाकृष्टस्य सर्वमेत-द्भवति। यदा त्वयमपहतपात्मा न दे।धैर्न कार्येः स्पृश्यत, एकत्वादेष एव सर्वमिदं न, तती-ऽन्यद्व्यतिरिक्तमस्ति। प्रभासमात्रं पृथक्त्वम्। हरिसवर्णसोदकादिका (?) उपनिषदी यो न वेद, ध्यानेनेकाश्रया सन्ततया मत्या न द।हर्ष्य मुत्पादयित, स न यथोक्तं क्रियाफलं लभते।

अत आत्मा वेदान्ताभिहितस्वरूपे। नित्यमाद्वारविद्वारकालं वर्जिथत्वा ध्येय इति अरोकार्थः।

अश्रवा यद्यपि प्रव्रज्याधिकारस्तथापि गृहस्थस्यापि क्रियाफलप्रहेण निर्देशः, यदि कियाप्रधानः। अत एतदुक्तं भवति। यद्यप्यप्रिहोत्रादीनि कर्माणि कुर्वते गृहस्थाः, रहस्य-विद्याविदश्च न भवन्ति, या विद्याः कर्मसूपविष्टा उद्गोधा "अथवा यावती उद्गोधमन्वयन्ते" इत्यादिना तेन निपुणाः कर्मकाण्डज्ञा अपि, न ततः परिपूर्णफलं चिरकालभावि लभन्ते। एषोऽधों वाजसनेयके छान्दोग्ये च श्रुतिद्वये निद्शितः। "यो वा एतदचरं गार्ग्यविदित्वा यजते जुहोति तपस्तप्यते बहून्यपि वर्षसहस्राण्यन्तवदेव तद्भव-तीति", तथा "यदेव विद्यया करोति श्रद्धया उपनिषदा तदेव वीर्यवत्तरं भवति"। यस्तु यथोक्तामध्यात्मोपदिष्टां विद्यां विदित्वा करोति तस्यैव फलातिशयः। उक्तं च तद्य द्रव्यं विदुर्य इमेऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते इति। यमभिसंभवतीत्यादिविज्ञानतां कर्मकारिणामचिरादिमार्गेण ब्रह्मलोकप्राप्तिमेषां श्रुतिराह ॥ ८२॥

एवमात्मज्ञानार्थं ध्येये विहिते वेदजपा न प्राप्तः तत्साधनतयाऽतस्तं विधत्ते-

अधियज्ञं ब्रह्म जपेदाधिदैविकमेव च ॥ आध्यात्मिकं च सततं वेदान्ताभिहितं च यत् ॥ ८३ ॥ जपमात्रमस्याभ्यतुज्ञायते, न पुनगृ हस्थादिवदभ्यासार्थमध्ययनम् । यज्ञेष्विधि स्रिधियज्ञं विधायकं ब्राह्मणम् । स्राधिदेविकमधिदैवं भवं देवताप्रकाशकमन्त्राः।

तेषामेव विशेष द्भाध्यात्मिकमिति। "ग्रहं मनुरभवम्" "त्रहं रुद्रेभिः" इत्यादि।

'वेदान्त' इति यदभिद्वितं तदिप कर्मज्ञानसमुचयं ब्रह्मत्वाय दर्शयति ॥ ८३ ॥

इदं शरणमज्ञानामिदमेव विजानताम् ॥ इदमन्विच्छतां स्वर्गमिदमानन्त्यमिच्छताम् ॥ ८४ ॥

इदिमिति वेदाख्यं ब्रह्माचष्टे। सोऽपि ब्रह्मैव। तथा चोक्तं— "द्वे ब्रह्मणी वेदितव्ये शब्दब्रह्म परं च यत्। शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छति"। इति। श्रध्ययनं विज्ञानं, तदर्थानुष्ठानेन 'निष्णातता'। पूर्वस्य विधेरयमर्थवादः।

स्रज्ञानामतद्येविदां जपादिष्वधिकारेषा। तथा भगवता व्यासेन सिद्धिर्जाप-कानां दर्शिता। अथवा 'भ्रज्ञा' अनात्मज्ञाः शास्त्रानवगतात्मतत्वा ध्रिपि तदुपासनापरा अलब्धिचत्तस्थैर्याः तेषां वेदः 'शरणम्'। जपेन कर्मानुष्ठानेन तावत्या च विद्यया। नरकेषु कीटपतङ्गादियोनिषु चानुपपत्तेः।

इदमेव विजानताम्। कथं पुनर्विदुषां शरणमत आह । इदमन्विच्छतां स्वर्गम्। एतावदेते कर्मकाण्डज्ञा आत्मन्यलब्धमनः प्रतिष्ठा वा, तेषां कर्मानुष्ठानात्स्व-र्गादिफलं लभ्यते। इतरे त्यक्तसङ्गाः प्रचोणरागादिदोषा ज्ञानात्मतत्त्वोपासनापरा-स्तेषामानन्त्यमपुनराष्ट्रिति। सर्वेषां वेद एव शरणं, नान्यः पन्था अस्तीत्यर्थः ॥ ८४॥

> त्रनेन क्रमयोगेन परिव्रजति या द्विजः ॥ स विध्रयेह पाप्पानं परं ब्रह्माधिगच्छति ॥ ८५ ॥

क्रमेण योगोऽनुष्ठानम् । श्रात्मज्ञानकर्मणोः समुचये यः क्रम उक्तः, तेन ऋणा-पाकरणं कृत्वेत्यर्थः ।

विधूय पाप्मानमश्च इव रोमरजांसि, तथैवात्मविद्यया । यथोक्तं "यथा पुष्करपत्नाश म्रापो न श्रिष्यन्त्येवमेतद्विदि पापं कर्म न श्रिष्यतीति" ।

परं ब्रह्माधिगच्छति तद्र्पः संपद्यते निष्टत्तभेदमह इति विद्याश्रमफलविधिः ॥८५॥

द्मध्याय: ]

एष धर्मोऽनुशिष्टो वे। यतीनां नियतात्मनाम् ॥ वेदसंन्यासिकानां तु कर्मयोगं निवाधत ॥ ८६ ॥

वेदस्य संन्यासः त्यागः । स एवामस्तोति वेदसंन्या सिकाः । वेदशब्देन याग-होमादेः कर्मग्रस्त्याग डच्यते, न पुनर्जगत्यागः । आत्मचिन्तनं तु विहितमेव । केवलं धनसाध्याः शरीरक्वेशसाध्याश्च तीर्थयात्रादय उपवासादयश्च निषिध्यन्ते । यानि त्वात्मैकसाधनसाध्यानि सन्ध्याजपादिकर्माणि तेषामनिषेधः ।

तदेतत्स्वस्थान एव दर्शयिष्यामः।

43C

अ। द्येनार्धेन प्रव्रज्याश्रमोपसंहार: । उत्तरेख वेदसंन्यासिकस्य कर्मोपदेशप्रतिज्ञा।। द्रा।

ब्रह्मचारी गृहस्थश्च वानपस्थो यतिस्तथा ॥ एते गृहस्थप्रभवाश्चत्वारः पृथगाश्रमाः ॥ ८७ ॥

सर्वेऽपि क्रमशस्त्वेते यथाशास्त्रं निषेविताः ॥ यथोक्तकारिणं विषं नयन्ति परमां गतिम् ॥ ८८ ॥

"नतु च संन्यासिककर्माणि वत्त्यामीति प्रतिज्ञयाऽऽश्रमानुकमण्यमप्रकृतम् "। केचिदाहुर्न संन्यास श्राश्रमान्तरमङ्गैवान्तर्भावे।ऽस्येति दर्शयितुम् । स च कस्मिन् । गृहस्थेऽन्तर्भावितः । गृहे हि वासस्तस्य । श्रन्येस्तु प्रव्रज्ञयायाम् । संगत्याग-सामान्यात् । श्रतो नास्यान्तर्भावे प्रयोजनं, पुरुषधंभैर्यतिधंभैश्च न यागादावधिक-रिष्यति । वैशोषिकश्च स्वशब्दविधानात् । श्रनाश्रमित्वात् । "संवत्सरमनाश्रमीति, प्रायश्चित्तप्रसङ्गादिति" चेत् वचनेनैवास्या व्यवस्थाया विदितत्वात्कृतः प्रायश्चित्तप्राप्तिः ।

तस्माद्गृहस्थादितुल्यतया संन्यासिकं प्रशंसितुमाश्रमान्तरसंकीर्तनम् । तच्च समुच्चयं द्रढियतुम् । गृहस्थानामवस्थितिरेषामित्यर्थ: । गृहस्थः प्रभवः स्थितिहेतु-रेषामिति विष्रहः ॥ ८७—८८ ॥

> सर्वेषामि चैतेषां वेदश्रुतिविधानतः ॥ गृहस्थ उच्यते श्रेष्ठः स त्रीनेतान्त्रिभर्ति हि ॥ ८९ ॥

"इदमयुक्तं वर्तते । वेदशास्त्रश्रुत्या गार्हस्थस्य विधानं प्रतिज्ञायते, इतरेषां च भर्तव्यत्वम् । गार्हस्थस्य प्रत्यचश्रुतिविधानेनैवाश्रमान्तराणां सद्भावः । सन्निहिततपः-स्मृतिभ्यो बलीयसी श्रुतिः । ध्रयो।च्येत—नैवायमभिसम्बन्धः क्रियते वेदश्रुत्याविधानात् इति । ध्रयमभिसंबन्धः । सत्यिप चैतस्मिन् विधाने गृहस्थस्य श्रेष्ठां तद्भरणनिमित्तं

'स त्रोनेतान' इत्यनेन प्रतिपाद्यते, तत्र वक्तव्यं कथम्, भ्राश्रमान्तराणां श्रुतत्वात् ।— श्रीतत्वे च स्पष्टेयं स्मृतिर्विरुध्यते 'प्रत्यचिवधानाद्वाईस्थ्यस्ये'त्यादिना । न च सम्बन्धान्तरसंभवः ॥ श्रयोच्येत—गृही भृत्वा वनी भवेत् वनी भृत्वा प्रत्रजेत् इति जाबालश्रुति-मपेच्य सर्वाण्येवश्रुतानीति ।—स्मृतिविरोधस्तावदपरिहृत एव । किं च नैषा श्रुति-विधात्रो । न ह्येतत् श्रुतम्—एवं वने वा विद्वर्तव्यमिमानि वनस्थेनैव कर्माणि कर्तव्यानीमानि प्रत्रजितेति, यथाऽऽधानात्प्रभृत्याचरमेष्टि सर्व गृहस्थकमे प्रत्यचमुक्तन्नैव-माश्रमान्तराण्याम् । केवलं नाममात्रं श्रूयते गृही भृत्वेत्यादि । तस्मात्पूर्वापरिवरुद्धं गाईस्थ्यमूलमाश्रमाणामिवापदिश्यते ।"

श्रत्रोच्यते। सत्यमाधानात्प्रभृति गृहकर्माणि प्रत्यचश्रुतानि कृतदारपरिष्रहस्य। तेत्र विवाहे प्रयुक्तिनिरूपणात्किकर्म श्रुतिभिः प्रयुज्यते। श्राग्निहे।त्रादिभिः स्वाहाधिकारः श्रुतेरथापत्योत्पत्तिविधिना उत दृष्टेन पुरुषार्थेन।

"नतु रागः स्त्रीमात्रं प्रयुङ्क्ते न विवाहम् । येन विना यत्र निष्पद्यते तत्तस्य प्रयो-जकमिति न्यायः । रागिणां च स्त्रोमार्शेण गृह्यकर्मनिर्वृत्तिः । किमिति विवाहमपेचेरन्" ।

सत्यम्। यदि वचनान्तरे स्त्रोमात्रे गमनं न निषिद्धं स्यात्। समानेऽपि सर्वत्र वेदाधिगमे शास्त्रते। गम्यागम्यविवेकः। अतश्च धीरप्रकृतीनां न विवाहमन्तरेण स्वार्थ-संपत्तिरिति युक्तैव वेदस्य प्रयोजकाशंका।

"यद्येवं सर्वस्य न प्रयोजकानि सन्ति । सर्वेषां तिस्मन्सत्यर्थनिवृत्तौ किं तेन निरूपितेन । योस्ति विवाहप्रयोजकः सोऽस्तु । ग्राश्रमान्तराणि प्रत्यचिधाने गाई-स्थ्यस्य कथमुपपद्यन्त इत्येतद्धिकृता विवाहप्रयुक्तिचिन्ता तु केनांशेन संगच्छते ।"

उच्यते। यावदुक्तं 'सर्वेषामर्थसिद्धिरिति'। सत्यम्। एकेन प्रयुक्तावन्यस्य प्रसंगादुपकारसिद्धौ न पृथकप्रयोक्तृत्वकल्पना। यथा त्रोह्यः पुरुषार्थेन जीवनेन प्रयुक्ताः कर्मसु विनियुज्यन्ते। न कर्मीण धनार्जनं प्रयुज्यते। यथा वा विद्या सत्यप्यवैद्यस्यान-धिकारे न प्रयुज्यते, स्वाध्यायविधिनैव तिसद्धेः। एविमह कामतः प्रवृत्तिसिद्धेने कर्म-श्रुत्यः प्रयोक्तव्याः। तेनाकृतविवाहमपि कृत्यकर्मविधय उपपत्स्यन्ते।

अतश्च यो ब्रह्मचर्य एव कथंचित्परिपककषायः स न विवचते । ततः स द्वितीय-त्वाभावाक्राधिकरिष्यते । अत्रश्च श्रीतेष्वनधिकारात्तादृशस्याश्रमान्तरताऽऽपत्स्येत ।

ग्रन्ये मन्यन्ते । नायं धनतुल्या विवाहः । यथा धनेन विना जीवनमनुपप-श्रमिति, स वै जीवेद्धनतः, एवं न श्वियमन्तरेग्र जीवनाभाव इत्यत एव न दृष्टं नियमिनः प्रयोजनं संभवतीति धर्माधिकारार्थोऽपि प्रयुक्तो विवाहः । श्ववश्यं चैतदेवं विक्रेयमधिकारेत्यस्यर्थे यत्नः कर्तव्य इति । इत्रथा हि क्रतेत्स्मर्गस्याश्चित्वादधिका- षष्ठ:

रापनये जननादि शुद्धकान्नावस्थे च संपादयते। न नित्यकर्मातिक्रमः स्यात् । ततश्च केनार्थेन मृतादिशुद्धौ क्रेशमादध्यात् । "तदिप विहितमेवेति" चेत् । एवं तावन्मात्रस्था-तिक्रमे। न पुनर्विधिसहस्रस्य ।

श्रथोच्येत—''कस्य पुनर्विधेरयं व्यापारे। यद्धिकृतत्वसंपत्त्यर्थमधिकृतः स्यामिति पुरुषेण यतः कर्तव्य इत्युपदिशति। एतावदिम्होत्रादिविधयस्ते यस्याम्नायस्तद्विषयां कर्तव्यतां गमयन्ति, न त्वम्नोनामुत्पत्ति प्रयुक्षते। श्रमयोऽपि काम्येषु लिप्सया प्रवर्तमानेन तदिधकारसिद्ध्यर्थमाधीयन्ते। तथाहि तेषु जातेष्वाद्वितामित्वे यावज्ञीव-श्रुतयः। भार्यावतश्चाधानेऽधिकारः। यथैवाधिकारिणमात्मानं कर्त्तमम्नोनाधत्ते, एवं भार्यामप्युपयच्छते। श्रते। न कस्यचिद्विधेरथीं विहते। यदि नामिहोत्रादिष्वधिकारे। जनियतव्यः। न च विवाहविधिरेव स्वार्थकर्तव्यतामवगमयित, नित्यामिहोत्रादि-श्रुतिवत्संस्कारकर्मत्वादिधकारश्रवणाभावाच्यः।

अत्र पूर्वे वद्दित । ऋणत्रयापाकरणश्रुतिरिक्त "जायमाना ब्राह्मणिकिभिश्च णवां जायते" इत्यादि । एषा श्रुतिर्जातमात्रनिबन्धना । न चात्र जन्म द्वितीयसुपनयना- ख्यमिमित्रेतम्, प्राक्ततिर्विक्षमानधर्मत्वात् । जन्मिन सित यावता कालेनाधि- कारावगमा भवति तदेव ऋणश्रुत्या परिगृह्यते । ततश्च विदुषः सतः सत्यधिकारे यः कन्यां याचमाना न प्राप्तुयाद्यावत्सर्वतः पिलतस्तस्य वानप्रस्थादावधिकारः । स ह्येतिन्निश्चिनोति—यावन एव कन्या सर्वथा याच्यते, कथयन्त्यन्ये — कृष्णकेशस्यैवाधानं श्रुतम्, भार्यामर्णं वर्जयित्वा न सर्वतः पिलतेनाधात्व्यमिति श्रुत्यर्थं व्याचचते ।

कर्मसम्बन्धाद्गृहस्यः श्रेष्ठः। द्यत त्राश्रमस्यैव श्रेष्ठामुक्तं भवति। चोनेतानिति। इदमपरं श्रेष्ठाकारणं यदन्येषामाश्रमाणां भरणम्। तदुक्तं ''ज्ञानेनान्नेन च' इति ॥ ८-६ ॥

एष एवार्थी दृष्टान्तेन दृढोकियते

यथा नदीनदाः सर्वे सागरे यान्ति संस्थितिम् ॥ तथैवाश्रमिणः सर्वे गृहस्थे यान्ति संस्थितिम् ॥ ९० ॥

नद्यो गङ्गादयः । भिद्यादयो नदाः । केनचिदाधारसिन्नवेशभेदेन रसभेदेन च नदोनदयोर्निर्देशभेदः। एकत्वविधानं तु रूढ्या । खिङ्गभेदो भार्यादारशब्दवत् । संस्थिति-राश्रयः । समुद्रो यथा सर्वजलाश्रय एवं गृहस्थः सर्वधर्मानिधकृतवान् ॥ ६० ॥

चतुर्भिरिप चैवैतैर्नित्यमाश्रमिभिद्विजैः ॥

दशलक्षणको धर्मः सेवितव्यः पयव्रतः ॥ ९१॥

वस्यमाग्रोपन्यासार्थः रलोकः ।

द्मध्यायः ]

दशलक्षणानि यस्येति बहुत्रीहि:। लक्षणं खरूपम्।

सेवितब्यः सर्वकालमनुष्ठेयः।

उक्तानामप्येतेषां प्रधानत्वाय पुनर्वचनम् । ज्ञानकर्मसमुचयपच्रश्चानेन पुनर्वचनेन दृढोकृतः ॥ २१ ॥

मनुस्मृतिः।

धृतिः क्षमा दमे।ऽस्तेयं शै।चिमन्द्रियनिग्रहः ॥ धीर्विद्या सत्यमक्रोधे। दशकं धर्मछक्षणम् ॥ ९२ ॥

धृत्यादय श्रात्मगुगाः।

तत्र भृतिर्नाम धनादिसंचये सत्वाश्रयः। यदि चीग्रं ततः कि ? शक्यमर्जियतुमिति। एविमष्टवियोगादै। 'संसारगतिरियमीदृशोति' प्रचलतश्चित्तस्य यथापूर्वमवस्थापनम्।

क्षमा अपराधमर्थे सम् । कस्मिश्चिदपराद्धरि प्रत्युद्वेजनानारम्भः ।

दमः अनौद्धत्यं विद्यामदादित्यागः।

ग्रस्तेयं प्रसिद्धम्।

शीचमाहारादिशुद्धिः।

इन्द्रियसंयम अप्रतिषिद्धेष्विप विषयेष्वप्रसंगः।

धीः सम्यकानं प्रतिपत्तसंशयादिनिराकरणम् ।

विद्याऽऽत्मज्ञानम् । कर्माध्यात्मज्ञानभेदेन धीविद्ययोर्भेदः ।

एतत्पानरुक्तवया 'धीविद्येति' पठन्ति । तन्न सम्यक् । भेदस्य दर्शितत्वात् ।

धन्यस्रसिद्धम् ।

स्रक्रोधः उत्पत्स्यमानस्यानुत्पत्तिः।

क्षमा कृतेऽप्यपकारेऽपकारानारम्भः ॥ ६२ ॥

दश कक्षणानि धर्मस्य ये विषाः समधीयते ॥ श्रधीत्य चानुवर्तन्ते ते यान्ति परमां गतिम् ॥ ९३ ॥

पूर्वस्य विधेः फलकथनम् । प्रध्ययनात्फलश्रुतिरनुष्ठानश्रुत्यर्था ॥ ६३ ॥

दशलक्षणकं धर्ममनुतिष्ठन्समाहितः ॥

वेदान्तं विधिवच्छुत्वा संन्यसेदनृशो। द्विनः ॥ ९४ ॥

संन्यस्येदनृषाः । यदा ऋणत्रयमपाकीर्णे तदा संन्यास इत्येवमर्थमेतत् । समान-काले प्रत्रज्यायां नाधिकियते । एवं संन्यासेऽपि ।

वेदान्तान्विधिवत् । स्रविदितवेदान्तार्थस्य नास्ति संन्यासः । यद्यपि-स्वाध्या-यविध्यनुष्ठानाचिप्तं कर्म विधिशास्त्रवद्वेदान्तज्ञानमपि, स्वाध्यायशब्दवाच्यत्वाविशेषात्— तथापि वेदान्ताना पुनदपन्यासा विशेषार्थः । तत्परेग्र भवितव्यम् । वष्ठ:

ग्रथ 'संन्यस्येदिति' कः शास्त्रार्थः । कोऽयं संन्यासो नाम ? ममेदमिति परिग्रहत्यागः ।

"ननु वेदसंन्यासिका इत्युक्तम् । तहेदं प्रतीयते 'वेदस्य वेदार्थस्य वा संन्यासः', न च वैदिककर्मसिद्धार्था ये प्रतिप्रहाद्द्यस्तेषां संन्यासः।''

'इदमानन्त्यमिच्छतामिति' (ऋो० ८४) अध्ययनस्य ज्ञानप्राधान्येऽपि विहितत्वात् । अग्निहोत्रादीनां तु द्रव्यसाध्यत्वादसति ममकारे त्याग एव । स चायं धर्मापादको मृतभार्यस्य परिनष्टस्य वा कृतसंप्रतिविधानस्य । वाजसनेयके हि पठ्यते ''यदा प्रैट्यन्मन्यतेऽय पुत्रमाइ'' इत्यादि । अग्निसमारोपणं च तदा विहितम् । जीर्णस्य च ''जरया ह वा एतस्मान्मुच्यत'' इत्यामनन्ति । यानि चाद्रव्यसाध्यानि संध्योपासनादीनि नित्याग्निहोत्रादीनि तेषामनिष्धात्तत्र आ अन्त्यादुच्छ्वासादिधकारः॥ ६४ ॥

संन्यस्य सर्वकर्माणि कर्मदेशानपानुदन् ॥ नियते। वेदमभ्यस्य पुत्रैश्वर्ये सुखं वसेत् ॥ ९५ ॥

वेदमभ्यस्येति वेदस्यात्यागमाह । दर्शितमेतत् । स्रभ्यस्यद्विति शतृप्रत्ययान्तवाठो वा ।

पुत्रेश्वर्ये सुखं वसेत्। पुत्रमहण्यस्य पुत्रस्य। अन्योऽपि यस्तत्स्थानः पौत्रादिस्तत्रापि युक्तो गृहान्तरन्यास इत्याहुः ॥ ६५ ॥

एवं संन्यस्य कर्माणि स्वकार्यपरमे।ऽस्पृहः ॥ संन्यासेनापहत्यैनः प्राप्नोति परमां गतिम् ॥ ९६ ॥

स्वकार्यमात्मापासनं परमं प्रधानमस्येति स्वकार्यपरमः । ग्रम्पृहः मनसाऽपि स्पृहा न कचित्कर्तव्या ॥ स्ध ॥

एष वोऽभिहितो धर्मो ब्राह्मणस्य चतुर्विधः॥ पुण्योऽक्षयफलः पेत्य राज्ञां धर्मं निवोधत॥ ९७॥

इति मानवे धर्मशास्त्रे भृगुप्रोक्तायां संहितायां षष्ठोऽध्यायः ॥ ६ ॥ चतुर्विधा धर्मश्चातुराश्रम्यम् । ब्राह्मणस्य सर्वमेतद्विहितम्।

"नतु च 'पवं गृहाश्रमे स्थित्वा विधिवत्स्नातको द्विज' इति द्विजयहणमुपक्रमे श्रुतम्। तस्य चानुपजातविरोधित्वात्त्रविधिकार्थिता निश्चिता। अत्रचेदं ब्राह्मणप्रहणं त्रैवर्धिक-प्रदर्शनार्थमेव युक्तम्। यद्येकवाक्यते।पक्रमे।पसंहारयोर्न स्यात् तदा नैवं स्यात्। एक-वाक्यत्वे तु बलवदुपक्रमार्थः शक्यः प्रतिपत्तुम्'। कृत्स्रवाक्यपर्यालीचनया योऽर्थः स निश्चीयते । धतो द्विजमहर्णं ब्राह्मणपरतयोपः संहर्तव्यम् । श्रस्ति ब्राह्मणस्य द्विजातित्वम्, न तु सर्वेषु द्विजातिषु ब्राह्मण्यम् । धन्नापि द्विजशब्दार्थे संभवति नान्वयिनि लक्तणा न्याय्या ।

मनुंस्मृतिः ।

"तथा च महाभारते शुद्रस्यापि त्रय आश्रमाः श्रूयन्ते 'शुश्रूषा कृतकृत्यस्येति' उपकन्य 'आश्रमा विहिताः सर्वे वर्जियत्वा निरामिषम्', पारित्राज्यमित्यर्थः ।''

नैवं तस्यायमर्थः, 'सर्व आश्रमास्तु न कर्तव्याः । कितिर्हि ? शुश्रूषयाऽपत्योत्पादनेन च सर्वाश्रमफलं लभते'। द्विजातीन शुश्रूषमाग्रो गार्हस्थ्येन सर्वाश्रमफलं लभते, परित्राजक-फलं मीचं वर्जियत्वा ।

अतो ब्राह्मग्रधर्म एव चातुराश्रम्यमिति सिद्धम् ॥ ६७ ॥

इति श्रीभद्दमेघातिथिविरचिते मनुभाष्ये षष्ठोऽध्यायः ॥ ६ ॥